
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 3-4

Artikel: Macht

Autor: Reich, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 103 —

an die reine revolutionäre Kraft, die hier aufflammt, die aufs
Ganze geht, die Welt umfaßt.

Wähle, was du willst, aber verfuche nicht, beides zusammenzubringen.

Geh' mit Christus oder geh' mit der Welt. Nur
geh' nicht mit beiden, es wäre für dich qualvoller Untergang,
es würde dich zerspalten, innerlich vernichten.

Geh' mit dem Kriegsgott und seinem Siegeswillen, aber
kehre dann entschieden Gethsemane den Rücken. Dort hast du
nichts mehr zu tun. Oder finde dich in Gethsemane, wie wir
uus alle nun in Gethsemane finden, an Gethsemane wieder
aufraffen sollen. Wir wollen leben, aber dürfen wir jetzt schon leben
wollen? Müssen wir nicht noch viel mehr in den Tod hinein,
in das Ringen mit allem, was den Willen zum Leben entstellt,
verzerrt? Es ist nun Gethsemanezeit. Der Ostermorgen ist noch
nicht angebrochen. Nicht einmal das Kreuz. Wir sind noch in
der Vorschule zum Kreuz. Wir haben noch zu lernen, wie und
warum man leidet.

Lehre es uns, Gethsemane. Führe uns noch tiefer in die
Nacht hinein, die erst ganz dunkel geworden sein muß, bis die
Dämmerung anbricht. I. Matthieu.

Macdt.
„Wiederum nimmt ihn der Teufel mit

sich auf einen sehr hohen Berg, und zeigt
ihm alle Reiche der Welt und ihre
Herrlichkeit, und spricht zu ihm: Dieses alles
will ich dir geben, wenn du niederfällst
und mich anbetest. Da spricht Jesus zu
ihm: Hebe dich weg von mir, Satan!
Denn es steht geschrieben: ,Du sollst den
Herrn, deinen Gott, anbeten und ihm allein
dienen/ Da verließ ihn der Teufel; und
siehe, die Engel traten hinzu und dienten
ihm.« Matth. 4, 8-11.

»Hie Geschichte der Staaten, ja die ganze Weltgeschichte ist bis jetztI vorwärts gegangen durch Krieg. Kriege aber haben alle einen
gemeinsamen Grund: die Macht. Die Weltgeschichte ist darum

eigentlich die Geschichte der Macht. Auch die Arbeit in der Friedenszeit

beruht auf Kriegen, durch die ein Friede errungen wurde. Wenn
ein Volk oder eine Völkergruppe eine Stufe von Macht erreicht hat,
mird Friede, bis das Gleichgewicht sich verschoben hat, d. h. bis auf
einer Seite die Macht größer zu werden droht; dann bricht der Krieg
wieder los. Macht bringt immer Konflikte und dadurch Unheil. Der



— 104 —

gegenwärtige Krieg ist auch ein Krieg um Macht: um wirtschaftliche
Macht, um Weltmachtstellung.

Es ist aus diesen Erwägungen heraus verwunderlich zu
beobachten, daß ein Volk dem andern die Schuld am Kriege zuschiebt. Es
ist ein Zeichen dafür, wie sehr die Völker im Kriegsgeist befangen
find; denn dem nüchternen Denken ist die Tatsache, daß Macht immer
zu Krieg und Unheil führt, zu klar, als daß sie übersehen werden
könnte. Gewiß mögen die äußern Veranlassungen des Krieges mehr
da oder mehr dort zu finden sein; aber dabei bleiben wir doch nicht
stehen, sondern fragen nach den Geisteskräften, die zu den weltgeschichtlichen

Ereignissen führen; wir suchen nach den tiefern Gründen, die

hinter den äußern Veranlassungen liegen. Und da werden wir eben
die Kollektivschuld finden, die Allen gemeinsam ist, die unter der „Macht"
stehen. (Auch die in diesem Krieg neutralen Staaten stehen direkt oder
indirekt unter der Macht; denn entweder find ste neutral, weil sie „mächtig"
genug sind dazu oder weil es den kriegführenden Mächten bis jetzt möglich
war, sie aus dem Krieg zu lassen.) Es mögen in dem oder jenem Volke
weniger unmittelbare Gründe zum Kriegsausbruch vorhanden gewesen
sein und bei einem andern mehr: aber die tiefste Ursache, die Macht,
ist bei allen da. Selbst das Volk, das den Frieden liebt, und die Re«

gierung, die den Frieden zu erhalten sucht, stehen unter dem Gefetz
der Macht, sobald sie in der Welt wollen etwas zu sagen haben;
sobald sie einen Platz an der Sonne wollen. Und dieses Gesetz ist stärker
als der Friedenswille. Wir vergessen gar leicht, daß wir unter dem

Fluch des Weltwesens stehen. „Wer sein Leben erhalten will, der
wird es verlieren" und dürfen wir hinzufügen: wenn's ein Volk ist
oder wenn's gar mehrere Völker sind, bringen sie Unglück über
die Welt.

Und ebenso verwunderlich ist's, die Behauptung der Völker zu
hören, der Krieg sei ihnen aufgezwungen worden von den Andern.
Ja, aufgezwungen schon; aber von der Macht, die in ihnen selbst ihr
Wesen trieb. Denn die kriegführenden Völker wollen entweder ihre
Macht erhalten oder sie erweitern. Und zudem liegt es im Wesen der
Macht, daß sie sich vergrößern will. Sie duldet keine Macht neben
sich; sie will andere Mächte herabdrücken; sie hat vorher keine Ruhe.
Da gibt's Konflikte. Auch das ist wieder ein ehernes Gefetz des
Weltwesens; die „Welt" geht ihren konsequenten Gang. Und es ist wohl
möglich, daß die Macht, geweckt durch diesen Krieg, in einem Reiche
oder einer Person konzentriert, alle ihr entgegenstehenden Geisteskräfte
unterdrücken und eine zeitlang triumphieren wird.

Nun sagt man aber: es sei zur Kriegsführung für jedes Volk
notwendig, daß es dem Feinde die Schuld zufchiebt und daran glaubt,
daß ihm der Krieg aufgezwungen wurde; dadurch erst wache die rechte
Kriegsbegeisterung auf. Scheinbar ist das richtig; aber es gibt noch

etwas, das stärkere Kraft gibt als jene Stimmung, die wieder einmal
verrauchen könnte: es ist der Wille, der da sagt: „nun ist das Unglück



- 105 —

hereingebrochen; jetzt vorwärts in den Kampf; indem wir unser Lebeü
dem Tode als Opfer preisgeben, sühnen wir das Unrecht des Krieges
und helfen mit, das Neue, Bessere aufbauen." Ob freilich solcher
Opferwille auch die aggressive, menschenmordende Seite des Krieges
trifft, ist eine Frage. Immerhin kann man sagen: es ist nun einmal
da; nun müssen wir's nach allen Regeln der Kriegskunst zu Ende
führen; und fo würde man den doppelten Fluch der allgemeinen
Schuld des Krieges und der individuellen Schuld des Tötens
bewußtermaßen auf sich nehmen. Doch führen diese Gedankengänge gar
zu leicht ab von der einfachen Wahrheit, daß im Geiste des Evangeliums

der Krieg Sünde ist. Oder: sie zeigen andererseits nur zu
deutlich, daß Krieg und Evangelium schroffe Widersprüche sind.

Damit sind wir aber schon auf ein anderes Gebiet gekommen:
den Glauben. Und da möchte ich vor allem das eine betonen: der
Glaube ist die einzige Macht, die nicht zum Krieg führt. Es ist darum
aber auch die Macht, die sich auf die Dauer stärker erweist als die

Macht der Staaten und Völker. Der Glaube stellt sich ganz auf Gott
und sucht nicht Macht und nicht Platz an der Sonne, sondern läßt
sich ihn von Gott geben, indem er es in Gottes Hand und Willen
legt, auch auf die Gefahr hin, daß Gott den Glaubenden der
Weltmacht zum Opfer gibt. Ein Volk, das einmütig zusammenstehen
würde in dem sesten Entschluß: wir wollen ein Volk sein, das alle
guten Kräfte in fich entwickelt, das allem Haß in seinen Gliedern
widersteht, das alle Schlechtigkeit, allen Mammonsdienst bekämpft und
besiegt, das wirklich von Liebe beseelt ist; wir wollen auch in Freundschaft

mit den andern Völkern leben nnd darnach trachten, daß wir
ihnen unsere Liebes- und Freundschaftsdienste anbieten, wo es angeht
aber Krieg führen: das tun wir nicht; und wenn uns ein Staat
bedroht, verteidigen wir uns nicht, sondern wir überlassen das Gott;
wenn Er durch seine Wundermacht dann den Feind von unsern
Grenzen abhält, danken wir Ihm dafür; wenn Er es aber für gut
findet, uns dem Feinde zu überlassen, sprechen wir: Dein Wille
geschehe, und geben uns Gott anHeim, daß Er durch unfer Opfer sein
Reich bau« — ein solches Volk wäre ein Glaubensvolk und ein Gottesvolk.

Von ihm ginge Heil und Segen aus auf die Welt durch die Macht
seines Glaubens, mehr als von denen, die ihre Macht und
Machtstellung verteidigen. Bis jetzt mar meines Wissens noch kein solches
Volk auf Erden. Ein solcher Wille kann auch uicht gemacht werden
weder von Fürsten, noch Regierungen, noch Parlamentenz der muß
von oben gewirkt sein und spontan aus dem Volksganzen
herauswachsen. Bis jetzt war es so, daß aus allen Völkern Einzelne sich

heraushoben, einander die Hand reichten und zusammen ein Gottesvolk

bildeten, das seinem Glauben treu sein will bis zum Tod, also
auch auf die Gefahr äußerer leiblicher Niederlage hin. Wenn es je
ein solches Volk innerhalb politischer und geographischer Grenzen geben
sollte — wenn also je ein irdischer Staat ein solches Gottesvolk aus-



106 ^
machen würde, wäre für ihn die Rüstungs- bezw. Abrüstungsfrage
erledigt. Ich glaube, hier liegt auch in der Tat das tiefste Problem
dieser Frage. Der dauernde Friede kann nur durch den Glauben
zustande kommen.

Einmal lebte auf dieser Erde jemand ganz in solchem Glauben:
Jesus. Jn Seinem Leben war kein Zwiespalt, wodurch die Kraft dieses
Glaubens hätte gemindert werden können. Da war auch kein Schwachglaube,

wie felbst glaubensfrohe Menschen zeitweife davon können angepackt

werden, wenn ihnen ihre Sünde vor Gott bewußt wird; da

war auch keine Selbstverteidigung, als die Feinde ihn angreifen wollten.
Er dachte nicht: ja um meiner Aufgabe willen muß ich mich
verteidigen; um die Gaben, die Gott mir gegeben hat, zu erhalten, muß
ich mich wehren. Vielmehr nahm Er auch die Feindschaft aus Gottes
Hand, verbot seinen Jüngern mit dem Schwert dreinzuhauen und um
Feuer vom Himmel zu bitten, verbot sich selbst, die Legionen vom
Himmel zu rufen, und wußte: „auch das Kreuz, auch das Opfer
gehört zu meiner Aufgabe." Sein Leben war Glaube, vollkommener,
vollendeter Glaube. Jesus war der „fleischgewordene" Glaube. Dieser
Glaube war aber' auch eine Macht und ist seit seinem Dasein eine

Macht gewesen. An ihm rankt sich der Glaube derer empor, die in
Jesu Nachfolge wandelten und wandeln. Seine Macht war fo groß,
daß Tausende der Macht der Welt trotzten und ihr Leben ließen um
seinetwillen. So groß, daß andere Tausend ein Leben voll glühender
Liebe für ihre Mitmenschen führten und sich in dieser Liebe verzehrten;
daß sie aus Glauben durch ihre Liebe harte Herzen erweichten,
Millionen aus den Taschen geldliebender Weltmenschen hervorzauberten
und ihren Liebeswerken dienstbar machten. Diese Glaubensmacht hat
sich sehr stark ermiesen.

Weil aber dieser Glaube sich auf den lebendigen, heiligen Gott
richtete und von dorther kam, hat er sich erwiesen auch als Macht
des Gewissens. Jesus, der fleifchgewordene Glaube, ist eben deshalb
auch das Gewissen; Er ist das Gewissen der Gewissen. Jedes
Einzelgewissen entzündet sich seither an jenem Gewissen. Gewiß ist bei

Vielen, gerade bei vielen Christen, das Gewissen erschlafft;.aber durch
Ihn wird es wieder erweckt, wenn Er durch einen Mitmenschen, in
dem das Gewissen leuchtet, uns nahetritt, vder wenn Gott durch Leiden
und Schmerzen des Leibes und der Seele Jesus in uns wachruft. Bei
Vielen aber war und ist das Gewissen sehr fein, weil sie es an Jesus
gebildet hatten und haben; und in dieser Feinheit war und ist es fo stark und
mächtig, daß es die Mächte der Welt zum Kampf aufruft und sich gegen das
Weltwesen auflehnt. Und wie beim Einzelnen ist's beim Gewissen als
soziale Erscheinung. Auch im Völkerlebeu gibt's Zeiten, wo das
Gewissen erschlafft ist; aber wie der Windstoß das verborgen glimmende
Feuer zur hellen Flamme anfachen kann, so kann auch ein Sturm,
der dahinbraust über die Völker, in ihrer Seele das Bild des
fleischgewordenen Glaubens wieder wachrufen, und ihr Gewissen kann an Ihm



— 107 —

fich wieder entzünden. Und in neuerer Zeit haben wir's erlebt, daß ein
Menschheitsgewiffen erwacht ist in weiten Kreisen. Heute ist trotz allen
scheinbaren Gegenteils, dieses Gewissen deutlich geworden; denn erstens
ist's eine wunderbare Tatsache, daß da und dort Menschen, die mit
dem Kriegsausbruch aber auch gar nichts zn tnn haben, mit elementarer

Wncht von der Buße dieses Krieges wegen erfaßt worden sind;
und zweitens sind viele Menschen an der Arbeit, die Kriegswunden
zu heilen und ihre Kraft und Fähigkeiten für den Frieden einzusetzen.

All das ist gewirkt von jener Macht des Glaubens, die in Jesus
Fleisch geworden ist. Zwar freilich: das Merkwürdige dabei ist, daß
Er zuerst der Macht des Weltwesens, damals sich zeigend als
Religionsmacht, unterlegen ist. Aber das, was viel wunderbarer ist, ist
das, daß Er durch seinen Glauben ein Feuer angezündet hat auf Erden,
das nie mehr konnte gelöscht werden; ja, jedesmal,... jedesmal, wenn es
den Anschein hatte, als ob die Macht der Welt es doch unterdrücken könne,
lohte es umso Heller und mächtiger wieder auf. Sein Schein reicht
immer weiter, und es mird die Zeit kommen, wo es alle Mächte der
Erde überstrahlt. Die Macht des fleischgewordenen Glaubens wächst
und wächst, bis daß alle Macht Ihm zu Füßen liegt und Ihm
Untertan ist. Rudolf Reich.

Zesus una der cempel.
Mrc. 11. IS—19 u. 13, 1—3.

I.

F Inter den Taten, die von Jesus berichtet sind, nimmt die

RH Tempelreinigung eine besondere Stelle ein. Wir möchten diefe
Tat nicht missen, denn sie wirft ein Helles Licht auf den

Charakter, das innere Wesen Jesu. Von Jugend an damit
vertraut, daß Jesus den Tempel gereinigt hat, verwundern tvir uns
darüber kaum weiter. Im Grunde liegt aber darin etwas sehr
Auffallendes. Wir schlagen ein Blatt des Evangeliums um und
stoßen auf die Stelle, wo Jesus zu den Jüngern, die den
gewaltigen Bau des Tempels bewundern, sagt, es werde kein Stein
davon auf dem andern bleiben. Wenn wir diese Berichte aufmerksam

lesen, muß fich uns eine Frage aufdrängen. Wir fragen:
„Warum hat fich Jefus eigentlich so um den Tempel bemüht,
dessen baldigen Untergang er so klar voraussah, und warum hat
er die Zerstörung des Tempels angekündigt, um den er sich kurz
vorher mit solchem Eifer und folcher Energie bemüht hatte?"
Es ist vielleicht nicht wertlos, das Verhältnis Jesu zum Tempel
einmal unter diesem Gesichtspunkt zu betrachten. Die Beantwortung


	Macht

