
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 3-4

Artikel: Gottes Vorhut

Autor: Barth, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133516

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


W

für TO?!L^

Sottes vordut.
Luk, 12,32, Fürchte dich nicht,

du kleine Herde! Denn es ist eures
Vaters Wohlgefallen, euch das Reich
zu geben.

D^iebe Freunde! Jn den großen Frühlingszeiten des Reiches Gottes
I sammelt und bildet sich „die kleine Herde". Das sind die Menschen,

bei denen es dann auch Gottesfrühling wird mitten im
Weltwinter. Die bereit sind und den erlösenden Ruf Gottes hören und
aufstehen. Jn denen etwas ist, das sich jubelnd dem kommenden
Neuen entgegenstreckt. Die sich ergreifen und verändern lassen von
der Macht des guten Geistes, der sich auf einmal wieder fühlbar macht
und die Seelen und die Menschen gewinnen möchte für fein
Befreiungswerk. Die sich beugen unter die Gerichte des Ewigen, die in
solchen Zeiten sich vollziehen unter Sturm und Grausen und unter die

Offenbarungen seiner Güte, die sich da auftun wie strahlender Sonnenaufgang.

Die sich von dem Ernst und von der Seligkeit des nahen
Gottesreiches so erfüllen laffen, wie das überhaupt unvollkommenen
sündigen Menschenkindern geschehen kann. Das stnd die Menschen,
die dann wieder als Saat dienen müssen für Gottes Zukunft. Mit
ihnen arbeitet er weiter, wenn die besondern Zeiten vorüber sind.
Eine „kleine Herde", die den Rnf vernommen hat, ein paar Tausend
Menschen hier und dort, die die Quellen des Lebens entdeckt und
daraus getrunken haben — sie sind der Ertrag Gottes von solchen
Gerichts- und Offenbarungszeiten; den wirft er dann wieder hinein
in den Strom der Geschichte und gibt ihm damit neue Richtung und
neue Kraft. Sie werden die verborgenen Ecksteine, mit denen Gvtt
weiterbaut. Sie sind die auserlesene Vorhut Gottes, die stürmend
voraneilen muß, um noch größeren Siegen vorzuarbeiten.

Eine kleine Herde! Wie wunderbar ist doch Gott, daß er es
immer wieder gerade so und nicht anders machen will. Wir denken
es uns fo ganz anders aus. Wir meinen: ein großes allgemeines

') Predigt, gehalten in Safenwil am 14, Februar 1915,



90 —

Verstehen und Ergreifen des Ewigen und Göttlichen sollte die Folge
solcher Gottesreichszeiten sein. Wie ein Regen sollte sich die Güte
Gottes ergießen über alles Land. Wie ein Feuer sollte seine Herrlichkeit

Alles erfassen und verzehren. Die Menschenseelen weit und breit
müßten in Dankbarkeit und Empfänglichkeit sich ihm zuneigen, willig
werden, sich ihm zu öffnen und in seinen Dienst zu treten. Jauchzet
dem Herrn alle Welt! Ja, haben wir denn nicht recht, wenn wir
das erwarten? O ja: dieses Sich-sammeln und Sich-wieder-finden
aller Menschenseelen, dieses Zurückströmen alles Lebens zu seinem
Urquell, dieses allgewaltige Durchdringen der Gottesgnade bis in die

hoffnungslosesten bösesten Winkel und Ecken, bis in die tiefsten
Abgründe der Welt, dieses Jubeln und Jauchzen aller Kreatur vor dem
Vater des Lichts — das ist das geheimnisvolle Ende der Wege Gottes.
Aber der Weg dahin ist anders als wir es uns ausmalen möchten.
Da klopft Gott an bei den Menschen einer Zeit mit einer seiner großen
freundlichen Taten und wir meinen, er tue es fo deutlich, daß die

Völkerwelt, daß das ganze Dorf es merken müßte. Aber gerade das
geschieht nicht; sondern nun ist's, wie wenn eine merkwürdige Art von
Auslese stattfinden würde, die von den Vielen nur Wenige trifft. Sie
richtet sich nicht nach der Bildung der Menfchen, — denn auch unter
den sogenannten Gebildeten sind ganz Wenige, die merken und
verstehen nnd aufstehen. Sie richtet sich noch weniger nach Stand und
Vermögen, — dettn immer bleibt's wahr, daß die Reichen es ungeheuer

schwer haben, ins Reich Gottes einzugehen, zu groß sind für
sie die Hindernisse. Und auch nach der Frömmigkeit und Gerechtigkeit

der Leute richtet sich diese Auswahl nicht, danach am allerwenigsten.
Kaum kann uns etwas gefährlicher sein in den großen Gotteszeiten,
als wenn wir bereits bekehrt und brav sind. Die Auswahl der
„kleinen Herde" richtet sich nicht nach menschlichen Merkmalen und
Unterschieden. Wer da meint: ich bin sowieso dabei kraft meiner
Herkunft, meiner Vergangenheit, meines Charakters, meiner Leistungen,
der ist sicher nicht dabei. Da gilt nur eins: Eine große innere
Bedürftigkeit, eine große Freiheit von allen politischen, gesellschaftlichen,
religiösen und persönlichen Schachteln, Schubladen und Schablonen,
ein großer Wille, freudig von vorn anzufangen (und wenn du vielleicht
schon lange auf stolzer Höhe gestanden wärest!), eine große ernsthafte
Absicht, dem Ruf Gottes wirklich Gehör zu geben, ihm nicht gleich
wieder durch eigenes Bedenken, Besserwissen und Schwatzen dreinzureden

und die Arbeit zu verderben. Solche Menfchen werden zur
„kleinen Herde" gesammelt in den Zeiten des Gottesreiches. Hier Einer
und dort Einer. Hier ein Einsamer, der wohl gar meint, er sei ganz
allein, dort ein paar Freunde, die sich darüber freuen, daß sie sich so

gut verstehen, ein junger Mensch, ein Mann in voller Arbeitskraft,
eine feine stille Frauenseele, ein alter müder und doch fröhlicher Lebens-
manderer, ein Kind — am meisten Kinder und Junge vielleicht, weil
die noch nicht abgestumpft und enttäuscht und abgeschlossen und ein-



— 91 ^
geschachtelt sind. Hier ein paar und dort ein paar. Aber kein Verein,
keine „Gemeinschaft", keine Kirche, keine Partei. Wenn man
„Gemeinschaften" und Parteien gründet, dann ist das gewöhnlich ein
Zeichen, daß die geheimnisvolle Segenszeit schon vorbei, daß auf den
Frühling der Sommer gefolgt ist. Diese Dinge müssen ja auch sein,
aber was sich da sammelt, das ist dann gewöhnlich schon nicht mehr
die einfältige kraftvolle selige kleine Schar der wirklich Erwachten und
Lebendigen. Nichts Aeußerliches zeichnet die aus. Kaum daß man
ihnen vielleicht eine gewisse gleichmäßige Ruhe, eine gewisse durch nichts
zu unterdrückende innere Heiterkeit anspürt, eine etwas geschlossenere
Energie ihres Denkens, ein etwas größerer Zug in der Auffassung
des Lebens und seiner Fragen, Aber die meisten um sie herum
merken ihnen überhaupt nichts besonderes an. Sie halten ihnen mit
Genugtuung und Wonne vor, daß sie denn doch auch ihre persönlichen
Fehler hätten. Sie stellen mit weisem Gesicht ihre Wunderlichkeit und
Ueberspanntheit fest. Sie schütteln freundlich oder unfreundlich den
Kopf über sie. Sie haben das dringende Bedürfnis, sie immer wieder
zu widerlegen. Gerade wie die meisten eben überhaupt nichts merken
von der Besonderheit der Zeiten, in denen jene Wenigen zu solch
besonderen Menschen werden. Sie leben und denken weiter wie gewohnt,
trösten sich mit den alten Tröstern und sind ganz erstaunt über den
Gedanken, daß es anders sein könnte.

Die Meisten! Ja, was ist denn mit den Meisten? Das ist doch

ganz sicher, daß sie auch Gottes Kinder sind und daß sie der Vater
um kein Stäublein weniger lieb hat als jene, die er sich zur kleinen
Herde sammelt. Das ist sicher, daß auch sie der Ehre und Herrlichkeit

Gottes dienen müssen, daß auch sie auf ihre Weise ihm unverloren

sind. Vielleicht, daß sie an Rechtschaffenheit, Tüchtigkeit und
Gescheitheit und andern guten Eigenschaften jenen Wenigen weit überlegen

sind: nun, alles wirklich Gute ist in seinem Ursprung von Gott
und kann darum auch in feinem Ziel schließlich nur für Gott sein.
Vielleicht, daß sie gerade durch ihre Trägheit und ihren Widerstand
helfen müffen, die Kräfte Gottes zu vermehren: Gott braucht ja in
seinem grvßen Haushalt auch die Pharisäer und Sadduzäer und
Römer, auch den Professor, der sich selber verurteilt hat, immer nur
an den Schalen zu nagen und den sichern Mann in seiner Villa und
den gedankenlosen Haufen, der nur „Kreuzige ihn" rufen kann. Für
Gott ist auch alles Bremsen und Widerreden und absichtliche
Mißverstehen nicht verloren. Vielleicht daß sie ihre Seligkeit bereits
genossen, ihren Dienst bereits getan haben: sie waren lebendige wache
Menschen, fruchtbarer Gottessame in einer früheren Zeit des Himmelreichs

und nun können sie sich in die neue Zeit nicht mehr finden,
können es nicht glauben, daß Gott auch noch andre Worte habe als
die, die sie einst gehört haben. Schade, wenn es so ist, aber für Gott,
der der Anfang und das Ende ist, können sie darum nicht verloren
sein. Vielleicht, daß der Augenblick des Erwachens und Aufstehens



- 92 —

ihrer erst wartet, daß diefe Zeit eben noch nicht ihre Zeit ist, daß ihre
Zeit aber auch kommt, größer und klarer sogar als was jetzt ist. Es
ist ein unangenehmer Gedanke, aber wir müssen ihm ehrlich in die

Augen sehen: die „kleine Herde" von heute kann zur großen Masse
von morgen gehören, die nichts versteht und zweifelt und kritisiert.
Zu oft schon ist's so gegangen. Eben darum kann und wird auch das
Umgekehrte geschehen, daß die Toten von hente morgen auferstehen.
Doch was wollen wir lange raten und studieren darüber! Wie
unnütz ist das, wenn wir daran denken, wie mannigfaltig die Wege
Gottes zn uns Menschen sind. Wir brauchen uns um „die Meisten",
die jetzt schlafen und schlafen wollen, wahrhaftig nicht den Kopf zu
zerbrechen. Gott ist hinter ihnen und über ihnen und vor ihnen und
weiß schon, was er mit ihnen im Sinne hat und es wird sicher etwas
Göttliches sein. Er hat sie und sie haben ihn auf ihre Art. Nur
eins haben sie nicht: sie find jetzt, in der Zeit des nahen Gottesreiches,

keine Samenkörner für Gottes Zukunft, keine Ecksteine, auf
denen Gott nun weiterbauen könnte, keine Vorhutsoldaten, die er nun
weit voran ins Feindesland treiben könnte in seinem heiligen Krieg.
Das scheint nun einmal Gottes wunderbare Ordnung und unbegreifliche

Absicht so zu sein, daß er dazu immer nur Einige aufruft,
Andere, Viele, die Meisten aber nicht.

Einst waren diese Einigen die paar Jünger Jesu und ihre
Nachfolger. Aus der ganzen wimmelnden Masse von Fischern und Zöllnern
und Soldaten, Bürgern und Bauern in Galiläa und Jerusalem nur
die paar, Petrus, Johannes, Jakobus und wie sie alle hießen und
mit der Zeit noch Einige dazu. Und dann aus all den
Hunderttausenden der grvßen syrischen, griechischen, römischen Städte ein paar
Hundert, ein paar Tausend, die sich zu den ersten Gemeinden der
Christen zusammenfanden. „Sehet an eure Berufung, liebe Brüder,
nicht viel Weise nach dem Fleisch, nicht viel Gewaltige, nicht viel Edle
sind berufen, sondern was töricht und was schwach ist vor der Welt
und das Unedle und Verachtete vor der Welt, das hat Gvtt erwählt!"
Was für eine unscheinbare Sache nach Zahl und Art. Aber von
diesen Leuten hat ein alter Dichter, der sie gut verstand, geschrieben:

Doch innerlich sind sie aus göttlichem Stamme,
Die Gott durch sein mächtig Wort selber gezeugt,
Ein Funke und Flämmlein aus göttlicher Flamme,
Die oben Jerusalem freundlich gesäugt.

Ja, innerlich sind das schon lange nicht mehr die sonnenverbrannten,

arbeitsmüden, sündigen, törichten Menschlein, als die sie

äußerlich anzusehen sind, sondern sie leben ganz und gar von der
Verheißung : Es ist eures Vaters Wille, euch das Reich zu geben! Innerlich

triumphieren sie, weil in ihnen eine neue Welt angebrochen ist,
und diese neue Welt wollen und werden sie nun fröhlich und fieges-
gewiß hinaustragen in die arme alte Welt da draußen. Denn ihnen
geht ja einer voran als ein rechter Freudenmeister, in dem ist ihnen



— 93 —

ein anderes Leben wunderbar aufgegangen, der hat Liebe und Frieden
in ihre Seelen gesenkt in überreicher Fülle, der steht vor ihnen, wie
er sein Kreuz getragen und Gott gehorcht hat, als ein Held, der sie

selber zu Helden macht. Von Haus aus sind sie es ja nicht: Es ist
viel Unklarheit und Widerspruch in ihren Köpfen. Feigheit und
gelegentliche arge Inkonsequenzen waren durchaus möglich bei ihnen.
Nicht einmal einig waren sie untereinander, man denke! Zwischen
Petrus und Paulus war eine breite Kluft und mitunter kam's zu
fatalen Szenen. Gut daß wir nicht Alles wissen! Aber es war ihnen
einfach eine Freude, das Werk Jesu fortzusetzen, so gut sie es konnten.
Alles verlassen sie und folgen ihm nach, lassen als Kinder des Vaters
Licht leuchten vor den Leuten, wie ihr Meister sie geheißen, gehen
hierhin und dorthin zu Juden und Heiden, sagen es ihnen, was sie

wisfen, mühen sich endlos, ihnen Allen das Geheimnis des Lebens
entdecken zu helfen, das sie felbst entdeckt haben, werden verachtet nnd
ausgelacht und verfolgt und nehmen das hin, als ob es nicht anders
sein könnte, gehen fröhlich weiter als die Musikanten des lieben Gottes,
die sich nicht wundern, wenn Viele kein Mnsikgehör haben, so leid es

ihnen tut um sie. Werden schließlich fast Alle irgendwo totgeschlagen
oder hingerichtet mit ihrer frohen Botschaft, weil man die ja natürlich

nicht brauchen kann in der Welt. Das war die kleine Herde von
damals. Sie war eben keine „Auslese der Tüchtigsten und Besten",
sonst wäre es ihnen anders gegangen. Ist's denn an ihnen wahr
geworden, was ihnen verheißen war: Der Vater will euch das Reich
geben!? Wenn wir als trockene unbeteiligte Zuschauer ihr Schicksal
und Ende ansehen, können wir mit Fug und Recht daran zweifeln.
Sie selber haben freilich nicht daran gezweifelt. Jn ihnen war bei
allen UnVollkommenheiten und Leiden die Freudigkeit und Seligkeit
des gegenwärtigen Gottesreiches. Sie hätten mit niemand getauscht.
Sie dachten mit Stolz an das Wort Jesu: Wahrlich, ich sage euch,
viele Propheten und Könige wollten sehen was ihr gesehen habt und
haben es nicht gesehen und hören, was ihr gehört habt und haben es

nicht gehört! Und auch in ihrem Wirken war die Klarheit und Kraft
des gegenwärtigen Gottesreiches. Von ihrem Wirken ist ja die
ungeheuerste Entwicklung in der Geschichte der Menschheit ausgegangen,
allem Anschein zum Trotz, unter den Folgen ihres Wirkens stehen wir
bis heute und vielleicht will die Ernte der Saat, die sie ausgeworfen,
erst recht beginnen. Ja, ihnen war das Reich gegeben von ihrem
Vater, diefer kleinen Herde von damals! O diese glücklichen Wenigen!
Diese seligen Helden und Stürmer und Dränger! O die armen
Meisten von damals, die von dem allem nichts fanden und gewannen!
O die Armen, die nicht bereit waren, als das Reich Gottes ihnen so

nahe kam, die für das Göttliche an Jesus, für das Wunderbare an
dem Leben, das von ihm ausging, keine Augen und Ohren hatten!
Die es nicht fasten konnten, daß ein neuer Tag Gottes angebrochen
fei, denen die Worte Jesn als schöne, aber unbegreiflich nnbequeme



— 94 —

Ideale vorkamen, die sich gegenüber der lauten freundlichen Ankündigung

der neuen Welt mit klugen Gründen und Unterscheidungen
verschanzten! Die Armen! Es wäre ja für Keinen von ihnen, von all
den Vielen, viel zu Vielen ein Hindernis dagewesen — es ist für
keinen Menschen ein Hindernis da! — auch Einer zu werden von der
kleinen Herde, von der fröhlichen Vorhut Gottes. Aber es gab's ihnen
nicht zu. Sie wagten den Sprung nicht. Sie blieben Alle wie sie

waren. Und so mußten die Jünger Jesu, ohne Groll und Verachtung,

aber in tiefem, bitterem Ernst zu ihnen sagen: Ihr sollt wissen,
daß euch das Reich Gottes nahe gewesen ist! Gewesen ist! Unsern
herrlichen Posten und Dienst könnt ihr nun nicht mit uns teilen. Ihr
könnt nicht, weil ihr nicht wollt!

Wie ist's, meine Freunde, wenn Gott nun im Gewitter des

Völkerkrieges auch wieder eine Gottesreichszeit hat anbrechen lassen

für uns? Unser Nachdenken über den Sinn der gegenwärtigen
Ereignisse hat uns in der letzten Zeit immer wieder vor diese bedeutungsschwere

Tatsache geführt. Mir ist es sicher, daß das eine Tatsache
ist. Einer ganzen Anzahl Menschen in allen Ländern ist es auch sicher.
Und ich hoffe im stillen, daß es auch Einigen von euch sicher geworden
ist, daß diese Zeit nicht nur eine schwere und ernste Zeit ist, wie man
etwa sagt, nicht nur eine interessante Zeit, in der es viel zu hören,
zu denken und zu reden gibt, auch nicht nur eine Zeit großer
Aufgaben und Pflichten, sondern vor allem eine Gotteszeit in ganz
besonderem Sinn. Ein Wendepunkt im Fluß der Geistesgeschichte. Ein
Tag an dem Gott sich anschickt ein Neues zu schaffen, indem er uns
durch das Gericht seine Verheißungen lebendig macht. Nun ist wieder
einmal Saatzeit für bessere zukünftige Ernten, Grundsteinlegung für
neue Bauten, nun werden wieder Vorposten ausgesandt. Gottes Reich
ist wieder einmal nahe herbeigekommen. Wie wird es nun sein? Nun
braucht es wieder Menfchen, die den Ruf Jesu vernehmen und
vernehmen wollen. Denn wer unsre Zeit versteht, der weiß, daß nun
gerade wieder Jesus entscheidend zum Wort kommt, Jesus mit seiner
Botschaft von der unbedingten grenzenlosen Majestät und Güte Gottes
gegenüber allem Menschenmesen. Menschen braucht es nun, die bereit
sind, auf den Ruf Jesu zu antworten mit Gehorsam uud Vertrauen.
Die zur Klarheit gekommen sind darüber, daß die Ordnungen dieser
jetzigen Menschenwelt in ihren Grundlagen sinnlos und verbrecherisch
sind, und zur Entschlossenheit dazu, innerlich nichts mehr mit ihnen
gemein zu haben, weil sie stracks gegen alles Recht und alle Liebe
sind. Die davon durchdrungen sind, daß mit Gewalt weder Recht
geschaffen noch Recht geschützt werden kann und daß die Torheit, sich

gegeneinander zu waffnen, um miteinander auszukommen, notwendig
endigen muß in solchen Katastrophen des Hasses und der Vernichtung,
wie wir sie jetzt erleben. Die den heiligen Respekt vor dem Mammon
gründlich verlernt haben, weil sie es jetzt gesehen haben, wie der nicht
Heil, sondern Unheil schafft und darum nicht Gott sein kann neben



— 95 —

Gott. Und mag die Vernunft uns noch so lange sagen, wie tief diese

Ordnungen wurzeln in fast unerschütterlichen „Verhältnissen", in der
„Wirklichkeit", daß wir uns ihnen unterwerfen müssen — mögen wir
uns ihnen vorläufig unterwerfen, wir können sie nicht anerkennen,
nicht innerlich ernst nehmen, nicht an sie glauben, weil wir an Gott
glauben müssen. Denn Gott offenbart sich uns jetzt in der schrecklichen
„Wirklichkeit" der Menschenwelt, nicht damit wir sie anerkennen,
sondern damit wir dazu kommen, i h n wieder zu anerkennen, der uns
im Evangelium feine wunderbare Welt erschlossen hat. Menfchen
braucht es nun, die an die Wirklichkeit der Gotteswelt glauben, in ihr
ihren Standort nehmen und darum innerlich frei sind von der
Gefangenschaft der Vergangenheit und Gegenwart. So haben die ersten
Christen in einer ebenso finstern Welt wie die unsrige gebetet: es
vergehe diese Welt und es komme dein Reich! Sie lebten in der
Hoffnung. Jn ihrer Hoffnung und nur in ihr hatten sie Gottvertrauen,
Stärke im Leiden, Gewiffenstrost, Freiheit zu gutem Tun. Wird es
uns auch wieder geschenkt werden, so in der Hoffnung zu leben — zu
leben und nicht bloß neben allerlei Götzendienst auch noch eine Hoffnung

zu haben? — in der Hoffnung zu leben und nicht in einer
Religiosität, die mit dem Gott und. Vater, den uns Jesus erschloffen,
eigentlich gar nichts zu tun hat? Das ist die große tiefe Frage
unserer Zeit, vb Gott nun Menschen finden wird, die sich solches Leben
in der Hoffnung schenken lassen. Wenn Gott uns irgend etwas zu
sagen hat durch diesen Krieg, so ift es doch das, daß er wahr machen
will, was er verheißen hat. Daß diese ganze Welt voll Mißtrauen
und Militär und Haß und Jnteressenpolitik und sog. Vaterlandsliebe
eigentlich und wirklich eine Unmöglichkeit ist, die abgelöst und
überwunden werden muß durch das Leben der Kinder Gottes, die allesamt
Brüder sind einfach weil ste allesamt einen Vater haben. Hervorbrechen

will Gottes Gerechtigkeit aus unsern Konfusionen wie die

Morgenröte aus der Finsternis. Zerbrechen müssen die Ketten der
Schuld, die die Menschheit seufzend von Jahrhundert zu Jahrhundert
schleppte. Wahrhaftig sollen die Reiche dieser Welt Gottes und seines
Christus werden. Und der Friede Gottes, der höher ist als alle
Vernunft, will den innern und äußern Krieg, in dem wir lebten,
aufheben. Mit solcher Hoffnung sind die ersten Christen zu den Juden
und Heiden gegangen und hatten ihnen damit etwas zu bieten und
zu bringen. Denn an Religiositäten von allen Sorten, an Tröstern
und Krücken und farbigen Brillen, um sich in dieser Welt zurechtzufinden,

fehlte es denen durchaus nicht, wohl aber an der Hoffnung
auf einen Sieg, der diese Welt überwindet. Und so ist es heute wieder.
Nun braucht und fordert Gott Menschen, die angesichts des furchtbaren
Resultates, das die Ordnungen der Menschenwelt gezeitigt haben, ihre
Zuversicht auf ihn fetzen und von ihm, und das heißt von der Beugung
unter seinen heiligen Willen, der nns in Christus offenbar ist. etwas
Anderes, Besseres erwarten. Was für eine wundervolle große Zeit,



— 96 —

wo Gott solche Menschen fordern — und fchaffen will! Wo Christus
wieder nach Freiwilligen ruft wie in den alten Heldenzeiten des
Glaubens! Wo das Himmelreich wieder gestürmt werden kann durch
ernste freudige Entscheidungen in der Tiefe der Seele, Entscheidungen
für den lebendigen Gott, gegen die toten Götzen der Menschenwelt.
Nnd wenn nun Gott wieder Propheten, Apostel und Märtyrer brauchen
und ihnen rufen sollte? Wenn wir nur wahrheitsmutige
unerschrockene Zeugen werden für die höhere Welt, die sich jetzt ankündigt!
Es wird auch so nicht leicht sein, wirklich als Vorposten Gottes in die
nächste Zeit hinein zu gehen. Da wird Alles wieder kommen wie
ehemals. Es wird an Sünden, Verkehrtheiten und Kleinlichkeiten
derer nicht fehlen, die jetzt Gottes Ruf vernehmen und weitergeben
möchten und darum dann auch nicht an Kritik und weisen Sprüchen
von allen Seiten. Verachtung, Ausgelachtwerden, Mißerfolg über
Mißerfolg, das muß ja alles so sein. Die Mächte dieser Welt werden
jetzt so wenig wie damals freiwillig das Feld räumen und werden den
nicht ungestraft lassen, der ihnen die Freiheit und die Hoffnung
entgegenstellt. Darüber soll sich niemand täuschen. Aber bei dem Allem
werden diese Vorposten Gottes dann auch wieder erfahren, wie ihnen
des Vaters Wille das Reich gibt, wie sie feine Gegenwart erleben
dürfen in einer unbeschreiblichen Freudigkeit, in einer großen Kraft im
Beruf ihres Glaubens, in erneuernden, reinigenden, heiligenden,
verwandelnden Wirkungen die von ihnen ausgehen werden. Das ist noch
nie anders gewesen.

Wie wird's nun sein, meine Freunde? Wird Gott solche
Freiwillige und Vorposten finden in unsrer Zeit? Wird die „kleine Herde"
da sein nach dem Völkerkrieg als sein göttlicher Ertrag und als
göttliches Werkzeug für die Zukunft? Und wer wird dann zur kleinen
Herde gehören, wer zur großen Masse, die nichts merkt und
weiterschläft? Seht, noch handelt es fich heute nicht darum, etwas zu
tun. Noch ist alles viel zu sehr in Verwirrung und im Unklaren,
als daß jetzt schon gesagt werden könnte, was denn geschehen muß als
erste Tat des Gehorsams gegen das nahe gekommene Gottesreich,
Tröste dich damit, wenn es dir ein Trost ist! Noch verlangt Gott
keine besondern Entschlüsse und Taten von dir, noch keine Opfer für
sein Reich. Du brauchst in keine Gemeinschaft oder Partei einzutreten.
Du brauchst kein Geld wegzugeben. Du brauchst weder dein Geschäft,
noch deine Familie, noch dein Leben in Gefahr zu bringen. Du brauchst
kein Prophet noch Märtyrer zu werden. Warte auf Gott, wenn du verstehst,
daß auf G o tt warten wichtiger ist als das größte Tun! Noch handelt es
stch „nur" darum, für welchen Glauben du dich entscheiden willst: für
den Glauben der kleinen Herde der Einsamen, der Stillen, der Träumer
und Törichten oder sür den Glauben des großen Heeres der Klugen,
Nüchternen und Praktischen? Du weißt, wie sich diese beiden Glauben
unterscheiden: Der eine ist Glaube an Gott und an die Wahrheit, der
andere ist Glaube an die Götzen und an das, was immer so war und



— 97 —

immer so sein wird. Nun wähle! Das ist die Entscheidung, die ich

heute mir und euch Allen vorlegen wollte.
Wir sagen, nicht wahr: es wäre wohl schön! Aber nun fühlen

wir beide auf einmal, daß dieser Glaube der kleinen Herde, der „nur"
Glaube ist, eigentlich etwas ganz Unheimliches ist. Wir wittern etwas
von all dem, was darin schlummert: Unruhe, Widerspruch, Leiden,
Kampf, Revolution, Kreuz — und wir erschrecken. Ja, es ist wohl
wahr: diefer Glaube der kleinen Herde hat etwas Unheimliches. Aber
nun sagt uns Jesus von der andern Seite nur das Eine: Fürchte
dich nicht, du kleine Herde! Und in diesem: Fürchte dich nicht! wenn
wir's hören, liegt eine Kraft, die uns ivirklich vom Schrecken
freimacht. Vielleicht daß wir dann doch mit jenem Sänger des innern
Lebens aus vergangenen Tagen den Mnt fassen, zu beten:

O Jefu, verborgenes Leben der Seelen,
Du heimliche Zierde der inneren Welt,
Gib, daß wir die heimlichen Ziele erwählen,
Wenngleich uns die Schmach deines Kreuzes entstellt.
Hier übel genennet
Und wenig gekennet
Hier heimlich mit Christo im Vater gelebet.
Dort öffentlich mit ihm im Himmel geschwebet.

Wenn wir einmal aufrichtig und ernstlich so beten werden, dann
ist's schon erhört, dann sind wir bei denen von der Vorhut Gottes.

Karl Barth.

Setbsemane.

IRer Tod wütet unter uns. Aber je mehr er tobt, desto leiden-I schaftlicher sehnen wir uns nach Leben. Jeder Tag fordert neue
Opfer an Menschen, bringt neue Verheerungen. Aber der Stachel

des Todes spornt nur unsere Sehnsucht nach Leben und Sieg an.
Neue Ziele, neue Lebensformen für jedes Land, jede Politik, jede
soziale und religiöse Bewegung. Neues Leben, neuer Geist, neuer
Glaube, die neue Organisation, der neue Sozialismus es ist, als
ob man sich nicht nur auf den Schlachtfeldern messen, fondern im
geistigen Wettbewerb mit dem stärkeren Lebenswillen überbieten wollte.

Liegt darin nicht etwas Gewaltiges? Man gibt sich nicht auf,
man rafft sich auf. Glaube, Hoffnung, Sehnsucht treiben uns weit
über Todesgrauen hinweg. Aus den Ruinen wird neues Leben
erblühen. Die Opfer sind nur der Weg dazu.

So wären wir denn, hören wir sagen, wie keine Zeit es noch
gewesen, im Stande, die geheimnisvolle Größe der Passion zu erleben.
Durch Tod zum Leben, durch Kreuz zum Sieg. Keine Zeit hat es
vermocht, sagt man uns, dem Willen zum Opfer einen so grandiosen


	Gottes Vorhut

