
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 2

Artikel: Auch ein Schritt näher zum Frieden

Autor: Stuckert, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— «s ^

Und sollten wirklich, wie einige glauben, die einmal kommenden,
erdumspannenden Wirtschaftsverbände, welche die Produktion und
Konsumtion nach dem Prinzip des kleinsten Kraftmaßes regeln
werden, die Gefahr in fich tragen, daß die Menschen zu
vielgeschäftigen, brauchbaren, nützlichen Herdentierchen und Maschinenteilchen

versimpelten; daß alles kluge, lehr- und redselige, chinesen-
hafte, wohlgepflegte Beamte einer ungeheuren, tadellos
funktionierenden Riesenmaschineric würden? Vielleicht unterschätzt man
bei diefer Befürchtung die wilde mystische Kraft des Menschen, die
ungestüm nach Fülle des Daseins und Weite des Blicks verlangt.
Sollte wirklich einmal die Menschheit lau und matt und greisenhaft

werden, so tauchen ficher auch immer wieder eine Hand voll
verwegener, begeisterter Gesellen auf, die nicht mit Waffen wohl
aber mit der Kraft des Wortes den Spülicht aufrühren werden,
von dem Bewußtsein getragen, daß es auf Erden wohl Frieden,
aber keine faule, laue Ruhe geben darf. u. W. Züricher.

Hucd ein Schritt näher zum frieden.
'FHls Knabe las ich eine im 16. Jahrhundert spielende Ge-

schichte, die den Titel führte „Der Sohn des Scharfrichters".^ ^ Sie handelte von einem brandenburgischen Scharfrichter, der
auf einem einsamen Gehöft im Walde wohnte. Dann und wann
einmal wurde er in die Stadt beordert, um seines Amtes zu
walten. Jedesmal wenn er einen Unglücklichen hinrichten mußte,
machte er vorher furchtbare stunden durch, so sehr graute ihm
vor seinem Amt. Das Geschäft des Scharfrichters hatte fich samt
Haus und Hof in dieser Familie seit alten Zeiten von Vater auf
Sohn und Enkel vererbt. Der Unglückliche wußte, daß auch fein
Sohn Scharsrichter werden mußte. Daher brachte er ihn schon
in zarter Jugend fort zu fremden Leuten, um ihm das Gräßliche
zu ersparen. Schließlich haben Vater und Sohn ihr Baterland
verlassen und sind in die Fremde geflüchtet, um ihrem Beruf
zu entrinnen.

Ob die Erzählung historisch ist, weiß ich nicht. Aber ivenn
das auch im 16. Jahrhundert nicht sollte vorgekommen sein, so

wird es doch heute so sein. Das Amt eines Scharfrichters ist kein
begehrtes. Es mag wohl sein, daß die Todesstrafe da und dort
verschwunden ist, weil sich keiner mehr fand, dcr sie vollziehen
wollte. Während es in Asante bis vor kurzem Henker gab, die
an einem Nachmittag in größter Gleichmütigkeit, ja sogar mit
Vergnügen, Dutzende von Menschen vom Leben zum Tode brachten,
verschwindet bei den Völkern Europas die Todesstrafe immer mehr.



Ich habe schon gelesen, daß Männer, die sür die Todesstrafe
eintraten, später, als sie Richter wurden und die Todesstrafe
verhängen sollten, davor zurückschreckten und ihre Meinung änderten.
Es gibt eben im Lauf der Jahrhunderte Veränderungen des seelischen
— um nicht zu sagen, des ethifchen — Empfindens in Völkern und
Einzelnen, die langsam aber unwiderstehlich um sich greifen und
dadurch Veränderungen der Gesetzgebung und der Sitten
herbeiführen.

Nun scheint mir, daß wir gegenwärtig eine ähnliche
Veränderung des Empfindens miterleben, dem Krieg, oder genauer
gesagt, dem Töten im Krieg gegenüber. Gewiß gibt es auch heute
noch Taufende, die nicht oie geringste Bedenklichkeit empfinden,
die Feinde im Krieg niederzuschießen oder mit dem Bajonett
niederzustechen, oder in die Luft zu sprengen; ja, die sich dessen
nachträglich rühmen. Wenn sie überhaupt reflektieren, so werfen sie
die Verantwortung für ihr Tun auf die Obrigkeit, welche sie zu
den Waffen gerufen hat. Meist aber lassen sie sich blindlings von
der allgemeinen Begeisterung mitreißen; zum Schutz des Vaterlandes

und der heiligsten Güter der Nation ist es einfach notwendig,
so viele Feinde zu töten als nur möglich. Es gibt auch Prediger,
die d,ie Soldaten in dieser Ueberzeugung bestärken. Sie sagen
den Soldaten; Es ist euere Pflicht, recht viele Feinde zu töten.
Wenn du einen Feind in der Schlacht schonst, wirst du der Mörder
deines Bruders, der neben dir kämpft; denn der geschonte Feind
wird ihn töten. Du schwächst dadurch dein Vaterland. Du
verringerst die Ausficht auf Sieg. Du bist mitschuldig, wenn die

barbarischen Feinde dein Vaterland überschwemmen und dir Weib
und Kind ins Elend bringen. Darum getrost drauf! Diese Prediger
versichern, daß noch niemals ein Soldat Gewissensbisse empfunden
habe, wenn er im Kampf einen Feind, der ihm gegenüberstand,
tötete.

Allein es scheint mir, daß das nicht mehr allgemein zutrifft.
Die Anzeichen mehren sich, daß die Menschen unserer Zeit das Töten
nicht mehr so leicht nehmen. Es ist ergreifend, in manchen Soldatenbriefen

zu lesen, wie schwer es manchen wird, das Gewehr auf den

Feind anzulegen; wie trotz aller laut gepflegten Kriegsbegeisterung
ihnen die Verantwortung für ihr Tun schwer aufs Gewissen fällt,
ja wie sie leiden und sich quälen unter dem entsetzlichen Widerspruch

zwischen ihrer militärischen Pflicht und ihrem widerstrebenden
Gewissen. Ich gebe hiefür einige Beispiele.

Em französischer, jetzt in Deutschland gefangener Soldat
schreibt; „Ich bekam einen weit vorgeschobenen Vorposten, dicht
bei der großen Landstraße, in einem kleinen Gehölz. Es wurde
Nacht. Man hatte vergessen mich abzulösen. Ich legte mich am
Fuß einer großen Eiche zum Schlaf nieder. Beim Morgengrauen
erwachte ich vom Galopp eines Pferdes auf der Straße. Kaum



- ?1 -
hatte ich Zeit mich hinter einem Baum zu decken, als ich 20 Schritte
vor mir auf der Höhe wie eine Statue einen Reiter halten
sah. Er trug eine Feldmütze und einen Mantel. War er ein
Offizier oder ein gewöhnlicher Soldat? Ich wußte es nicht; denn
ich konnte an der grauen Uniform kein Abzeichen erblicken. Er
überblickte die weit ausgedehnte Ebene. Wahrscheinlich handelte es
sich um eine Aufklärung. Ich hob mein Gewehr und schoß, hörte
einen dumpfen Fall, den Schall eines wütenden Galopps und
dann war alles still. Ich hatte einen Menschen getötet.
Jn zwei Sprüngen war ich bei ihm und rief ihn. Er rührte sich
nicht. Meine Kugel war ihm unter dem Ohr in den Hals gedrungen,
und ein dicker Blutstrom floß daraus zur Erde nieder. Mit
zitternden Händen hob ich ihn auf, sein Kopf aber hing leblos
herab und schwankte hin und her. Ich befühlte seine Brust und
das Herz. Aber es schlug nicht mehr. Endlich hob ich ihn auf
und fchaute ihm in die gebrochenen blauen Augen, die noch im
Tode mild und freundlich blickten. Von diesem Augenblick an erinnere

ich mich nur dunkel an Flintenschüsse, Rufen und
galoppierende Pferde und geschwungene Säbel, ich wehrte mich und
erhielt einen fürchterlichen Hieb über den Kopf, Als ich wieder
zu mir kam, war ich in Deutschland gefangen.

Ein österreichischer Soldat aus Warnsdorf schreibt seiner
Schwester aus Galizien, daß er schon viele Russen im offenen
Kampf erschossen und in den Sand gestreckt habe, daß er darüber
immer patriotische Gesinnung empfand. Jetzt aber ist's ihm, als
hätte er allen Mut verloren. Ein Russe war ihm gegenüber
gestanden. Schon war das Gewehr im Anschlag. Da ries der Russe:
Oesterreicher nicht schießen, nicht schießen! und streckte beide Hände
empor. Mit einer Hand deutete er unserem Krieger die Zahl
seiner Kinder an. Und da verlangte das Herz des Warnsdorfers
sein Recht: Das Gewehr kam aus dem Anschlag, der Feind sollte
leben. Da fuhr der Russe mit der Hand in die Tasche. Jetzt
meinte der Oesterreicher, ein Treuloser stände ihm gegenüber, der
Nach dem Revolver greife. Schnell das Gewehr angeschlagen, der
Schuß krachte und der Russe lag tot am Boden. Doch als der
Warnsdorfer auf den Feind zueilte, um zu sehen, was der Griff
in die Tasche ans Licht befördern follte, da prallte er entsetzt

zurück. Die erkaltende Hand umkrampfte im Todesfchmerz
in der Tasche die Photographie seiner Frau und der Kinder, um
derentwillen er den Oesterreicher um Schonung seines Lebens
angefleht hatte.

Auch aus den Kämpfen im Oberelsaß wird berichtet, daß
französische und deutsche Landwehrmänner, die einander nahe kamen,
durch Erheben der flachen Hände über die Erde einander zeigten,
daß sie Kinder hätten in der und der Größe. Und da gingen sie
einander aus dem Weg und verschonten einander.



Rührend ift auch folgender Vorfall: Die Heere standen einander
in hitzigem Gefecht gegenüber. Endlich kam der Befehl zum
Bajonettangriff. Unter den Stürmenden war auch ein junger Mann.
Er stürmte gegen den Feind, und mit fanatischem Mut treibt
er sein Mordgewehr in ein Feindesleben. Wie er sei» Opfer in
den letzten Zügen am Boden sieht, hört er leise Töne, Flüsterworte,

keine Flüche und Verwünschungen, nein, Worte der Trauer.
Ihm schwindelt, er läßt die Waffe fallen, nnd ohne Gegenwehr
dringt der Feind auf ihn cin. Er fällt verwundet. ^ Der Kampf
hat ausgetobt. Alle sind ihres Sieges froh, nur einer nicht. Im
Lazarett liegt unser junger Stürmer, leicht verwundet, und stöhnt,
und will sterben. Seine junge Frau mit dem kleinen Kindchen
kommt ihn besuchen, da schreit er wild auf und sinkt ermattet,
erschöpft auf sein Lager. Kummervoll legt ihm sein Weib die

Hand aus die Stirn und leise flüstert er ihr ins Ohr: „Seine...
letzten... Worte waren": — er faßte sie am Kopf, zog sie fest

an sich und schrie ihr ins Ohr: „waren: rrm pauvre ksmms.
M68 pauvres eirkants."

Und in einer seiner letzten Predigten erzählt der bekannte

Pfarrer Wilfred Monod in Paris: Noch höre ich das eindrucksvolle

Wort eines jungen Offiziers, eines eifrigen Christen, der

auf sein. Feldbett ausgestreckt langsam und ernst zu mir sagte:

„Ich habe ihrer fünf getötet, einen nach dem andern, indem ich

auf fie zielte. Das war meine militärische Pflicht. Ich habe sie

erfüllt. Aber dann konnte ich nicht mehr beten. Begreifen sie

es? Beten zu dem, welcher der Vater aller Menschen ist,"
Aus den Weihnachtstagen wurden vom deutsch-französischen

Kriegsschauplatz mehrfach freundschaftliche Begrüßungen von Schützen
graben zu Schützengraben gemeldet. Durch Armeebefehl vom 29.
Dezember wurde dann das Fraternisieren und überhaupt jede
freundschaftliche Annäherung an den Feind verboten. Allein diesem
Fraternisieren begegnet man immer wieder. Jn manchem Feldbrief
kehrt der Ausdruck wieder, daß einem die Leute dort drüben auf
der andern Seite ja nichts zuleid getan haben, daß es eigentlich
unsinnig sei, nnt Pulver und Blei gcgen einander zn wüten.
Es ift die gleiche Empfindung, welcher schon Tolstoi Ausdruck gegeben
hat. Als Tolstoi als junger Mann sich im Krimkricg beteiligte,
sah er, wie Franzosen und Russen während eines Waffenstillstandes

friedlich mit einander plauderten. Keiner hatte etwas gegen
den andern. Und einige Stunden später stürzten sich die gleichen
Menschen unter dem Wirbel der Trommeln und Hurragcschrei voll
Blutdurst aus einander und vernichteten sich gegenseitig. Das kam

ihm vor wie Unsinn, Diese Erfahrungen trugen dazu bei, daß
er später ein so leidenschaftlicher Prediger des Friedens wurde.

Was Tolstoi damals empfand, das empfinden heute Taufende.
Der Gedanke der Menschenwürde und der Menschenverbrüderung hat



— 73 —

seitdem Fortschritte gemacht; nicht nur als Idee, welche die
Gehirne der Menschen ergreift, sondern auch als seelische Empfindung.
Es wird dem Europäer unserer Zeit schwerer als dem des

dreißigjährigen Krieges, das Gewehr anzulegen auf den „Aeind". Die
seelischen Hindernisse des Tötens sind im Wachstum

begriffen. Das muß für die Veranstalter und Leiter
der Kriege eine sehr unerwünschte Erscheinung fein. Wohin käme
es mit dem Kriegführen, wenn diese Empfindung um sich greifen
sollte? Noch ist es nicht der Fall. Noch gelingt es durch allerlei
Mitte! die Soldaten zur Begeisterung, zur Wut, zum Zorn, zum
Haß gegen den Feind zu entflammen. Aber trotzdem nimmt der
Abscheu davor zu, Menfchen zu vernichten.

Nach der Reformation haben es die Täufer als Gesetz
aufgestellt, daß dem Christen das Tragen von Waffen und damit das
Töten von Menschen verboten sei. Sie haben sich durch dies
Gefetz im Lauf der Jahrhunderte manchen Quälereien ausgefetzt.
Sie haben damit Zeugnis abgelegt für das christliche Ideal. Aber
die Hilfe kommt nicht auf dem Wege des Gesetzes. Sie kommt
Von oben, Gott führt die Menschen äußerlich und innerlich weiter.
Er läßt reinere, menschlichere Empfindungen aufbrechen in den
Tiefen der Menschenseelen im Lauf der Jahrhunderte. Von innen
heraus verbreitet sich die Empfindung: Ich kann nicht töten. Lieber
Unrecht leiden als Unrecht tun. Lieber sterben als töten.

Ich will nicht behaupten, diefe Empfindungen nehmen fo
zu, daß in Zukunft ein Krieg unmöglich werde. Aber das darf
wohl gesagt werden: Sie bezeichnet einen Schritt, der wie fo
viele andere Dinge dem ewigen Frieden näher führt. Die
Veränderung, die sich in der Empfindungsweise der Menschen gegenüber

dem Töten durchsetzt, ist eins von den vielen Dingen, die
uns die Hoffnung verleihen, daß einst das Kriegführen so schwer
sei, daß es zur Unmöglichkeit wird. C, Stuckert.

Als Ergänzung und Bestätigung zu den oben angeführten Beispielen möchte
ich noch folgenden Fall mitteilen. Ein mir bekannter, wegen Krankheit aus dem
Kriegsdienst entlassener Soldat (die nähern Angaben unterlasse ich aus naheliegenden

Gründen) erzählte mir nach seiner glücklichen Heimkehr, er habe während sechs

Wochen an der Front gestanden und sei als einer der vordersten in vier Gefechten
gewesen, habe aber keinen einzigen Schuß auf den'Feind abgegeben^und gelegentlich

die Munition weggeworfen, weil er es einfach nicht über sich brächte, auf eine»
Menschen zu zielen. Ein Kamerad, der das bemerkte, habe ihm gestanden, daß er
es ebenso mache. — Ich glaube auch, daß solche Gesinnung im Zunehmen
begriffen ist. L. St.


	Auch ein Schritt näher zum Frieden

