
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 2

Artikel: Krieg und Gottesregiment in Geschichte und Verheissung

Autor: Preiswerk, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


^ 42 —

Und staunend schweift der ftohe Blick
Aufs endlos weite Nebelmeer,
Das um die Gipfeleinsamkeit
Gespenstisch flutet hin und her.

Und eine StimmeMngt in mir:
Ob allem Dunkel leuchtet Licht.
Und Nacht und Graus und Krieg und Mord
Sind letzte Menschheitsworte nicht.

Wohl liegt die Welt in Haß beengt,
Im Nebel schwankt der Völkerschwall,
Und lang noch geht's, doch einmal kommt's,
Daß Friede klingt durchs weite All.

U. W. Züricher.

Weg uns Sottesreglment ln Sescdlcbte

uns Verkeilung.'
^ I eber Gott und den Krieg soll ich in dieser Stunde ein Wort
^1 zu Ihnen reden. Das ist schwer, und ich tue es nur zögernd

und mit Zagen. Ich tue es auch nur als Lückenbüßer, da von
anderer Seite her, die berufener gewesen wäre, eine Absage
gekommen ist. Jedenfalls kann ich nur in großer Bescheidenheit zu
Jhneu reden; denn wir stehen alle unter dem Eindruck, daß nun
ein Anderer das Wort hat, daß Gott selber eine gewaltige Sprache
zu uns redet, und daß es jetzt an uns ist, zu hören. Aber gerade
das wird Vielen, die es gerne möchten, nicht ganz leicht, da sie

in mancher Hinsicht nicht wissen, wie sie die Stimme deuten sollen.
Darum haben wir uns hier versammeltem uns, wie das Einladungsschreiben

sagt, gegenseitig zum rechten Verständnis zu helfen. Auch
sind die Ereignisse unserer Tage so riesengroß, daß unsere Geisteskräfte

uns versagen. Unfere Gedanken vermögen nicht, sie zu
umspannen und zu bewältigen. Sie können deshalb auch von
verschiedenen Seiten und von ganz verschiedenem Standpunkte aus
angesehen werden, und ich freue mich darum, daß nach mir noch
andere Votanten reden werden, um zu ergänzen oder zu verbessern,
was ich Ihnen sagen kann.

Haben Gott und Krieg überhaupt etwas mit einander zu tun,
sind sie in irgend ein Verhältnis zu einander zu bringen, oder
schließen sie sich gegenseitig aus? Auf diese Frage sind in den

Vortrag, gehalten bei Anlaß der Jahresversammlung der positiven
Gemeindevereine in Basel am 24. November 1S14.



- 43 —

letzten Tagen die widersprechendsten Antworten gegeben worden.
Kein Wunder, daß viele Christen fast irre werden und nicht mehr
wissen, was sie denken sollen. Die Einen sagen: Gott und der
Krieg sind absolute Gegensätze und gehen einander nichts an.
Wir haben als Christen angchichts dieses Krieges nichts anderes
zu tun, als unbedingten Protest gegen den Krieg überhaupt zu
erhebeu, und Got! beim Kriege ganz aus dem Spiele zu lassen.
Die Andern meinen ihn rechtfertigen zu müssen, berufen sich auf
Luther und nenneu den Krieg eiu göttliches Amt in der Welt,
unter Umständen so nötig und nützlich als Essen und Trinken. Ja
Viele verherrlichen den Krieg und machen gar aus dem Vater
aller Menschenkinder einen Schlachtengott zu Gunsten eines
einzelnen Volkes.

Wie finden wir uns in diesem Widerstreit der Meinungen
zurecht?

Eine Unterscheidung zwischen dem alten und dem neuen Testament

hilft uns wenig; denn im Grunde ist Gott zu allen Zeiten
derselbe; die Unterschiede liegen nicht in Gott, sondern nur in
den Zeiten und Menfchen, in der stufenweisen Gottesoffenbarung
und in der Entwicklung der Gotteserkenntnis. Wir werden aber
gut tun, wenn wir unterscheiden zwischen Gott und
Gottesregiment. Gott bleibt der erhabene, heilige, die ewige
Liebe, der ewige Friede, und es steht alles herrlich vor ihm.
Aber er schickt sein Gottesregiment, sozusagen als seinen Boten,
seinen Engel oder Diener in die Welt, auf die Erde herab.
Dieses Gottesregiment, d. h. seine Leitung, verbindet sich und
schafft mit den Menschen, wie sie sind; es geht in die Weltgeschichte

und Menschheitsentwicklung ein, benützt und handhabt die
menschliche Freiheit, das Tun der Einzelnen und die Politik der
Völker, samt aller damit verbundenen UnVollkommenheit, Roheit
und Sünde, mit Einschluß des Krieges, und führt doch die ganze
Welt den höchsten Zielen Gottes entgegen. Von dieser Kraft ist
die Geschichte geleitet und bestimmt, und die Bibel, namentlich
das alte Testament, schreibt darum ost, was dabei geschieht, kurzerhand

Gott zu, indem es z. B. heißt, Gott habe die Israeliten
die Kanaaniter ausrotten heißen, und Gott gebe Völker dahin
an Israels statt, d. h. ihm zulieb (Jes. 43,4).

Das Ziel wird aber nicht erreicht durch diefe Geschichte allein:
sie ist nur Vorbereitung und bliebe in den menschlichen
Entwicklungen stecken, wenn nicht die Verheißung dazu käme. Diese
stellt nnch etwas Höheres in Aussicht, nämlich daß Gott selber
in den Verlauf der Dinge eingreifen und nach allen Gerichten
durch eine große Erlösung die Menschheit zum Frieden bringen
werde. Darum redet die Verheißung der Propheten immer vom
„Tag des Herrn", und die Apostel, welche in der Perfon Jesu
den Morgenstern dieses Tages gesehen haben, ersehnen mit der



— 44 —

ganzen Kraft ihrer Seele seine Wiederkunft, auf welche Jesus felbst
sie nachdrücklich hat warten heißen.

Gott hat grundsätzlich mit der Finsternis nichts zu tun; darum
sagt Johannes: „Gott ist das Licht, und in ihm ist keine Finsternis."
(I. Joh. 1,5). Aber das Gottesregiment hat mit der Finsternis
zu fchaffen. Darum heißt es auch: „Ich mache das Licht und
schaffe die Finsternis; ich gebe Frieden und schaffe das Uebel."
(Jes. 45,7). Gott heißt „die Quelle des Lebens" und ist der
geschworene Feind von Krankheit und Tod, und doch schickt Er
die Krankheiten und „läßt Er die Menschen sterben", und das
Gottesregiment ist sogar oft gerade da am deutlichsten zu spüren.
Gewiß ist Gott „der Gott des Friedens"; gewiß haben die Engel
über der Geburt Jesu gesungen: „Frieden auf Erden!" Gewiß
sind Gott und das Evangelium einerseits und der Krieg andererseits

im tiefsten Grunde unvereinbare Dinge; aber dennoch redet
der Psalmist von Gott, „der auf Erden solch Zerstören anrichtet",
und sagt Jesus, „er sei nicht gekommen Frieden zu bringen,
sondern das Schwert", und stellt „Krieg und Kriegsgefchrei" in
Aussicht. Warum? Weil eben das Gottesregiment so ist, daß
es mitten in Finsternis, Tod und Krieg drin steckt, darin wirkt
und durch diese hindurch die hohen Gedanken Gottes, sein Reich
des Lichts, des Lebens und des ewigen Friedens verwirklicht.

Wir dürfen also weder den hohen, heiligen Gott alles Friedens
in unsere grausigen Händel hineinziehen und den Krieg in seinem
Namen rechtfertigen wollen, noch ihn ganz aus dem Spiele lassen,
als verliefen diese Dinge ohne ihn. Gott behält vielmehr souverän
alle Dinge in seiner festen und treuen Hand, und auch der Krieg
ist in seinem unausforschlichen Gottesregiment beschlossen. Nie ist
Gott Urheber des Krieges und Schuld am Kriege. Ursache und
Schuld liegen Kmmer in den Menschen und ihrer Sünde; Gott
will aber unter Umständen fehr energisch den Krieg als eine

Wahrheit und Gerechtigkeit, die herauskommen muß, und er führt
immer das oberste Regiment darin; er trägt das gräuliche Tun
der noch rohen Menschen mit Geduld und leitet doch alles im
großen wie im einzelnen mit überlegener Allmacht zu seinem Ziel
und zu einem großen Heil der Menschheit.

Das lehrt uns ein Blick in die Geschichte der Völker
in alter und neuer Zeit. Es ist der Wert der alttestamentlichen
Geschichtsbücher insbesondere, daß sie uns das starke, entscheidende
Walten Gottes in der Geschichte Israels, auch in den Kriegsgeschichten,

mit überzeugender Deutlichkeit und Kraft vor Augen
stellen. Von Jugend auf sind uns die Bilder dieses unvergleichlichen
Anschauungsunterrichtes bekannt und vertraut, und wer hätte die

ersten Eindrücke vom Gottesregiment in der Weltgeschichte anderswoher

genommen als von den Kriegsgeschichten aus der Zeit Moses
und Josuas, Gideons und Davids, eines Hiskia oder eines Kores?



— 45 —

Es ist aus diesen Geschichten klar zu erkennen, wie Gott nicht
ausschließlich aber doch wesentlich auch durch Kriege den nationalen
Bestand eines Volkes bildet und schützt und ihm sein Vaterland
erhält. Was das zu bedeuten hat, dessen sind wir uns ja in diesen
Tagen ganz besonders lebhaft und nachdrücklich bewußt geworden.
Es ist auch unleugbar, daß der Krieg ein mächtiges Erziehungsmittel

in Gottes Hand ist, das er in diefer jetzigen Weltzeit
einstweilen noch braucht und feine Wirkung tun läßt. Ein Volk erstarkt
Aber den physischen und geistigen Anstrengungen, zu welchen es
durch den Krieg genötigt wird. Eine Menge von Fähigkeiten und
Kräften werden entwickelt, wenn man sich gegen eine feindliche
Umgebung wehren muß. Und das Leben ist eben Kampf. Das lehrt
uns die Entstehungsgeschichte Israels und unseres eigenen
Vaterlandes. Auf der niederen Stufe, auf der wir noch stehen, hat
bisher Gott den Krieg noch benützt, um Eigenschaften hervorzubringen,

welche zur Menschheit gehören, und welche gewiß in
der Vollendung des Reiches Gottes von Bedeutung fein werden.
Man vergegenwärtige sich einmal, was es sein würde, wenn alle
die ungeheuren Kräfte, der Aufwand von Mut, Aufopferung,
Intelligenz und Mitteln, die Arbeit, Organisation und Konzentration,
welche jetzt für den Krieg in Bewegung gesetzt werden, im selben
Maße dem Dienst der Liebe und des Friedens könnten nutzbar
gemacht werden. Wir hätten in kurzer Zeit das Paradies auf
Erden.

Aber nicht nur im alten Testament, sondern auch in der
christlichen Zeit verläuft die Geschichte in lauter Krieg, und auch
darin sind ein Gotteswille und eine mächtige Gottesleitnng
unverkennbar. Mag an> der Ueberlieferung von der Kreuzesvision
Konstantins des Großen, in Folge deren er das Kreuz als
Feldzeichen gewählt und damit gesiegt habe, sein, was will, jedenfalls

gibt die Erzählung der allgemeinen Ueberzeugung Ausdruck,
daß sich in dem Kriegsglück dieses Kaisers eine Gotteshand
kundgegeben habe. Wir erinnern auch an einen Karl den Großen,
einen Cromwell oder Gustav Adolf, die im vollen Bewußtsein,
emem Auftrage Gottes zu gehorchen, ihre Kriege geführt haben.
Ebenso wird niemand bezweifeln, daß in den Kämpfen, welchen
wir unser Vaterland und unsere Freiheit verdanken, im
amerikanischen Freiheitskriege oder in den deutschen Befreiungskriegen
vor hundert Jahren ein göttlicher Wille den Ausschlag gab.

Wie endlich neben dem Gottesregiment im großen und
allgemeinen mitten im Kriege eine Gottesleitung un6 Gotteshilfe
hergeht im Schicksal der Einzelnen bis in's Sterben hinein, davon
wären ungezählte Beispiele namhaft zu machen, welche die Wahrheit

bekunden, daß auch im Kriege „kein Haar von unserm Haupte
fallen darf ohne den Willen des Vaters im Himmel", und wie
„denen, die Gott lieben, doch alle Dinge zum besten dienen". -



— 46 —

Ebenso gewaltig wie Erziehung und Hilfe tritt uns aber auch
der Ernst der Gerichte aus den Kriegen entgegen und enthüllt uns
das darin tätige Gottesregiment. Man denke nur an die Reden
der Propheten Israels, an die Zerstörung Jerusalems durch Nebu-
kadnezar im alten Testament und durch Titus siebzig Jahre nach
Christi Geburt; man erinnere sich an die Völkerwanderung, welche
die faul gewordene römische Kultur wegfegte, und es wird
genügen um uns den Gerichtese'rnst Gottes in den Kriegen der
Welt erkennen zu lassen.

Wir haben nur einige Beispiele aus der Geschichte herausgegriffen,

um zu zeigen, wie stark ein Gottesregiment in den Kriegen
hervortritt, und wie deutlich aus ihnen eine Stimme Gottes zu
den Menschen spricht, wenn sie darauf achten.

Ich bin mir aber fehr wohl bewußt, was für eine Menge
von weittragenden und schweren Problemen ich mit dem Gesagten
berühre. (Gott und menschliche Freiheit, Determinismus oder
Indeterminismus, das Maß der Schuld, Einzelschuld und Kollektivschuld,

absolute oder relative Ethik, Macht und Recht, Staat und
Reich Gottes, Gericht und Gnade, Erlösung und Verdammnis,
bedingtes oder unbedingtes Heil, Monismus oder Dualismus,
Diesseitigkeit oder Jenseitigkeit des Reiches Gottes, Entwicklung oder
Parousie u. s. w.). Es ist mir natürlich ganz unmöglich, sie alle
zu erörtern,'geschweige denn zu lösen. Es würde uns auch nur
verwirren; ganz abgesehen davon, daß solches weit über meine
Kraft ginge. Es bleiben selbstverständlich noch unendlich viele Fragen
unbeantwortet. Vielleicht geht die Diskussion noch auf das eine oder
das andere dieser Probleme ein. Mir ist es jetzt vor allem darum zu
tun, das einfache, klare und praktische herauszustellen, das, was
geeignet ist, uns Licht zu geben und den Weg zu Meisen im Dunkel
unferer Zeit, und uns eine Antwort finden zu lassen auf die
nächstliegenden Fragen, die wir auf dem Herzen haben angesichts
des Weltkrieges, der uns umtobt.

Wir fragen vor allem: Wer h at denn diesen Krieg
gewollt? und müssen die sonderbare Antwort geben: Eigentlich

hat ihn niemand gewollt, kein einziges der jetzt so hart
betroffenen Völker, keines ihrer Oberhäupter. Einige Mordbuben und
politische Feuerschürer haben den äußeren Anlaß dazu gegeben,
und aul einmal war er da wie eine Naturkatastrophe; er ist über
die Welt gekommen wie ein Dieb in der Nacht. Wenn ihn denn
kein Mensch eigentlich gewollt hat, so bleibt uns keine andere
Antwort als: Gott hat ihn gewollt. Da stoßen wir auf das
Gottesregiment in der Welt. Dieses macht zwar den Krieg niemals;
aber unter Umständen will es den Krieg, wie wir gesagt haben,
mit starkem Willen und nötigt ihn der Welt auf mit einer
erschreckenden Notwendigkeit. Der Krieg kann zur Wahrheit und
Gerechtigkeit Gottes gehören, damit herauskomme, was im Menschen



— 47 —

ist. So sehe ich denn in den Ereignissen, vor denen wir bebend stehen,
ein deutliches Gottesregiment und höre eine gewaltige Timme Gottes
an alle Völker: Irret euch nicht; Gott läßt seiner nicht spotten.
Was der Mensch säet, das muß er ernten, und wenn ihr
Jahrzehnte lang Selbstsucht, Haß und Gewalt gesät habt, fo müßt
ihr jetzt Krieg ernten. Und ihr müßt selber einander den Krieg
erklären.

Wer ist also am Kriege schuld? — Sicherlich nicht
Gott, sondern allein die Menschen, und zwar sagen wir es gleich:
wir alle, alle Völker, auch wir Neutrale. Die wahren Ursachen
dieses Krieges sind nicht in der Mordtat in Serajewo und dem,
was sich daran knüpfte, zu suchen. Das war nur der Anlaß.
Die Wurzeln des Baumes, welcher nun die entsetzlichen Früchte
dieses grauenvollen Völkermordens trägt, liegen viel tiefer. Sie
sind in den geistigen Grundlagen unseres gesammten Lebens und
unserer Kultur, unseres Handels und Wandels, unserer Politik,
unserer sogenannten Sittlichkeit, ja auch unseres Christentums zu
suchen. Wir bauten darauf einen Tempel, ja einen babylonischen
Turm, ausgestattet mit allem Glanz und allen Erfindungen der
Neuzeit und glaubten stolz fein zu können auf unsere Errungenschaften,

und nun erweist sich durch diesen Krieg das ganze Fundament

als faul und zerfressen, und der ganze herrliche Bau der
europäischen Kulturwelt stürzt in Trümmer. Auch unser Christentum

und unsere Kirchlichkeit hat diesen Zusammenbruch nicht zu
verhindern vermocht. Das ist ein riesenhaftes Gericht ^ sagen
wir zuviel, wenn wir es ein Stück Weltgericht nennen? — und
predigt Buße — Allen; denn Alle fallen unter dieses Gericht.

Man löschte die Lichter des Himmels aus, wie ein Staatsmann
in Paris sagte; man dachte und philosophierte; man lebte und
handelte ohne Gott; man zog Gott in's Menschliche herunter und
erhob den Menschengeist oder gar das Fleisch auf den Thron der
Gottheit. Das Leben wurde beherrscht von einer bloß materiellen
Gesinnung; alles war auf's Aeußerliche und auf Genuß gerichtet.
Kunst und Mode arteten in Schamlosigkeit aus, und die Ansprüche
fowie die Steigerung des Lebens erreichten bei Gebildeten und
Ungebildeten eine schwindelhafte Höhe. Unser Geschäftsleben war nicht
von gesunder Freude an der Arbeit, am Schaffen und Erwerben
bewegt, sondern vom Fieber der Selbstsucht und Gewinnsucht gejagt,
und dadurch ist ihm der Charakter der Mammonsherrschaft
aufgedrückt worden, wogegen der Einzelne mit noch so guter Meinung
vergeblich ankämpfte. Täuschen wir uns nicht. Der heutige Weltkrieg
ist in erster Linie ein Mammonskrieg. Die Gier und Angst des
Mammon hat die Völker hinter einander gebracht. Dazu kommt
dann der Geist des nationalen Stolzes und Hasses, der in dieser
Mammonsluft ganz besonders gedeiht, und vor allem der Geist
der rohen Gewalt, mit welcher wir unsere Zustände, besonders



— 48 —

unsere wirtschaftlichen Interessen und unseren Mammon glaubten
schützen zu müssen. Jetzt sehen wir, was dabei herauskommt.
Jahrzehnte lang haben alle Völker in der Kriegsküche gekocht;
jetzt wird die schauerliche Mahlzeit angerichtet und muß aufgegessen

werden.
Und die Christen und die Kirchen? — Waren sie voll Geist

und Leben — oder gleichgültig und wie die Andern tot? Haben
sie laut genug protestiert — oder Kompromisse geschlossen? Ich will
kein Urteil fällen. Jedenfalls haben sie das Unheil nicht abwenden
können.

Dieses Gericht hat das Gottesregiment heute an den
brandgeröteten Himmel gemalt, daß es alle Welt sehen muß. Es predigt
uns laut genug; wir wollen seine Stimme hören und bekennen:
Wir sind alle schuld. Denn wer dürfte sich ausnehmen, als wäre
er an den tieferen Ursachen dieses Krieges unbeteiligt?

Dem gegenüber erscheint mir der Streit, der so eifrig, leider
auch von Theologen, ist geführt worden, auf welcher Seite in
diefem Kriege Recht und Unrecht liege, fast bedeutungslos. Es
kann sich ja höchstens um ein Mehr oder Weniger von Recht
in Bezug auf die Veranlassung des Krieges handeln. Dabei mag
ja vielleicht der Eine mit besserem Gewissen vor den Menfchen
dastehn als der Andere. Jn Bezug aber auf die eigentlichen
Ursachen, welche diesen Krieg zur Notwendigkeit machten, sind wir
alle im Unrecht und Sünder vor Gott, auch wir Schweizer.

Buße tun heißt zunächst nur die Wahrheit dieses Gerichtes
einsehen, anerkennen, bedenken und stille fein. Die ganze Menge
der Einwendungen und Mechtfertigungsgründe Muß vor dieser großen
Wahrheit schweigen, ebenso zunächst auch alle Besserungsvorschläge.

Wir sind vor Gott zu Schanden geworden.
Was aber sollen wir unter diesen Umständen

tun? — Wir müssen die Folgen dieses Gerichtes auf uns nehmen,
den Krieg mit allem, was er mit fich bringt, tragen, und wer
dazu berufen wird, muß ihn auch führen. Ersteres ist unwidersprochen,

letzteres nicht.
Der russische Dichter Tolstoj und Andere sagen: Der Krieg

ift die Frucht der Ungerechtigkeit und selber die entsetzlichste
Ungerechtigkeit und widerspricht allem, was uns Jefus und fein
Evangelium lehrt. Also hat ein Christ und rechter Jünger Jesu den
Kriegsdienst unbedingt zu verweigern und eher das Martyrium auf
fich zu nehmen, als den Worten der Bergpredigt ungehorsam zu
werden. So sicher die Voraussetzung dieser Behauptung wahr ist,
fo gewiß ist die daraus gezogene Folgerung ein Irrtum. Denn
auch Jesus und seine Apostel haben sie nicht gezogen. Warum sie
das nicht taten, das ergibt sich aus dem, was wir vorhin gesagt
haben. Natürlich will Gott schließlich den Krieg aufheben und den

ewigen Frieden bringen. Selbstverständlich müssen die Forderungen



49

der Bergpredigt endlich restlos erfüllt werden. Allein zu beidem
müssen die inneren und äußeren Vorbedingungen vorhanden sein.
Ist dies noch nicht der Fall, so stehen wir eben noch in der
UnVollkommenheit mit ihren Widersprüchen und ihrer Pein. Mit
dieser UnVollkommenheit der jetzigen Entwicklungsstufe rechnet auch
Gott. Er fchickt sich einstweilen darein, wenn wir so sagen dürfen,
und gibt fein Regiment auch in einen Krieg wie den heutigen
hinein, nicht nur um zu richten, sondern auch um zu helfen und
zu heilen, wie wir wohl spüren. Nun denn, dann werden auch wir
die grawsige UnVollkommenheit der Welt noch auf uns nehmen
und uns darein schicken müssen. Unsere Soldaten können und
dürfen nicht anders, als daß sie ihr Vaterland mit Kraft und
Opfermut verteidigm helfen. Unfere Nachbarvölker haben das blutige
Tagwerk tatsächlich beginnen müssen und sind noch daran. Aber
auch unsere Truppen haben sich Rechenschaft über diese Dinge
geben und ihre Entscheidung treffen müssen; denn es stand auch
uns nahe, und noch wissen wir nicht, was die Zukunft unserem
Schweizerlande bringt.

Jedenfalls kommt es aber sehr darauf an, wie Einer die
Soldatenpflicht auf sich nimmt und ausübt. Wohl soll er dies
tun mit männlicher Entschlossenheit, aber nicht in einem Hurra-
Patriotismus, nicht in nationaler Leidenschaft oder gar im Haß,
sondern im stillen Ernst einer furchtbaren Notwendigkeit, mit
Beten zu Gott für fich und die Feinde um Gerechtigkeit und
Frieden. Wir haben etwas von dieser Stimmung zu Beginn des
Krieges an unseren Wehrmännern beobachtet. Darin muß fich der
Christ als solchen beweisen. Er wird auch mitten im Krieg,
welcher eben noch der niederen Ordnung der Dinge und dieser
Welt angehört, Gelegenheit genug finden, die Gesetze der höheren
Welt und die Grundsätze des Himmelreiches zu verwirklichen, wie
denn tatsächlich der Krieg neben Ausbrüchen schrecklicher Roheit
auch die edelsten Früchte persönlicher Frömmigkeit und reinster
Menschlichkeit zeitigt, weil jede große Not den Menschen mächtig
zu Gott treibt und die höchsten Fähigkeiten in ihm lebendig macht.
Es bleibt einem Volke auch unverwehrt, unter dem Vorbehalt der
drei ersten Bitten des Unser Vaters für den Sieg und den
Fortbestand seines Vaterlandes zu beten. Sicherlich aber darf auch
der Sieger, wenn er anders ein Christ sein will, nicht im stolzen
Gefühl seiner Heldentaten heimkehren, sondern im tiefen Bewußtfein,

Schreckliches haben vollbringen müssen.
Unzählige müssen jetzt den furchtbaren Konflikt praktisch durchleben

und sich zurechtfinden in dem Widerspruch zwischen der
entsetzlichen Kriegsnotwendigkeit, die noch dieser Welt angehört einerseits,

und den heiligen, Gesetzen der höheren Gotteswelt, die sie
im Herzen tragen andererseits. Zarte und hohe Menfchen leiden
wohl unter diesem inneren Kampfe noch schwerer als unter den



- 50 -
Entbehrungen und Kugeln der Schlacht. Uebrigens vergessen wir
nicht, daß dieser innere Widerstreit im Kriege nur besonders kraß
Und handgreiflich hervortritt, daß er aber genau ebenso besteht
im geschäftlichen Konkurrenzkampf und ähnlichen Weltverhältnissen;
wir achten nur nicht darauf. Frühere Zeiten scheinen diese Gegensätze

und Konflikte nicht so hart empfunden zu hahen. Sie nahmen
den Krieg fast selbstverständlich als zur Welt gehörig eben hin.
Erst in unserer Zeit sind uns die Augen dafür aufgegangen und
empfinden wir den Konflikt in seiner ganzen Schwere. Ich rechne
das auch zum Gottesregiment im Krieg und in der Weltgeschichte,
und ich denke, je treuer ein Christ an der Front oder, wie wir,
hinter der Front diesen inneren Kampf kämpft und die Not trägt,
um so mehr wird er den Krieg als eine Unerträglichkeit
verabscheuen und um Erlösung davon schreien. Dadurch wird
ein solcher Mensch eine Kraft, welche daran arbeitet, den Krieg und
alles, was dazu sührt, aus der Welt zu schassen.

Demnach würde also Gott den Krieg durch den Krieg mit Hülfe
derer überwinden, welche den Krieg im rechten Sinn und Geiste
erleben und erleiden, vielleicht nach demselben Grundsatz des
ersterbenden Weizenkorns, nach welchem der Tod durch den Tod
bezwungen wurde von Christus, welcher den Tod in göttlichem
Geistz auf sich nahm und erduldete.

Freilich genügt es nicht, den Krieg nur als äußere Erscheinung
möglichst schnell abzuschaffen; das möchten wir gar nicht; denn
der Krieg ist nicht das Uebel, die Krankheit selber sondern, gleich
dem Fieber, nur Folge, äußere Begleiterscheinung und Anzeichen
der Krankheit. Der Grund der Krankheit aber ist die innere
Vergiftung, der Geist der Ungerechtigkeit, der Lüge, der Selbstsucht,
und des Hasses. Heile diese; dann hört das Fieber, der Krieg,
von selbst auf. Dann ist er von innen heraus geheilt; dann ist
er auch nicht mehr nötig, weil die erziehende, richtende, schützende
und stählende Wirkung, welche bisher der Krieg in der Welt noch

zu tun berufen war, nunmehr von anderen Mächten, von Kräften
des Friedens ausgeübt wird. Darauf hin zielt, wenn mir es

wenigstens recht verstehen, das Gottesregiment in der Welt- und
Kriegsgeschichte. Das ist allerdings etwas ganz großes; etwas
noch nie dagewesenes. Das ist nichts weniger als die
Forderung einer neuen Menschheit.

Aber sonderbar! Die Erkenntnis des Gottesregiments in
der Geschichte drängt uns zu einer Forderung und Hoffnung,
deren Erfüllung uns dieselbe Geschichte als eine Unmöglichkeit,
ja fast als eine Schwärmerei darzutun scheint, wenn wir sie nur
mit menfchlichen Augen ansehen.

Fragen wir die Geschichte nach der Wirkung der göttlichen
Absichten in den Kriegen alter und neuer Zeit, so lautet ihre
Antwort allerdings nicht ermutigend, und in Bezug auf die zuletzt



- 51 -
ausgesprochene Hoffnung sagt sie kurzweg: unmöglich! So
lange die Welt besteht, werden die Menschen und ihre Verhaltnisse
sein, wie sie sind, und wird Krieg und Blut den Weg ihrer
Entwicklung zeichnen. Das ist immer so gewesen und wir auch so
bleiben. Die Erfahrung lehrt uns, daß der Fortschritt in der Menschheit

nur in äußerst kleinen Schritten sich langsam vollzieht. Was
hatten denn die gewaltigsten Strafgerichte in alter und neuer Zeit
für einen Erfolg? Wiederholt sich nicht immer wieder mit trauriger
Sicherheit der alte Bericht: „Da Pharao sah, daß er Luft gekriegt
hatte, verhärtete er sein Herz"? (II. Mose 8,11). Im Augenblick
der Not beugen sich die Menschen unter die Gerichte Gottes; unter
dem Druck der Angst tritt ihr sündiges Wesen zurück, und sie
fassen neue Entschlüsse. Kaum aber ist die Last gehoben, so springt
mit Federkraft die alte Art wieder auf; die Vorsätze sind
vergessen; die alten Verhältnisse stellen sich wieder ein und machen
sich geltend, und es ist wieder, wie es war, wenn nicht schon
in derselben Generation so doch in der folgenden. Haben wir
diese Beobachtung nicht gerade wieder im Verlauf der ersten Kriegswochen

in unserer eigenen Stadt bestätigt gefunden, und ist sie

nicht die immer wiederkehrende Not unserer persönlichen Erfahrung?
Ganz allmählich nur vollzieht fich ein langsamer Aufstieg.

Endlich nach Jahrhunderten brachte das Volk Israel in einer Zeit
politischen Tiefstandes die Gestalt des Heilandes hervor, und dann
war es nur, um ihn zu verwerfen und an's Kreuz zu schlagen!
Langsam ringt sich die europäische Christenheit empor und bringt
es nach vielen Kämpfen mit dem Islam und unter beständigen
Kriegen unter fich zur Reformation. Der furchtbare dreißigjährige
Krieg zeitigt in einem Paul Gerhardt und anderen einzelnen
Persönlichkeiten die kostbaren Früchte eines weltüberlegenen, frohen
Glaubenslebens mitten im Jammer der Zeit und eine selige
Jenseitshoffnung; aber die Welt bleibt im alten. Die napoleonischen Kriege
trugen gewisse Freiheitsgedanken unter die Völker und führten
zu einer kurzen idealen Erhebung in Deutschland; dann folgte
die Reaktion und politische Revolution. Der Siebziger Krieg
brachte sür Frankreich wohl die àôbâcls aber nicht die Bekehrung
und für Deutschland wohl eineu außerordentlichen materiellen und
wirtschaftlichen, vielleicht auch kulturellen Aufschwung in gewissem
Sinn, aber nichts weniger als eine göttliche Erneuerung. Und jetzt
droht dieser unerhörte Riesenkrieg alles, was wir erreicht haben,
in Frage zu stellen, und die gelbe asiatische Barbarei steht vor
den Toren unseres brennenden Hauses!

Was fabelt ihr da von neuen Menschen und von einem
Aufhören des Krieges?!

Das ist der entmutigende Bescheid der nüchternen
Geschichtsbetrachtung, der Historie.



- 52

Gestatten Sie mir, daß ich den Vertretern dieser. Historie
'ein Wort der Weltweisheit entgegenhalte. Diese enthält auch Wahrheit

und tr'fft zuweilen den Nagel auf den Kopf. Es ist die Warnung
eines sonderbaren Propheten dieser Welt, des Philosophen Friedrich
Nietzsche. Seine „Unzeitgemäßen Betrachtungen" scheinen mir zum
Teil sehr zeitgemäß. Er sagt in der angeführten Schrift:

„Wir brauchen die Historie zum Leben und zur Tat. Nur
soweit die Historie dem Leben dient, wollen wir ihr dienen; aber
es gibt einen Grad, Historie zu treiben, uüd eine Schätzung
derselben, bei der das Leben verkümmert und entartet." (Nietzsches
Werke, Band I, S. 279.)

„Es gibt einen Grad von historischem Sinn, bei dem das
Lebendige zu Schaden kommt und zuletzt zu Grunde geht, sei
es nun ein Mensch oder ein Volk oder eine Kultur." (Nietzsches
Werke, Band I, S. 286.)

Die Geschichte ist darum nicht nur unsere Lehrmeisterin;
nein, sie kann auch unser Bleigewicht werden und der Mehltau
für unser Glaubensleben; die lähmt uns und macht uns zaghaft,
wenn wir sie überschätzen und sie allein befragen.

Darum wenden wir uns zur Verheißung!
Die Bibel kennt nicht nur ein Gottesregiment in der

Geschichte, d. h. ein mittelbares Walten Gottes durch seine Leitung
des natürlichen Entwicklungsganges der Völker und der Einzelnen,
sondern sie spricht auch davon, daß Gott selber unmittelbar
eingreifen werde. Davon erst versprechen sich die Propheten die große
Wendung, das Ende dieser Weltzeit und den Anbruch einer neuen
lGotteszeit auf Erden. Sie nennen diefe Wendung der Dinge den

„,Tag des Herrn". Dieser bildet deü Inhalt, das Ziel und
die Krone ihrer Verheißung. Alle Gerichte, Kriege und was sie

sonst ankündigen, haben nur den Zweck, auf diesen Tag hin zu
arbeiten, und sein Kommen vorzubereiten. Zum erstenmal
aufgeleuchtet hat er in der Geburt und im Leben Jesu. Das Pfingst-
fest war ein erster Anfang davon für seine Gemeinde, der Tag
von Damaskus für die Person des Apostels Paulus. Seinen Völlen
Anbruch hat Jesus für die Welt in Aussicht gestellt mit seiner
Wiederkunft und hat seine Jünger angewiesen, darauf zu warten
wie die Knechte auf ihren Herrn, wie die zehn Jungfrauen auf
den Bräutigam, auch wenn er verzieht, zu kommen.

Was stellt denn die Verheißung am Tage des Herrn in
Aussicht? Eben gerade die Gewährung der Forderung, zu welcher
wir am Schluß unseres vorigen Abschnittes gelangten: neue
Menschen, neue Herzen, eine neue Kreatur. Das ist
die Erfüllung der Hoffnung, die wir mit der ganzen Kraft und
Wut unserer Seele ersehnten, der aber die Geschichte ihr kluges,
kaltes, lähmendes „unmöglich!" entgegenstellte.



— 53 —

Jesaja spricht: Tröstet, tröstet mein Volk! Prediget ihm
daß seine Ritterschaft, d. h. seine Kriegszeit, ein Ende habe.
Prediget ihm die neue Zeit, das angenehme Jahr des Herrn,
den Tag unseres Gottes, da möglich wird, was zuvor nicht möglich
war (Jef. 60 und 61).

Jeremia verheißt einen neuen Bund, und das soll der
Bund sein, spricht der Herr (Jer. 31): Ich will mein Gesetz

in ihr Herz geben und in ihren Sinn schreiben, und sie sollen
mein Volk sein, so will ich ihr Gott sein; und es wird keiner
den andern mehr lehren und sagen: „Erkenne den Herrn", sondern
sie sollen mich alle kennen, beide klein und groß, fpricht der
Herr.

Ezechiel stellt uns in Aussicht, daß Gott fich seiner Herde
selbst annehmen und das steinerne Herz von uns wegnehmen werde,
und weissagt im Namen Gottes über das Feld voller Totenbeine

hin, daß der Geist wehe, und die Getöteten wieder leben
und eine neue Menschheit erstehe (Ezech. 34, 36, 37).

Joel kündigt den großen und gewaltigen Tag des Herrn
an und in Verbindung damit das Unerhörte, die Ausgießung des
Geistes über alles Fleisch und die allgemeine Errettung auf dem
Berge Zion (Joel 3).

Und Micha (Micha 4) fchaut im Geiste, wie in den letzten
Tagen die Völker hinzuströmen zu dem über alle Berge erhabenen
Berg Zion mit dem Tempel Gottes, und sagt: Dann wird Gott
richten zwischen vielen Völkern und zurechtweisen mächtige Nationen
bis in die Ferne. Da werden sie ihre Schwerter zu Pflugscharen
und ihre Spieße zu Rebmessern schmieden. Es wird kein Volk
wider das andere ein Schwert mehr aufheben und werden hinfort

nicht mehr den Krieg lernen. Ein jeglicher wird unter seinem
Weinstock und Feigenbaum wohnen, und niemand wird sie mehr
schrecken.

Auffallend ist, daß diefe großen Verheißungen meistens in
unmittelbaren Zusammenhang gesetzt sind mit den Kriegen der
Weltgeschichte. „Nach diesem" und „in den letzten Tagen" sagen
sie mit deutlicher Bezugnahme auf den vom Krieg traurig
gekennzeichneten Charakter der jetzigen Entwicklungszeit. Joel macht
sogar Blut und Feuer und Rauchdampf ausdrücklich namhaft.
Genau dasselbe finden wir auch in Jefu Reden, wenn er sagt
(Luk. 21.): Ihr werdet hören von Kriegen und Empörungen; denn
solches muß geschehen. Ein Volke wird sich erheben wider das
andere und ein Reich wider das andere. Und die Menschen werden
verschmachten vor Furcht und vor Warten der Dinge, die da
kommen sollen. Und weiter heißt es: Dann entsetzt euch nicht!
Bleibet ruhig und getrost. Haltet alles aus; machet alles durch.
Fasset euere Seelen in Geduld, oder genauer: Durch Standhaftig-
keit follt ihr euer Leben gewinnen, uno auch ein Haar von euerem



— 54 -
Haupte soll nicht umkommen. Sehet nicht die Schreckensbilder
an; sehet nicht abwärts und nicht rückwärts, und werdet nicht
schwermütig, sondern sehet vielmehr auf das, was Gott damit
zubereitet; sehet auf, und hebet euere Häupter auf; darum daß
sich euere Erlösung nahet. Wenn ihr dies alles sehet angehen,
so wißt, daß das Reich Gottes nahe ist. Und alsdann
werden sie sehen des Menschen Sohn kommen in der Wolke
mit großer Kraft und Herrlichkeit. — So schildert Jesus das
persönliche Eingreifen Gottes, das die Erfüllung der Verheißung
bringt. Dieses wird dann allen Kleinglauben zu schänden machen
und mit neuen ungeahnten Kräften das schaffen, was das
bisherige Gottesregiment in der Geschichte nur vorbereitete und ahnen
ließ, und was die Geschichtswissenschaft für unmöglich erklärte.

Freilich die Kriegskatastropheu allein tun es nicht; sie haben
keine zaubernde Wunderkraft. Sie sind nur die scharfe Pflugschar,

welche den Boden der Welt aufpflügt. Dann aber erwarten
wir von dem lebendigen Gott, daß Er eine neue, heilige Saat in
diesen Boden lege, aus welcher eine neue, erlöste und geheiligte
Menschheit hervorwachsen soll.

Das ist die uns gegebene Verheißung. Sie ist auch da!
und zwar damit wir sie brauchen und uns damit wehren und
ein Gegengewicht finden gegen das Bleigewicht der Geschichte.

Warum erhebt, erleuchtet und belebt sie denn die Jünger
Jesu nicht? Wir finden diese vielfach so verwirrt, so zaghaft,
so resigniert, und sie sehen so trüb in die Gegenwart und in
die Zukunft. Woher kommt das? — Die Verheißung wird eben

nicht geglaubt. Und warum wird sie nicht geglaubt? Sie entspricht
doch so sehr unserem Bedürfnis und unferer Sehnsucht. ^ Eben

wegen der Geschichte! Diese hält uns vor, daß schon viele
Kriegskatastrophen über die Welt gegangen sind, und das Reich Gottes
ist doch nicht gekommen. So werde es auch heute fein.

Dem ist entgegenzuhalten: Wenn es unmöglich ist, daß es

auch einmal anders gehe als in srüheren Jahrhunderten und
daß auch einmal neue, noch nie dagewesene Mächte wirksam werden
in der Welt, so drehen wir uns in einem trostlosen Kreise, und
es ist überhanpt aus mit jedem wirklichen Fortschritt. Oder wenn
der Aufstieg fich nicht anders als in einem langsamen, kaum merklichen

Fortschreiten bewegen kann, so wird das Reich Gottes auf
eine lange, lange Bank geschoben. Dann werden wir uns wieder
auf das alte Jenseitigkeits-Christentum einrichten müffen und
verlernen es, mit Zinzendorf zu singen:

So wachenden«, mein Herz und Sinn
Und schlumm're ja nicht mehr.
Blick' täglich auf sein Kommen hin,
Als ob es heute wär'.



- 55 —

Wenn aber der lebendige Herr Jesus mit neuen Erlöfungskräften
der unmittelbaren Gottesgegenwart eintreten kann, warum dann
nicht heute oder morgen?

„Wir fürchten aber die Enttäuschung, wenn wir das
große doch nicht erlebten", so höre ich einwenden. Es müssen
allerdings Proben und Spannungen ausgehalten werden, wenn
wir im Glauben und iu der Hoffnung leben wollen. Aber sollen
wir denn um dieser Mühe willen die Hoffnung fahren lassen?
Und trägt denn die Hoffnung auf die Verheißung nicht schon
ihren Lohn in sich selber? Ist denn nicht schon die Hoffnung bereits
ein Morgenrot des kommenden Gottestages, und ist es nicht schöner
wenigstens im Morgenrot zu stehen als in der trostlosen Nacht?

Haben wir aber irgend eine Veranlassung oder gar ein
Recht, zu denken, daß es gerade jetzt anders als nach den
bisherigen Gesetzen gehen foll? Ich meine doch: ja! Wir haben
uns zwar fchon fast daran gewöhnt; aber bleiben wir uns doch
bewußt, daß das Maß der Ereignisse, deren Zeitgenossen wir sind,
eine solch unerhörte, riesenhafte, die ganze Welt umspannende
Größe angenommen hat, daß Gott etwas außerordentliches damit
muß im Sinne haben.

Sodann war wohl noch nie eine Zeit, in welcher der Gedanke
und die Erwartung einer Verwirklichung des Reiches Gottes auf
Erdeu so erfaßt worden wäre wie in unseren Tagen. Die soziale
Bewegung hat dazu mitgewirkt, und ein starke religiöfe Strömung
trägt diefe Hoffnung. Zwar lebte zu allen Zeiten in der Christenheit

eine mächtige Hoffnung der Herrlichkeit und Vollendung im
Jenfeits. Sie ist und bleibt eine Wahrheit und Gotteskraft, in
welcher schon unzählige Christen für ihre Person Not und Tod
selig überwunden haben. Aber dabei blieben die Weltzustände im
alten, und die Verheißung ist noch nicht erfüllt. Darum hat eine
Schar von Menschen an manchen Orten der Welt in den letzten
Jahrzehnten die Erwartung der Zukunft Jesu Christi und seines
Reiches in den Mittelpunkt ihres Lebens gestellt und bewußt und
intensiv für die Welt und für sich darauf gehofft.

Noch viel allgemeiner war in den letzten Jahren bei allen
Ernstdenkenden wenigstens der unbestimmte, aber starke Eindruck:
So kann es nicht mehr weiter gehen, in dieser Uebertriebenheit
der Verhältnisse, in diefer Aeußerlichkeit, in dieser Gleichgültigkeit,

in diefer Ratlosigkeit und inneren Not oft gerade der Besten
neben dem äußeren Glanz unserer Kultur; es muß etwas kommen!
— Jetzt ist es gekommen. Allerdings anders, als wir meinten,
aber genau, wörtlich genau fo, wie es Lukas 21 geschrieben steht.
Welche Rechtfertigung der biblischen Worte liegt darin! Sollten
wir da nicht Veranlassung genug haben, auch die Verheißung,
welche in demselben Zusammenhange auch in der Bibel steht, eben-



- 56

falls ernst zu nehmen und in der Tat heute befonders unsere
Häupter aufzuheben und au.f Gottes Reich zu warten!

Mir scheint wir haben aber nicht nur ein Recht, sondern
sogar eine Ausgabe und Pflicht, jetzt auf den Tag des Herrn
hin zu leben. Ich muß, wenn ich über diesen Punkt reden soll,
kühnes aussprechen und möchte es darum umso bescheidener tun.
Wohl „gebührt uns nicht zu wissen Zeit oder Stunde, welche
der Vater seiner Macht vorbehalten hat"; wir sind aber auch nicht
nur passive, ganz uneingeweihte Zuschauer im Weltgeschehen, sondern
wir sind doch von Gott berufen, mitbeteiligte Mitarbeiter am
Gottesreiche zu sein. Gewiß dürfen und wollen wir Gott nichts
vorschreiben; aber wir kennen doch die Fürbitte Abrahams (I. Mose
18) und wissen, wie Moses für sein Volk eingetreten ist
(II. Mose 33), und wie Gottes Verhalten dadurch bestimmt
worden ist. Wir erinnern auch an Daniels Gebet (Dan. 9).
Es ist, wie aus der Geschichte dieser Männer und vor allem aus
dem Leben Jesu hervorgeht, offenbar ein höheres Gesetz, daß Gott
Menfchen an seiner Sache mitbeteiligt. Diese müssen sich innerlich
für Gottes Verheißungen und sein Heil auf Erden einsetzen und
Zweifel, Anfechtungen und Widerstände in ihrem Herzen
niederkämpfen, wenn anders etwas kommen und werden soll. Gottes
Heil und Reich muß menschlicherfeits sozusagen vorbereitet und
ermöglicht werden durch die innere Arbeit derer, welche als Knechte
auf ihren Herrn warten. Es geschieht uns Menschen doch nicht

nur, was Gott in seinem unerforschlichen Ratschluß will; sondern
es geschieht uns auch „nach unserem Glauben", wie Jesus sagt.
Das Verhalten der Menschen bedingt und bestimmt auch das
Verhalten Gottes. Darin liegt eine wichtige Aufgabe, welche erfüllt
fein will. Diese Pflicht nicht zu versäumen, mahnt Jesus seine

Jünger im Gleichnis vom ungerechten Richter und der bittenden
Witwe (Luk. 18). Durch ihr Auftreten und unablässiges Schreien
hat sie den Widersacher überwunden und den endlichen Rechtsspruch

zu ihren Gunsten herbeigeführt, und so sollen wir die
Verheißung, die uns der Widersacher nicht gönnt, nicht resigniert
liegen lassen und warten, bis sie sich einmal von selbst erfüllt,
sondern schreien Tag und Nacht, d. h. sie unablässig geltend machen
und dadurch den Tag des Herrn herbeiziehn. Es ist keine

Anmaßung, dies zu sagen; denn nicht wir nehmen uns heraus,
diese Stellung und Bedeutung im Weltverlauf zu beanspruchen,
sondern Jesus weist sie uns zu, ob wir sie wohl verstehen und
benützen wollten. Es liegt also auch eine Verantwortung darin wie
in jeder Aufgabe. Begnügen wir uns damit, zwar ein persönlich
frommes und geduldiges Leben zu führen, bleiben aber dabei ohne
Mut und Hoffnung im Blick auf die Welt, so könnte es geschehen,

daß es im rechten Augenblick an den demütigen und doch kühnen
Leutm fehlte, welche vorhanden sein müssen, wenn Jesus mit



— 57 ^
seinem Reiche soll erscheinen können. Geschieht uns, wie wir gehört
haben, nach unserem Glauben, dann besteht die Möglichkeit, daß
uns auch nach unserem Kleinglauben geschehen könnte. Diese ernste
Wahrheit, muß ebenfalls bedacht- werden.

In demselben Gleichnis liegen aber auch noch zwei weitere
Andeutungen, von denen wir zum Schluß noch ein Wort sagen
müssen. Ihre Beherzigung bewahrt uns vor einer Gefahr, welche
Viele bei jeder Erwartung der Wiederkunft Christi und des Tages
des Herrn, nicht ohne Grund aber vielleicht doch zu sehr, fürchten,
nämlich vor Schwärmerei,

„Der Richter wollte lange nicht", sagt Jefus im Gleichnis,
und „Ich sage euch, er wird sie erretten in einer Kürze" in seiner
Auslegung, Das sind unbestimmte Ausdrücke, die uns in gleicher
Weise zur Geduld und zu freudiger Hoffnung, zum „Warten und
zum Ellen auf die Zukunft des Tages des Herrn" (II. Petri 3,12)
mahnten. Jedenfalls warnt uns diese Ausdrucksweise davor, in
Beziehung auf das wann? allzusehr unsere menschlichen Begriffe
von Zeit maßgebend sein zu lassen, oder uns gar auf zahlenmäßige
Berechnungen einzulassen, und wäre es auch mit Zahlen aus
dem Propheten Daniel oder aus der Offenbarung Johannis. Das
war und ist immer ein Irrtum. Mit Kraft und Freude dürfen
wir das Größte erhoffen und wiffen, daß das Reich Gottes nah e

ist. Andererseits aber müssen wir stets auch bereit sein, den
Freunden Daniels gleich zu sein, welche dem König Nebukadnezar
antworteten (Dan. 3, 17 f.): „Siehe, unfer Gott, den wir ehren,
kann uns wohl erretten aus dem glühenden Ofen. Und wenn
er's nichl tun will, so sollst du dennoch wissen, daß wir deine
Götter nicht ehren noch das goldene Bild anbeten wollen."

Ebenso empfiehlt uns der auffallende Schlnß des Gleichnisses,
Nüchternheit und Wirklichkeitssinn nicht zu verleugnen in Bezug
auf die Frage, wie das Reich Gottes, zu erwarten sei, Jesus
sügt nämlich bei: „Doch wenn des Menschen Sohn kommen wird,
meinest du, daß er auch werde den Glauben finden auf Erden?"
Welchen Glauben? — Den Gliauben, welcher dazu gehört, es zu
merken und zu erfassen, daß es der Herr ist, den Glauben, welcher
nötig ist, um in dieser Erkenntnis leben und aufleuchten zu Mnnen,
Das deutet darauf hin, daß die Zukunft des Herrn überrafchend
sein wird und ganz anders als unsere Phantasie, vielleicht sogar
vermeintlich auf Grund von Bibelsprüchen es sich ausmalte. Darum
wollen wir uns gar keine Bilder machen, sondern ganz auf dem
Boden der Wirklichkeit und des Erlebens bleiben. Denn es kommt
gewiß anders, als wir es uns denken, aber sicher so, daß die
Aufrichtigen und Wartenden, welche zu Gott schreien Tag und
Nacht, Ihn erkennen werden und mit Leib nnd Seele aufjauchzen.

Ich bin am Schluß, Wenn wir mit menschlichen Augen in
unsere Zeit schauen, so wird es dunkel. Die Verwirrung yzird..



- ös -
immer größer. Bald ist der ganze Erdkreis, Christen, Türken
und Heiden, in die Mühle hineingezogen, und niemand weiß Rat.
Was soll es für ein Friede werden nach solch erbittertem
Blutvergießen und der Entfesselung solch eines Hasses? Welche Roheit
muß nach menschlichem Ermessen aus solchen Greueln erwachsen!
Daß die Last und die eisernen Fesseln des Militarismus sollen
zerbrochen oder auch nur erleichtert werden, ist kaum anzunehmen;
Verstand und geschichtliche Betrachtungen nötigen uns zu der
gegenteiligen Erwartung. Was soll aus unserem Christentum und der
Mission werden, jetzt nachdem die Christen geworden sind wie die
Türken und Heiden? Alles hat versagt; wir stehen vor einem
ungeheuren Zusammenbruch, und uns wird zu Mute wie bei einem
Weltuntergang. Es bleibt uns gar keine andere Wahl mehr:
Entweder sind wir ganz große Pessimisten und hoffnungslose Leute
auf Grund der Welterfahrung und der Geschichte; ^ oder, wenn
wir das nicht wollen, so müssen wir es wagen, ganz große
Optimisten und Hoffnungsmenschen zu sein auf Grund der Gotteserfahrung

und der Verheißung. Es ist, als ob dies die Völker
ahnten; darum nehmen sie alle, Türken und Christen, so

merkwürdig eifrig Gott und seine Hilfe für fich in Anspruch. Jn der
Tat, wir Menschen sind am Ende, und alles liegt nun in Gottes
Hand allein. Er ist's allein, und ist außer ihm kein Heiland.
Helfen kanu der zusammengebrochenen Menschheit nur die
Zukunft dessen, welcher gesagt hat: „Siehe, Ich mache
alles neu!" (Offenb. 21, 5). Adolf Preiswerk.

starte catsacben una fromme Ailnscbe.

i.

FF »enn ein Mensch durch Verbrechen, Schlechtigkeiten oder auch
bloß Dummheiten das Zutrauen, die Liebe, die Achtung
seiner Mitmenschen und oft auch seiner felbst verloren hat, so

träumt er in gewissen Momenten häusig davon, zu verreisen und
an fremdem Ort unter ganz andern Menschen ein neues Leben
anzufangen. Hat seine seelische Zerquältheit ein gewisses erträgliches

Maß überschritten, sehnt er nicht selten sogar den Tod herbei,
um von ihm Ruhe zu erlangen oder dann, im Gedanken an die

Seelenwanderung, die Möglichkeit zu haben, als sicherlich nicht
Wiedererkannter ein neues Leben zu probieren.

Man kann das Leben der Staaten nun natürlich nicht einfach
dem Leben des Einzelmenfchen gleichsetzen; aber eine mitunter sehr
hestig auftretende Sehnsucht nach radikaler Umwälzung, Neu-


	Krieg und Gottesregiment in Geschichte und Verheissung

