
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 1

Artikel: Vollkommenheit : Aphorismen

Autor: Loos, Cécile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


vollkommenbeit.
(Aphorismen,)

IH as ganze Sehnen der Menschen geht nach Vollkommenheit.I Vollkommenheit im Einzelnen, Vollkommenheit im Ganzen.
Jeder Mensch, in dem noch ein Funke seines Menschenbewußtseius

lebt, strebt danach, feine Lage zu verbessern, seine Verhältnisse
zu vervollkommnen. Und in dem Maße als er selbst vollkommener
wird, wird auch die Liebe zu feinen Mitmenschen größer, ihre
Not wird ihm zu der seinen, wird ein Anliegen, das er
versucht, foviel in seinen Kräften steht, in Ordnung zu bringen. Man
schreibt Bücher, predigt und erfindet allerhand gute Einrichtungen,
um der allgemeinen und besondern Not zu steuern — und doch,

trotz allem, es entstehen immer wieder neue Enttäuschungen, neuer
Kummer. Kaum ist ein Elend beseitigt, so entsteht an seiner Stelle
etwas anderes. Keiner empfindet eine durchgehende Befriedigung
— dem Ganzen fehlt die Einheit — trotz allem, was Gutes geschieht!

Und warum das?
Mau sucht immer wieder neue Lappen hervor, um die Risse

im alten Kleide zu flicken — statt ein ganz und gar neues Kleid
zu nehmen, sodaß das Flicken nicht mehr nötig wäre.

Aber wie soll das zugehen?
Christus fpricht: „Es sei denn, daß jemand von neuem

geboren wäre — fo kann er das Reich Gottes nicht erlangen." —
Geschähe dies im Einzelnen, so würde auch das Ganze umgestaltet
werden, und das Gottesreich, um das wir immer so flehen, wäre
in Wahrheit?zu uns gekommen. So aber der Einzelne nicht
wäre in Wahrheit zu uns gekommen. So aber der Einzelne nicht
wiedergeboren ist, wie soll das Ganze geändert werden. Denn
wiedergeboren sein aus dem Geist und aus der Wahrheit heißt
eben: vollkommen fein wie der Vater! Wer wiedergeboren ist aus
dem Geist, muß doch gleichen Wesens sein wie der Geist, der ihn
geboren hat, gleichwie ein Kind gleichen Wesens ist mit der Mutter.
So ein Mensch sich aber wiedergeboren dünkt und ist doch nicht
vollkommen, fo ist er auch nicht wiedergeboren; denn wie kann
jemand nur teilweise geboren sein?

Ist es nicht fo: Entweder hat er seine verborgene Entwicklung
beendigt und tritt von selbst ans Tageslicht, oder aber, er ist
noch darinnen begriffen, und seine Stunde ist noch nicht gekommen.
Ein Mensch ift auch nicht deshalb vollkommen, weil er gut ist,

womöglich fromm, sondern er ist erst vollkommen wie der Vater
im Hnnmel, wenn er eben aus Gott — wiedergeboren — ist.

Daraus geht hervor, daß Bekehrung und Wiedergeburt nicht ein
und dasselbe ist; die Bekehrung ist vielmehr der erste Schritt
zur Wiedergeburt. So ein Mensch verkehrte Wege wandelt oder in
den Tag hinein lebt, und er sieht das Falsche an seiner Lebens-



25 -
weise ein, fo ist das erste Grunderforoernis, daß er eben davon
umkehre! Dieser Schritt aber ist für einen ehrlichen Menschen fo
total selbstverständlich, daß er darin keine besondere Tat sieht,
geschweige denn eine Tugend, sondern nur eine Folgerichtigkeit
seines Erkennens der Wahrheit; denn anders, wie kann ein Mensch,
bevor er überzeugt ist von der Unrichtigkeit seines Tuns und Lassens,
sich davon bekehren? So hat ja seine Bekehrung einen unwahren
Grund — wie aber will jemand die Vollkommenheit erreichen vou
einem unwahren Standpunkt aus? Wer zum Leben eingehen will,
kann es nur auf diesem Wege der Wahrheit, niemals auf dem

Wege der Unwahrheit Manche Menschen aber sind
von Jugend auf in gute Bahnen geleitet worden und haben,
erst unbewußt und angeleitet nach dem Guten gestrebt, dann
bewußt und selbständig. Warum müssen denn diese Menschen
eine Bekehrung erkünsteln — so sie sich doch nicht zu bekehren,
sondern nur vorwärts zu streben haben?

Es ist aber ein gefährliches Ding, bei einer
Bekehrung allein stehen zu bleiben...... Oft ist eine unwahre
Bekehrung schuld daran, daß ein Mensch nicht wiedergeboren wurde.

Es ist niemand vollkommen, der mit bestimmter Absicht nichts
Böses tut, sondern sich bestrebt, täglich besser zu werden, seinem
Gott immer treuer zu dienen und seinem Mitmenschen immer
nützlicher zu sein. Obfchon dies alles sehr, ja höchst lobenswert ist
— die Vollkommenheit ist es nicht. So lebten auch die Juden
im alten Bunde, und sogar oft in höherem Maß so, denn wir,
und schon ihre Propheten waren oft der Vollkommenheit fehr
nahe

Jeder Mensch, der noch die Fähigkeit in sich hat, sich nach
etwas Besserem zu sehnen, hat noch den Geist Gottes in sich,

und wäre es ein noch so schwacher Funke. Der Geist aber gibt ihm die
Sehnsucht. Je mehr nuu diese Sehnsucht nach wirklicher
Vollkommenheit in einem Menschen Raum gewinnt, desto mehr Gestalt
gewinnt auch der Geist Gottes in ihm, bis er endlich dem Menschen

zu stark geworden ist, sodaß er sprechen muß:
„Vater, laß mich nur noch die äußere Form deines Geistes

sein, wie eine Pflanze. Durchdringe mich ganz und gar, und laß
nichts mehr übrig von mir. Vernichte alles, und ob es mein
Bestes wäre, das dir nicht gefällt; brenne mich aus wie ein hohles
Gefäß und laß nur noch deine Flamme in mir wohnen. Laß
keine Haaresbreite eines Gedankens mehr zwischen mir lind dir
sein. Laß mich nichts anderes mehr denken, denn was du mir
eingibst, nichts anderes sagen, denn was du willst, daß ich

sagen soll, nichts anderes mehr tun, denn was du durch mich
getan haben willst. Und wenn es wäre gegen meine Eltern, gegen
meine Geschwister, gegen mein Weib, gegen meine Kinder, gegen
mein bisheriges Wissen und meinen Verstand — ich bin zu allem



^ 26 ^
bereit. Dem Wille sei mein Wille — laß meinen Willen deinen
Willen sein.

Um der Liebe einer Braut, eines Bräutigams willen vermag
oft ein Mensch alles zu lassen, Familie, Stand, Beruf, Vaterland,
Freunde, Geld — und Gott der Allmächtige sollte sich mit weniger
begnügen?

Aber unsere Gedanken find voll von Plänen und Hochzeiten
von Kindern, von guten und schlechten Einrichtungen, von guten
und schlechten Eigenschaften, von Kleidern, von Essen und Trinken
und allerlei Weisheit. Menschlich gesprochen müßte es für Gott
kaum mehr zum Aushalten sein mit uns. Im besten Falle wünschen
wir, Gott möge Unsern Willen leiten, d. h. sich einverstanden
erklären mit dem, was wir möchten. Und dies nennen wir ohne
Anstand! den Willen Gottes tun.

Christus allein tat den Willen Gottes ganz und

gar. Er suchte uns nahe zu legen, es auch zu tun. Die besten
und vorgerücktesten Menschen aller Zeiten haben auch immer wieder
versucht, ihn zu verstehen und feine Lehren in die Tat umzusetzen.
Viele ahmten ihn nach in seinem Tun, viele waren ehrlich genug zu
sagen, daß sie ihn nicht verständen, und das waren bei weitem
nicht die schlimmsten. Die große Mehrzahl aber sprach mit
unermüdlicher Treue seine Worte nach und meinte, damit täte sie
den Willen Gottes Aber gerade diese „Klugen" haben
es am allerwenigsten verstanden; denn es braucht den Verstand
eines neugeborenen Kindleins — aus Gott — um seine Weisheit zu
verstehen. Das Verlassen der eigenen Klugheit aber ist der Weisheit

Anfang.
Ach, daß wir doch den Unterschied verstünden! Meinen wir

etwa, Gott der Vater wolle uns die Freud? am Dasein nehmen,
wenn er uns doch die größte, die es gibt, schenken will. Die
Freude, vollkommen zu fein! Wären die Einzelnen vollkommen,
so würde ja das Ganze vollkommen. Aber auf unfere sehr
unvollkommene Weise können wir noch Jahrtausende so weiter leben
und unfern Willen so verbessern, daß wir alle Gutes tun —
und es wird dennoch Wirrsal bleiben — weil eben aller Mannigfaltigkeit

die göttliche Einheit fehlt. Gott aber ist nicht ein Gott
der Unordnung, sondern der vollkommensten Ordnung. Er ist auch
nicht schuld an dem Wirrsal, fondern wir, weil wir eben unsern
Willen tun statt des seinen. Und unsere Gedanken find nun einmal
nicht so klug, wie Gottes Gedanken. So lange wir noch meinen, wir
müßten Gott mit „unserm" Willen dienen, so sind wir noch Knechte,
und dienten wir ihm noch fo willig; denn nur die Kinder können
wollen, was der Vater will.

Wem irgend etwas noch wichtiger ist, als Gott, der stehet
zurück und ist nicht geschickt zum Reiche Gottes. Wer sich noch

fürchtet, irgend etwas tun zu müffen, was in den Augen der



27 —

Welt, ja den eigenen, eine Torheit wäre — der verspreche lieber
Gott nichts, sondern warte, bis ihm die Kraft kommt. Denn es

braucht einen großen Mut und unbedingtes Vertrauen zu Gott,
den Sprung ins Unendliche zu wagen. Andererseits ist es undenkbar,

vollkommen sein zu wollen wie Gott, solange man keinen
Mut und kein Vertrauen zn ihm hat. Wer aber könnte dir etwas
anhaben, oder was macht es dir, wenn Gott zu dir steht? Deine
Sache ist nun zugleich Gottes Sache, und Gottes Sache wird dir
zu deinem Anliegen. Wer gegen dich redet, redet gegen Gott.
Wer dich ehrt, ehrt Gott in dir!

Es kommt nicht darauf an, daß man sich in einzelnen Kleinigkeiten

verleugnet, sondern daß man fich ganz und gar abstirbt
wenn man wiedergeboren werden will Dieses Absterben
wird dem Menfchen erleichtert durch den leiblichen Tod, da

ihm fo wie fo alles genommen wird. Der Tod ist auch der Sünde
Sold, aber die Gabe Gottes ist das ewige Leben. Darum haben
alle Menschen, die in ihrem Leben nach Wahrheit suchten, Gott
durch den Tod gefunden und werden darum auch ihre Vollendung
erreichen.

Aber Christus sagt nirgends: „Ihr könnt erst im Jenseits
vollkommen werden", sondern: „Ihr sollt vollkommen sein, gleich
wie Euer Vater im Himmel vollkommen ist". Das Reich Gottes
ist an keinen Zeitpunkt gebunden; wer darein eingegangen ist,
der hat das ewige Leben, und ob er gleich leiblich stürbe.

Ein Menfch, der also vollkommen ist, stellt, jeder nach seiner
Art, ein Stück Gottes dar! Erst wohl ein ganz kleines, aber immerhin
vollkommenes Stück. Er ist wiedergeboren als ein Christuskindlein,
nun mag er zunehmen an Alter und Erkenntnis und Gnade bei
Gott und den Menschen. Und wer die Grenze überschritten hat, der
bleibt darüber, gleichwie auch ein Mensch nicht wieder zurückgeboren

werden kann. Der wiedergeborene Mensch fühlt wohl zunächst
eine unbändige Freude in sich — die Freude an Gott — und
die Freude an sich felbst. Freilich bringt auch dieser neue Zustand
die Schwierigkeit des Eingewöhnens mit sich — aber Gott selbst
ist der Lehrmeister. Erst jetzt bekommen die Worte Jesu ihren
wahren Wert für uns; denn nun verstehen wir sie von Gott aus
— also aus dem Geist und aus der Wahrheit. Wäre es darum nicht
richtiger, vorher nicht mit Sachen zu prahlen, die wir doch nicht
richtig verstehen — weil wir sie noch nicht erlebt haben! Durch
unsere eigene Unlauterkeit aber verleiten wir andere und machen
so die Leute sündigen durch unser Predigen Wer aber
wiedergeboren ist, der ist getauft mit dem Feuer des heiligen
Geistes, ob er nun eine äußere, symbolische Taufe noch annimmt
oder nicht. Auf jeden Fall kann die äußere Taufe niemals die
innere Geistestaufe ersetzen.



W —

In unfern bösen Taten liegt Trotz oder Gleichgültigkeit gegen
Gott, in unsern guten dagegen — Wichtigtuerei/ Welches ist
schlimmer? Den Hoffartigen, der besser sein will als fein
Nebenbruder, haßt Gott. Christus, 'der nie einem Sünder ein unfreundliches
Wort gab, nannte zum Entsetzen aller die tugendhaften Pharisäer,
die nichts nachweisbar Unrechtes taten, sondern sich bemühten, Gott
zu dienen und damit ihm und den Mitmenschen zu imponieren
— einfach Otterngezüchte, und zertrümmerte damit ihren ganzen
Tugendaufbau. Was Wunder, daß sie ihn haßten! Demjenigen,
der ihn ehrlich frug, was er noch tun könnte außer allem,
was er schon getan, anwortete Christus: „Es sei denn, daß
jemand von neuem geboren werde, so kann er das Reich Gottes
nicht erlangen".

Wer also die Grenze der Vollkommenheit erreicht hat, tut
weder etwas Gutes noch etwas Böses, sondern einfach den Willen
Gottes. Sein einziger Wegweiser ist: Nicht mein, sondern dein
Wille geschehe. Und was daraus entsteht ist Gottes Sache und
geht uns zum voraus gar nichts an. So lebte Christus. Und es ist doch

anzunehmen, daß auch sein persönlicher Wille gut gewesen wäre;
denn auch Christus hatte einen eigenen Willen. Aber darin ließ
er uns ein Vorbild, daß er dennoch nur Gottes Willen tat

Das Ende der Wege Gottes ist Natürlichkeit und
nicht konlpliziertes Wesen, wie wir es hervorbrachten mit unserer
Klugheit und unserm „Gutsein". Glauben wir etwa, Gott könne
etwas Unmögliches von uns verlangen? Er, der die Haare auf
unserm Haupte zählte, wird wohl auch unfere Leistungsfähigkeit
kennen. Oder meinen wir, er könne etwas von uns verlangen,
was feinem Reiche zuwider sei? Wie könnte denn ein Reich bestehen,
das mit sich selbst uneins ist? Wären wir vollkommen,
fo wären damit unsere Kinder nicht auch vollkommen, sondern sie

mußten sich wiederum dazu durchkämpfen; denn niemand wird
vollkommen in die Welt geboren, sonst wäre er ja seines freien Willens
beraubt. Aber wären wir vollkommen, so wären wir unsern Kindern
wenigstens kein Hindernis auf dem Weg dazu, weil auch wir den

Willen Gottes an ihnen täten Wenn die Göttlichkeit
eines Kindes nicht größer wäre als die Verderbtheit der Erwachsenen,
so wäre es schlimm bestellt. Und wenn diese dennoch verdorben
aus ihren Händen hervorgehen, so trifft die Schuld die Erwachsenen
und nicht die Kinder; Gott gab sie unverdorben in ihre
Verwahrung Es ist ein schmählicher Rückzug für einen
Erwachsenen, wenn er die „Herrschaft" über das Kind nur durch
sein körperliches Übergewicht zu behalten vermag, statt durch das

geistige.
Beten heißt: reden mit Gott in seinem Herzen, und

ein Mensch, der sich eins weiß mit Gott, hat gewiß den ganzen
Tag genug mit ihm zu besprechen, sodaß er weder Zeit noch Lust



hatte, leere Gebetlein aufzusagen. Er wird sich höchstens da
langweilen, wo er durch ödes Geschwätz in seiner Unterhaltung
gestört wird. Denn- ob er redet zu Gott oder zu den Mitmenschen,
ob er schweigt, oder was er auch tut, seine Gedanken ruhen in
Gott, und Gottes Gedanken in ihm, selbst wenn er nie den Namen
Gottes in den Mund nähme. Darum ist es unklar, zu was Menschen
sogenannte Gebetsliften brauchen, um in Erinnerung zu behalten,
über was für ein Thema sie beim nächsten Besuch mit Gott reden
wollen. So sie doch unaufhörlich in Gott sind. Entweder denkt
Gott für sie, oder sie denken an Gott. Dieses gegenseitige
Füreinandersorgen geschieht im Wachen und Schlafen, bei der Arbeit
und bei der Ruhe. Das ist ein und dasselbe.

Dieses Aussprechen ist es, was dem Herzen den festen, sicheren
Halt gibt allen Menschen und Einflüssen gegenüber. Es müßte
soweit kommen, daß wir sagen können: Vater, es sei kein Wort
mehr auf meiner Zunge, — nicht, das du nicht weißt, denn Gott
weiß es sowieso — aber das du nicht sagst. Wir brauchen deshalb
nicht plötzlich in Lobgesängen und geistlichen Liedern zu einander

zu reden oder hellige Gesichter zu machen. Gott schuf das Humorvolle

fo gut wie das Ernste. Sondern es würde erst jetzt jeder
nach seiner Art leben, wie sie Gott ursprünglich geschaffen hat,
ob er nun etwas Hervorragesdes fei oder etwas Unscheinbares
— das ist ganz einerlei.

Hat nun ein Mensch ein anderes Verhältnis zu Gott gefunden,
so findet er natürlich auch ein anderes zu feinen Mitmenschen.
Ein vollkommener Mensch ist zugleich auch vollkommen Mensch
und nicht etwa ein Halbgott. Das ist unsere Ehre: Menschen zu
sein. Das war das Bestreben des Menschensohnes: Menschen uns
uns zu machen.

Aber wir wurden Christen. Und aus dem Christentum
entwickelte sich ein eigenartiges Gewächs, die „christliche Liebe". Statt
Menschenliebe zu sein, wurde sie christlich! Ihre besten Bestandteile
freilich sog sie noch aus dem Herzen, aber die minderen aus dem

Christentum. Und gerade das Christentum ist es, was Christi Geist
so wenig Ehre macht!

Im Anfang war es gut gemeint und rein; doch es wurden
Gewohnheiten daraus; eine Generation reichte der andern die Hand,
und so übermittelten sie uns, was wir heutzutage haben, unsere
„christlichen Länder".

Darinnen regieren die christlichen Fürsten, der christliche Staat,
die christliche Wissenschaft, die christliche Kunst, die christlichen Heere,
die christlichen Liebeswerke, die christlichen Leute. — Aber, Gott
sei Dank, sind die Kräfte des Himmelreiches größer, denn das

Christentum — sonst wäre es schlimm mit uns bestellt, wenn ein
„Christengott" über uns waltete! Das Größere aber wird siegen,
und das Christentum wird dem Himmelreich Platz machen müssen.



— ss —

Anstatt dem Einzelnen zu helfen, den man gerade in Not
antraf, errichteten die Christen Bewahrungshäufer und Anstalten —
da konnte man bequem die Armen versorgen. Familienmütter ließ
man zugrunde gehen an der zu schweren Arbeit ums tägliche Brot
— dafür erzog mau nachher ihre Kinder in christlichen Waisen
Häusern.

Man wußte, daß eigentlich alles Gott gehörte — dessen
ungeachtet pochte man auf seinen „angestammten" Herrschaftssitz, als
ob man die Erde geschaffen hätte. Man wußte auch von der Kirche
her, daß man eigentlich bloß als Haushalter über sein Hab und Gut
gefetzt sei; dessen ungeachtet kam man sich sehr generös vor, „Armen"
ein wenig zu helfen, und groß war der Ruhm dessen, der nach dem
Tode, da er sein Geld sowieso nicht mehr brauchte, es einer
frommen Anstalt vermachte. Ja, man sah quasi mit Verachtung aus
die Armen herunter,?die kein'Geld hatten. — Es gibt sogar Menschen
die Gott in der Ausführung feiner Pläne zu unterstützen sich berufen
fühlen — indem sie Geld zusammenbetteln, um Gutes zu tun. Es
ist kaum wahrscheinlich, daß Gott, um seinen Willen durchzuführen,
zu betteln braucht durch Menfchen!

Christus war gekommen, den Tempel, der mit Händen gemacht

war, abzubrechen und einen neuen zu erbauen, der nicht mit Händen
gemacht war, nämlich die Erkenntnis Gottes — dessen ungeachtet
erstunden aus verschiedenen Gedanken Kirchen und Kapellen ohne
Zahl, darinnen man wieder Gott suchte auf diese oder jene
besondere Weise.

Christus sprach gegen das öffentliche Beten in Schulen und
auf den Gassen — und Mas!tun die>Christen? Jn einer Versammlung
kann einer kaum den Moment abwarten, da er auch möglichst
schön beten kann! Und das tun sogar Frauen und werden nicht
schamrot. Es sollte die Menschen schade dünken, ihr Heiligstes
preiszugeben. Man kann wohl öffentlich von Gott reden; aber

man sollte nicht öffentlich zu Gott reden — das ist unkeusch! —
Etwas anderes ist es, Gott gemeinsam anzubeten.

Christus lehrte uns, daß wir uns alle unter einander lieben
sollten wie Brüder, und die Christen sprachen es gläubig nach;
dessen ungeachtet erstellten sie fein ausgedachte Organisationen zur
gegenseitigen Vertilgung und nannten diese „christliche Heere". Als
ob die Heiden fich nicht auch bekämpften! O du hochgelobte Christenheit!

Es gibt Menfchen, die es großartig finden, daß ein „Fürst" sogar
noch fromm ist. Da kann sich Gott wirklich geehrt fühlen! Sie lassen
sich duxch Titel und Orden blenden und vergessen über ihrer
Untertänigkeit ganz ihre Menschenwürde. Fürsten sind Menschen wie

wir, nichts mehr und nichts weniger. Weder braucht man ihnen
wutentbrannt nach dem Leben zu trachten, noch ihnen zu Füßen
zu fallen; es ist beides überflüssig. Die Anerkennung soll dem



si ^
Menschen gelten, nicht dem Kleid. Den sollte man am meisten
ehren, der auch die geringste Arbeit gern tut. Die glänzende
Ausmachung der „christlichen" Herrscherhäuser stammt aus dem Heidentum,

nicht etwa von Christus — er trug eine Dornenkrone.

Nicht darauf kommt es an, daß man von den andern so

viel wie möglich bedient wird, sondern daß man den andern fo
viel wie möglich dient.

Das ungewollte Gute aber ist das Größte.
Wie kommen wir dazu, unsere Mitmenschen um einer

Sünde willen „gefallen" zu nennen. Sind wir etwa nie gefallen.
Wer noch nie eine Sünde getan hat, der erlaube fich, das Wort
„gefallen" in den Mund zu nehmen — der werfe den ersten Stein,
Die Gedanken aber und die begangene Tat sind ein und dasselbe

vor Gott. Oder gibt es etwa große und kleine Sünden? Bist
du schuld, daß deine Gedanken nicht zur Tat wurden. Sind es

nicht vielmehr die Verhältnisse, in denen du lebst, die dich
beschützten? Oder war es nicht zum Teil sogar deine Feigheit, die dir
vor den Folgen Angst einflößte und gar nicht deine Tugend, die

dich bewahrte?
Die Spur eines Fehlers reicht oft weit zurück, und

die Strafe sollte oft die treffen, die sich ganz schuldlos sühlen.
Denn mit einem einzigen lieblosen Wort kannst du deinen Brnder
töten, indem du den zurückstößest, der fich mühsam wollte aufrichten —
Wie düukst du dich aber gut zu sein, wenn nie die äußerste, bittere
Not an dich herantrat? Die Not gebiert das Laster! Trachte
lieber danach, die Not zu ändern, statt gegen das Laster zu
predigen.

Wie können es Menschen übers Herz bringen, für
die, die sie gefallen nennen, eine „Gnadenpforte" zu errichten?
Christus sandte uns mit dem Friedensgruß zu den gefallenen Frauen
hin und her: „Geh hin, mein Kind, und fündige hinfort nicht
mehr." Das ist wirklich der Höhepunkt des „Christentums". Wer ist
gnädig denn Gott allein, und wer verzeiht Sünden außer dem

Herrn? Wer fo zu sprechen wagt und sich außerdem nach Christi
Geist nennt, der schlägt ihm ins Antlitz. Aus „Gnaden" sollst du
wahrlich deinen Brüdern nicht helfen; sei lieber froh, daß du

gut machen darfst, was andere an ihm fehlten Unfer
Helfen sollte etwas Selbstverständliches sein, aber keine „christliche
Nächstenliebe".

Die Himmel gehorchen den Geboten Gottes, und die Elemente
harren seines Winks, die Straßen der Länder zu fegen. Die
Pflanzen und die Tiere kommen und gehen nach seinem Wohlgefallen
und den Bergen gebeut er, fo stehen sie da. Aber der Mensch,
die Krone der Schöpfung, allein sträubt, sich, den Willen des Herrn
zu tun und seufzt unter der Last, die er sich selber auferlegt



- 32 ^
Das Menschenherz ist von Natur ein trotziges und verzagtes Ding

wer kann es ergründen?
Daß wir uns doch zu dem Entschluß aufraffen könnten: „Nicht

uns, Herr, nicht uns, sondern deinem Name sei Ehre; dein Wille
geschehe, wie im Himmel also auch auf Erden". — So hoch der

Himmel über der Erde steht, so viel höher sind Gottes Gedanken,
denn unsere Gedanken, ja unsere allerbesten Gedanken. Und das
ist der Höhepunkt des freien Wollens: Gottes Willen zu wollen!

CScile Loos.

2ur?rleSensarvett.
i. vie Meden.

Vom protestantischen Erzbischof Söder blom von Upsala
(Schweden) ist folgende Friedenskundgebung angeregt worden:

Der Weltkrieg bedeutet unsagbaren Schmerz. Die Kirche, Christi Hoffnung,
wird gemartert und leidet. Die Menschen klagen in ihrer Not: «Herr, wie
lange?" Die reichlichen tiefen Ursachen, die sich im Laufe der Zeit gehäuft haben
und die nächsten Veranlassungen zum Friedensbruche wird die Geschichte prüfen.
Gott allein steht die Gedanken und Absichten des Herzens und urteilt über ste.

Wir Diener der Kirche richten an alle, die in dieser Sache Macht und Einfluß
besitzen, die eindringliche Bitte, ernstlich den Gedanken an Frieden zu erwägen, damit
das Blutvergießen bald aufhöre. Vor allem erinnern wir die Christen der
verschiedenen Nationen, daß der Krieg nicht die Bande zerreißen kann, durch die
Christus uns vereint hat. Sicherlich besitzt jedes Volk und jedes Reich seine
Berufung in dem göttlichen Weltplane und muß, wenn auch schwere Opfer gefordert
werden, feine Pflicht tun in dem Maße, wie das Geschick sie ihm auferlegt und wie
die verschleierten Augen der Menschen sie zu entdecken vermögen. Was aber das
Auge nicht sehen kann, das weiß unser Glaube: daß das Wetteifern der Völker
zuletzt der Herrschaft Gottes dienen muß und daß alle Christus Getreuen eins stnd.
Lasset uns deshalb den Herr» anrufen, daß er Haß und Feindschaft ersticke und
uns Frieden verschaffe. GotteS Wille geschehe!

Das beigefügte Gebet hat folgende Form:
«Allmächtiger Gott, die Zuflucht derer, die auf dich bauen! Zu dir wenden

wir uns in dieser Zeit der Not. Jn Demut bitten wir dich: Fuhre den Lauf
dieser Welt nach deinem heiligen Willen. Nimm hinweg, was die Einigkeit und
das Zusammengehen der Völker hindert. Fördere jedes Bestreben nach einem
gerechten und dauernden Frieden. Wir bitten dich um deiner Gnade halber durch
Jesus Christus unsern Herrn!"

i. vie §o«a!Semsi»aNe.

Von Zürich ist folgendes, von N. Trotzky verfaßte Manifest
Ausgegangen:

Die furchtbaren Ereignisse, die über die Völker Europas hereingebrochen sind
und die in ihren Wirbel die anderen Weltteile hineinreißen, stellen eine in der
Geschichte noch nie dagewesene Bedrohung der fortschreitenden Entwicklung der Menschheit

dar.
Millionen menschlicher Wesen verwandeln sich in blutigen Dünger für die

europäischen Fluren; Städte und Dörfer werde« von der Bildfläche weggewischt;
edle Denkmäler der menschlichen Kunst werden zu sinnlosen Ruinen; Milliarden nach


	Vollkommenheit : Aphorismen

