
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 9 (1915)

Heft: 1

Artikel: Evangelium und Gewalt : eine Predigt über Matth. 5,38-42

Autor: Schädelin, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- lg

Lvangellum una «ewatt.
Eine Predigt über Matth. 5.38—4L.

> M würde wohl der große russische Weife Leo Tolstoi, dessen

mächtige, greise Prophetengestalt bis in die .jüngste Ver-
gangenheit emporragt, zu dem Weltbrande, gesagt haben, den

wir jetzt erleben, und auf den sein ganzes Dichten und Schaffen wie
eine einzige große Weissagung war? Wie würden fich Worte unendlichen

Schmerzes, ergreifender Klage, grimmigen Zornes und
Protestes seiner mächtigen, von tausend Stürmen durchtobteu Brust
entrungen haben, Worte, deren eherner Klang die ganze Welt
zum Aufhorchen gezwungen hätte; denn keiner der großen Geister
der vergangenen Generation konnte sich rühmen, wie dieser, daß
jedes seiner Worte von der ganzen Kulturmenschheit mit
angehaltenem Atem aufgenommen wurde. Und doch war der Kern und
das Geheimnis seines ganzen Schaffens nichts anderes uls das
schlichte Wort unseres Texts: „Ich aber sage euch, daß ihr nicht
widerstreben sollt dem Uebel, sondern so dir jemand einen Streich
gibt auf deinen rechten Backen, dem biete den andern auch dar,
und fo jemand mit dir rechten will und deinen Rock nehmen,
dem laß auch den Mantel", dieses Wort, das wie kein anderes
den Spott und die Verachtung der Welt auf sich gezogen hat, an
dem jeder mittelmäßige Kopf seinen Witz meint üben zu dürfen,
an das seit Jahrhunderten ganze Generationen von Schriftgelehrten
ihren Scharfsinn verschwendet haben, um seine strahlende Wahrheit
zu verdunkeln durch d'en törichten und unmöglichen Versuch, diese

unzweideutige Forderung Jesu abzuschwächen und sie auf ein
vernünftiges Mittelmaß zurückzuführen, sie den „gegebenen Verhältnissen",

dem „geschichtlich gewordenen" und den „natürlichen
Bedingungen der Menfchennatur", und wie diese Dinge alle heißen,
anzupassen. Und nun war es einem Tolstoi gegeben, mit diesem
unvernünftigen, schwärmerischen Wort, das er selber neu erlebt
hatte, das Herz der ganzen Menschheit zu erschüttern und zu
erregen. Warum denn, wenn es doch so töricht und so gänzlich
unvernünftig ist? Warum sind wir denn nicht längstens damit
fertig? Warum lassen wir uns immer aufs neue wieder davon
erregen? Ob es am Ende doch noch etwas anderes ist als ein frommer
Bibelspruch, gut verwendbar für freundliche Abendandachten, etwas
anderes als nur ein interessanter Predigttext, als ein Gegenstand für
exegetische Stilübungen oder für Paragraph so und so viel der
christlichen Dogmatil? Ob es vielleicht ein Wort ist, das den kühnen
Anspruch erhebt, im ganzen Bereiche unseres Lebens zu gelten?
Ob es am Ende gar einfach wahr ist, dieses Wort?

Bevor wir aber davon reden können, müssen wir über zwei
Dinge zuerst iu's Klare kommen. Einmal darüber, daß das



^ 1? ^
gttnze Leben unserer „christlichen" Kulturwelt auch
abgesehen von diesem Krieg ein großer Hohn ist auf
unser Textwort. Wir alle, und mögen wir noch so rechtschaffene
Christen fein, tun so ziemlich das genaue Gegenteil von dem,
was hier in klaren Worten von uns gefordert ist. Wir sind oft
unglaublich empfindlich, nnd wäre es bloß für ungenügende
Berücksichtigung, geschweige denn für Beleidigung? heiß steigt uns das
Blut zu Kopfe, wenn man uns irgend zu nahe tritt. Wir find
völlig einig mit uns selber, wenn es gilt, ein angetanes Unrecht
zu ahnden. Bald sind zweitausend Jahre seit Jesu Kreuzestod
verflossen, aber in diesem Punkte ist unser Gewissen noch kein anderes
geworden. Das Recht der Vergeltung gilt uns als unfer heiliges
Menschenrecht. Und wenn jemand auf dieses Recht bei irgend welcher
Gelegenheit äußerlich verzichtet, dann tut er es doch innerlich nicht,
dann pflegt er es aus ganz anderen Gründen zu tun, als weil
seine Natur eine fo völlige Umwandlung und Umkehrung erfahren
hätte, oder weil er innerlich grundsätzlich mit diesem Rechte gebrochen
hätte? dann geschieht es vielleicht aus Angst oder Schwäche, oder um
den Unannehmlichkeiten einer Ahndung aus dem Wege zu gehen,
sodaß, wenn die Vergeltung nur ohne Gefahr, auf Umwegen und
hinterlistig geübt werden kann, vielleicht mit bösen Worten oder
versteckten Verdächtigungen, sie nur mit umso größerer Inbrunst
geübt wird. Ja selbst wenn der Verzicht auf Vergeltung mit
Berufung auf Jesu Wort geübt wird, ist uns selten ganz wohl dabei,
als ob da doch nicht ganz alles in Ordnung wäre. Und wenn das
schon in unserm privaten und persönlichen Leben so ist, so erst
recht in unserm ganzen öffentlichen staatlichen und gesellschaftlichen
Leben, das vollständig auf dem Grundpfeiler des Vergeltungsrechtes
ruht. Es ist überflüssig hier viel Worte zu verlieren. Denkt nur
an unfere Rechtspflege. Ist nicht Macht, Polizei- nnd Militör-
gewalt die letzte Weisheit unseres ganzen staatlichen Lebens, sein
innerstes Geheimnis; ist nicht der Krieg „schließlich die letzte und
höchste Wirklichkeit", wie es jüngst eine Zeitschrift^) wahrhaft klassisch

formulierte! Wann find die Völker einiger, begeisterter, als wenn
es den Krieg gilt? Widerhallt nicht die Welt vom Rufen der
kriegführenden Völker, denen allen die Ueberzeugung, eine gerechte
Sache gegen himmelschreiendes Unrecht zu verteidigen, das gute
Gewissen zu jenen Hekatomben von Menschenopfern verleiht?
Wohlverstanden, wir sagen das nicht um anzuklagen? wir stellen nur
sest, daß dies jedenfalls das genaue Gegenteil von dem ist, was
Jesus fordert.

Und nun das zweite, an dessen Klarstellung mir viel gelegen
ist. Es ist das, daß Jesus unser Textwort wirklich so
gesagt und so gemeint hat, wie er es sagt. Es handelt

') „Der Türmer«, 1, Oktoberheft 1914.



— 18 —

sich nicht etwa nur Um ein vereinzeltes Wort Jesu, das zu seinen übrigen
Worten und zu seinem ganzen Leben und Sterben in einem
offenkundigen Widerspruche steht, das man leicht aus dem Zusammenhange
seiner Geisteswelt loslösen, und dessen Aechtheit man bestreiten
könnte, wie man das nach einer freilich nachgerade veralteten Methode
mit denjenigen Worten Jesu zu machen pflegt, deren Inhalt einem
nicht paßt. Wir können vielmehr geradezu sagen, der Geist alles
dessen, was Jefus geäußert, läuft genau in der Richtung nnferes
Wortes, das Wort mit inbegriffen: „Ich bin nicht gekommen Frieden
zu bringen, sondern das Schwert." Ja, was mehr ist, sein ganzes
Leben, zumal fein Sterben ist das Siegel auf dieses Wort; am Kreuze
hat er es bis zu seinen letzten Konsequenzen zur Ausführung
gebracht, freilich dem Geiste und nicht dem Buchstaben nach, mit
dem unsere Moralisten und Buchstabenleute das Wort vom Hinhalten
des andern Backens glauben unschädlich machen zu können. Hat
doch Jesus felber, wie man immer wieder mit Recht hervorhebt, dem
Kriegsknecht, der ihm ins Angesicht schlug, nicht die andere Wange
hingehalten, sondern hat ihn mit ernstem Wort nach seinem Recht
gefragt, also zu tun. Und das war am Anfang desselben Kreuzesweges,

an dessen Ende er die Wahrheit des Wortes vom Backenstreiche

mit seinem Tode besiegelt hat. Wie um die Einheit und
Klarheit seines Wollens auch nicht mit einem Stäublein zu trüben,
hat er in Gethsemane dem Petrus, der in ritterlicher Regung
gegen den Haufen der Kriegsknechte für seinen Meister zum Schwerte
greifen wollte, geboten: „Stecke dein Schwert in die Scheide."

Das ist der Neue Geist, den Jesus in die Welt brachte, und den er
allen: entgegengesetzt hat, was unter den Menschen als Wahrheit galt
und gilt. Wer darum in dieser grundlegenden Wahrheit des
Evangeliums, die wir in unserer Kirche durch unser Amt zu verkündigen
berufen sind, eine grundstürzende, gefährliche und unvernünftige
Neuerung sieht, der hat hierin auch vollständig recht, recht nämlich
vom Boden alles dessen aus, was wir heute Vernunft, Moral,
Religion, Gesellschaft, Staat nennen. Nur soll er fich dabei
bewußt sein, daß er diesen Vorwurf nicht gegen uns richtet, sondern
gegen Jesum selber, der tatsächlich mit keinem geringeren Anspruch
aufgetreten ist, als dem, die Welt von Grund aus zu erneuern.

So kann ich denn zweierlei verstehen. Ich kann es
verstehen, wenn man den Krieg schrankenlos verherrlicht,

aber dabei sich grundsätzlich von Jesus lossagt,
wie etwa die Jünger Nietzsches es tun, die im Willen zur Macht den

höchsten Sinn des Lebens erblicken. Dann mag man Jesu Lehre
als eine Moral für Feiglinge, Sklaven und Herdenmenschen
brandmarken, dann mag man die blonde Bestie, den Renaissancemenschen
oder einen Napoleon 'zum Höchsten Typus des Menschentums stempeln.
Anch geben wir gerne zu, daß eine solche heroische Lebensanschauung



— 19 —

vor jeder Art von Phllistertum unbedingt den Vorzug verdient,
so gewiß als alles Ganze dem Halben vorzuziehen ist; und endlich
müssen mir hervorheben, daß es ja gar keinem Menschen
verwehrt ist, es auf diesem Wege zu versuchen, wenn es ihm
besser gefällt. Auf diefem Standpunkt ist alles in Ordnung, weil
alles klar, eindeutig und ehrlich ist.

Zweitens verstehe ich es ebenfalls, wenn ein Mensch den

furchtbaren Zwiespalt erkennt, dcr sich austut zwischen Jefu
Welt und unserer Welt, der selber dieser letztern angehörend und
bis tief hinein mit ihr verwachsen, doch auch nicht lassen kann
von Jesus, dessen Herrlichkeit voll Gnade und Wahrheit er einmal
geschaut, sodaß es ihm von nun an keine Ruhe mehr läßt und er
tausend Erscheinungen unseres Lebens gegenüber in schwersten
innern Zwiespalt gerät, ohne doch schon über die Kraft zu
verfügen, seiner innersten Ueberzeugung in allen Fällen durch die
Tat Ausdruck zu schaffen. Ich bin fest überzeugt, daß viele der
Edelsten und Besten in einer solchen innern Verfassung an diesem
Kriege teilnehmen, mit zerrissener Seele, nun erst recht durch die
miterlebter' Greuel des Krieges von der unbedingten Geltung der
Wahrheit Jesu überzeugt, und doch innerlich unvermögend zu dem
furchtbaren Entschluß, sich in der Stunde höchster Not von ihrem
Volke zu trennen.

Auch diesen Standpunkt verstehe ich, so wenig er mit der Konsequenz

des Pedanten und Moralisten gemein hat, wenn er nur ehrlich
und innerlich folgerichtig ist, und aus der Not keine Tugend zu
machen versucht.

Aber das verstehe ich nicht mehr, wie man aus dem Reiche
Gottes und dem Reiche der Gewalt, aus dem Evangelium und
dem Krieg, aus dem Chriftentum und dem altgermanischen Heidentum,

der Religion Jesu und der Religion Wotans und Donars
jenes trübe Gemisch bereiten kann, das uns jetzt täglich
begegnet. Wir bestreiten ja gar nicht, daß diese germanischen Götter
prächtige Gestalten sind, und daß man sich für schlechtere und
häßlichere Dinge begeistern kann; aber nur in ihrer Reinheit
und Ganzheit können uns diese Götzen gefallen, nur vermischt
sie doch ja nicht mit dem Evangelium; damit tut ihr weder den
einen noch dem andern einen Dienst. Das kann ich nicht mehr
verstehen, wie man es fertig bringt, unser ganzes bestehendes Leben
mitsamt seinen Ausbeutungspraktiken, seinem brutalen Mammomsmus,

seinem sozialen Jammer mit dem Evangelium so im Großen
und Ganzen in eins zu setzen, natürlich mit dem Eingeständnis,
daß du und dort noch mancherlei zu bessern sei. Davon allerdings
fühle ich mich je länger umso grundsätzlicher geschieden, daß man
das Evangelium zu jener jämmerlichen Seelentrostanstalt erniedrigt,

die doch niemanden wirklich tröstet, wo man glaubt, der
liebe Gott sei gerade gut genug dazu, uns die Schmerzen immer



- 20 -
wieder zu betäuben, die uns gerade aus unserm Abfall von ihm
immer Mieder zu unserm Heile erwachsen. Sind doch diese Schmerzen,
die unsre armen Leiber und Seelen leiden müssen, die einzige
Hoffnung, daß wir eines Tages den Weg zum lebendigen Gotte
wieder in Wahrheit unter die Füße nehmen; und gerade diese

einzige Hoffnung zu zerstören, das ist die Rolle, die man
dem Evangelium zudenkt. Wir haben wahrlich alle Achtung vor
denr Heldentod für's Vaterland. Es ist etwas unendlich großes,
daß Menschen, die ihr Leben vielleicht in Nichtigkeiten zugebracht,
das jetzt mit einem Male können, es läßt uns in Ehrfurcht erschauern
vor der erhabenen Größe, die sich im schlichtesten Menschen verbirgt;
und doch — wie wahr redet der berühmte französische Schriftsteller

Romain Roland^), wenn er davon sagt: „. aber im
Grunde welche Schwachheit! Gesteht denn: ihr, die ihr vor Kugeln
und Schrapnells nicht zittert, ihr zittert vor der Meinung, welche
sich vor dem blutigen Götzenbilde beugt, das höher steht als das
Kreuz Christi: dem eifersüchtigen Rassenstolz" und, fügen wir bei,
dem nationalen Größenwahn, dem Wahn, der die wundervolle
Idee des Vaterlandes damit beschmutzt und verdirbt, daß er aus ihr
ein Götzenbild macht, etwas, was ihm höher steht, als der lebendige
Gott. Dieser falsche, götzendienerische Patriotismus schädigt das
Vaterland mehr, als irgend etwas anderes; man sieht es

ja jetzt, wie viele Vaterländer daran zu Grunde gehen und
verbluten müssen. Ob nicht auch hier am Ende das Wort gilt: Trachtet
am ersten nach dem Reiche Gottes und nach seiner Gerechtigkeit,
fo wird euch auch das rechte — Vaterland zufallen?

Also nicht wahr: Klarheit vor allen Dingen! Schon die bloße
Erkenntnis zu der wir jetzt durchgedrungen sind, ist viel wert,
Kreuz und Krieg, Evangelium und Gewalt reimen sich in alle
Ewigkeit nicht.

Nun haben wir eigentlich die beiden Haupteinwände, die gegen
unser Textwort erhoben werden, bereits erledigt, die beide im
Grunde recht geistlos und töricht sind.

Den ersten haben wir schon erwähnt: „das Wort vom
„NichtWider streben" bezeichne eine Religion für
Sklaven, Schwächlinge und Feiglinge, die weder Mut
noch Kraft hätten eine angetane Schmach, wenn nötig mit der Faust
zu rächen, Jesu Jünger, das müßten so harmlose, gutmütige und
etwas blöde Naturen sein, die es nicht einmal merkten, wenn
man sie beleidige, die kein rechtes Ehrgefühl hätten. Daß dieser
einfältige Einwand ein so zähes Dasein fristen kann, hat
allerdings seinen Grund darin, daß das Christentum es im Laufe der
Geschichte oft nur allzugut verstauben hat, sich mit ben jeweiligen Macht-
habern auf guten Fuß zu setzen und stets bereit war, die be-

') In seinem.'Artikel „^u-ctsssus às lä m6I6s" journal cls üsriSvs'
22,/23, September 1914),



- 21 -
stchenden Zustände zu segnen, mochten sie noch so sehr dem Sinn
des Evangeliums Hohn sprechen, alles Werdende hingegen, alle
kommenden, umgestalteten Kräfte zu verdammen, mochten sie noch
so sehr ihre tiefsten Impulse dem Evangelium verdanken. Ein
solches Christentum bedarf allerdings des Mutes und des Heroismus

für gewöhnlich nicht, ihm wird die Vorficht und die Leise-
treterei zur höchsten Tugend. Diesem Geiste gegenüber empfindet
man den Krieg allerdings fast als eine Befreiung; denn lieber
sterben als in solcher Stickluft weiterleben. Aber was hat ein solches
Christentum mit Jesus zu tun oder mit dem Urchristentum, das,
vertreten durch eine kleine Schar von todesmutigen Menschen mit
einer solchen Kraft und Kühnheit sich für das Kommen einer
neuen Gotteswelt einsetzte, daß, obwohl mau diese Leute als
Schwärmer und Träumer verlachte, doch regelmäßig die offiziellen
Hüter der Macht zum Aufsehen gemahnt und einzuschreiten, oft
blutig einzuschreiten fich genötigt sahen. Und diese Helden der
Geistesfreiheit, die frohlockten, wenn sie gewürdigt waren um des
Namens Jesu willen Schmach zu leiden, deren Mut und
Siegesgewißheit weder Schmach noch Tod, weder Kerker noch Bestien zu
Schanden zu machen vermochten, die vor keiner Unmöglichkeit
erschraken, weil sie das Unmögliche in fich selbst durch Christus besiegt
wußten, die sich für zu gut hielten, um wieder zu schlagen, wenn
man sie schlug, zu beleidigen, wenn sie beleidigt wurden, die sich
das Gesetz ihres Handelns nicht von andern diktieren ließen, sondern
genug hatten an den Impulsen ihres eigenen Geistes, die, weit
entfernt von passiver Beschaulichkeit und feiger Trägheit, glühten
dafür, der Welt des Verderbens und der sinnlosen Gewalt den

Untergang anzusagen — diesen Menscheil wagt man den Vorwurf
der Feigheit zu machell! Wie, wenn Jesus so klug gewesen wäre,
wie du, dann hätte er gesprochen: „Wer dich auf deine rechte
Backe schlägt, den schlage wieder", dann hätte er der Welt einen
Grundsatz empfohlen, der ja ohnehin fchon zurecht besteht, einen
Grundsatz, der auch der Katze, dem Raubtier im Blute steckt?

Und von diefem tierischen Instinkt erwartest du das Heil der
Welt? Ist nicht er es eben, dem wir hienieden allen Jammer,
alle Kleinlichkeit, alle Finsternis verdanken, ist er es nicht, der
auch jetzt wieder das Verderben dieses Krieges erzeugt? Ist nicht
er es, der jede große und gute Sache auf's schlimmste schädigt,
wenn ihre Vertreter nicht den Mut haben, an die überzeugende
innere Kraft, der von ihnen vertretenen Wahrheit zu glauben,
sondern meinen, ihr mit Zwang und Gewalt aufhelfen zn können?
Sind nicht Zwang und Gewalt stets das sicherste Zeichen von
Geistlosigkeit? Fängt nicht schon der Schulmeister an dreinzu-
fchlageu, wenu ihm der Geist ausgeht, und sind Gewaltherrschaft
und Despotismus im innersten je etwas anderes gewesen als zur
Mächt gelangte Sklavengefinnung? Tilgt darum nur die Wahrheit



— 22 —

unseres Textwortes aus, und ihr löscht die Sonne am Firnament
unsres Lebens, ihr zerbrecht den Maßstab, an dem heute schon des
Menschen Seele heimlich!alles mißt, was groß ist und was klein.

Und nun der andere ,Einwand : d urch Befolgung unseres
Textes würde das Böse nur gestärkt, der Freche würde
frecher, der Unverschämte dreister, der Bettler bettelhafter. Ja,
wenn wir in unserer Gott- und Geistverlassenheit dieses Wort
anwenden wollen, als eine bloße moralische Vorschrift für jedermann,
dann ist es freilich so, dann werden wir es regelmäßig am falschen
Orte anwenden, ohne Geist und ohne innere Wahrheit, dann werden
wir un5 auch nach wenig mißlungenen Versuchen erbittert davon
abwenden, nun erst recht davon überzeugt, wie schlecht die
Menschen seien und daß der Welt nicht zu helfen fei. Aber ich gebe
euch die Frage zurück: Wird denn damit das Böse überwunden
und nicht vielmehr auf unheilvollste Weise gesteigert und gestärkt,
daß man es mit Bösem vergilt. Liegt nicht gerade darin der
höchste Sieg des Bösen, daß es immer neues Böses zeugt, und
darin der höchste Triumph des Guten, daß es fich nicht reizen
und erbittern läßt, sondern unter allen Umständen sich selber treu
bleibt, welcher äußeren Mittel es sich dann auch bedienen mag, und
wären es die der äußeren Gewalt; denn mit dem „widerstreben"
meint Jesus nichts Aeußeres, fondern einen Zustand des Geistes,
zu dem natürlich nur derjenige fähig ist, der innerlich losgelöst
vom Geiste dieser Welt, gebunden ist an die inwendige Macht der
Wahrheit, der erfaßt und überwältigt ist vom Reiche Gottes. Glaubt
ihr denn damit werden die „feindlichen" Völker von ihrem Haß
und ihrem frevlen Rachedurst wirklich geheilt, daß mau sie mit
der gepanzerten Kriegsfaust zu Boden schlägt? Ist diese Lüge um
ein Haar besser als jene andere, durch die Ereignisse nun
nachgerade zur Genüge entlarvte: Kriegsrüstungen feien die beste
Friedensgarantie? Ja, das Rückgrat könnt ihr euren „Feinden" brechen,
die Städte könnt ihr ihnen zerstören, die Felder verwüsten, ihr
könnt sie beugen unter das Joch einer fremden Tyrannei, ihr
könnt ihnen fremde Sitten und fremde Gesetze diktieren, und ihr
könnt das alles noch einen Akt der Befreiung nennen und der
Gerechtgikeit, eine Erziehung zur Kultur und zur Gesittung und
zu was ihr wollt! Alles könnt ihr ihnen nehmen — nur nicht
den Haß, alles ihnen geben — nur nicht die Liebe, nur nicht den
Geist der Freiheit und der Wahrheit, weil er euch selber fehlt. Ist
nicht das die tiefste Befürchtung, die wir alle angesichts dieses
entsetzlichen Krieges hegen, daß durch ihn neue unermeßliche Saaten
des Hasses und der Erbitterung gesät werden, aus denen immer
neue blutige Ernten wachsen müssen? Ist auf diesem Wege ein
Ende des blutigen Kriegens abzusehen? Wird es ruhen, bevor
die ganze Welt in Schutt und Trümmern liegt, und wird auf
diesen Trümmern dann vielleicht die Welt sich darauf besinnen,



- 5Z -
welches Geistes Werk diese barbarische Zerstörung ist? Wird die
Welt es dann vielleicht lernen, sich zu beugen vor dem schlichten,
klaren Wort: „Ich aber sage euch, daß ihr nicht widerstreben sollt
dem Uebel?" Werden wir es dann vielleicht begreifen wollen, daß
das Böse nur überwunden werden kann, wenn ihm eine von Grund
aus andere Welt, ein andersartiger Geist entgegengesetzt wird,
dadurch, daß man es wagt, das Böse gewähren zu lassen, es seiner
eigenen Zerstörung, seinen eigenen Gerichten preiszugeben im
Vertrauen auf die unendliche, sich selber behauptende Macht des Gutcu?

Ja, die unendliche Macht des Guten. Da liegt es freilich,
warum unser Textwort sich schlechterdings nicht dazn eignet, ein
Grundsatz bürgerlicher Moral sür jedermann zu sein. Auf den

Durchschnitt ist es allerdings nicht zugeschnitten, sondern dieses
Wort ist nur für Menschen, die von der unendlichen Welt des

Guten, vom Geiste des Gottesreiches selber im innersten ergriffen
sind, wie er sich in seiner Tatsächlichkeit in Jesus offenbart. Dieses
Wort gilt nur den Menschen, hinter denen Gott selber steht mit
seinem Geist und seiner Kraft. Nur von ihm aus hat es Sinn, ohne
ihn ist es der bare Unsinn und kann nur Verwirrung stiften,
wie die Welt es auch ganz richtig empfindet.

Wenn wir zu Anfang die Frage aufgeworfen haben, was
der greise Tolstoi zu diesem Kriege sagen würde — nun, wir
wissen es wohl, er hat es uns längstens gesagt mit den Worten
seines göttlichen Meisters, als dessen geringer Knecht er sich gefühlt:
„Ich aber sage euch, daß ihr nicht widerstreben sollt dem Uebel,
sondern fo dir jemand einen Streich gibt auf deinen rechten Backen,
dem biete den andern auch dar," Das würde er sagen, weiter nichts.

Und wenn wir fragten, warum denn die ganze Welt bei
diesem doch so oft verhöhnten Worte aufgehorcht, dann ist die
Antwort wieder einfach genug: Weil es die Wahrheit ist, die Wahrheit,

die in den Tiefen jeder Menfchenseele unauslöschlich geschrieben
steht, weil unsre eigene Seele sich reckt nach dem Unerhörten und
Ungemeinen, weil wir erst dann ganz wir selber sind, das tierische
abgestreift und den Menschen angezogen haben, wenn diese letzte
Gotteswahrheit in uns Gestalt gewonnen hat, in welcher der Meister
allen Jahrtausenden vorangeschritten ist als ein Führer und ein
Herr. A. Schädelin.


	Evangelium und Gewalt : eine Predigt über Matth. 5,38-42

