
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 11-12

Artikel: Weihnacht?

Autor: Schädelin, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kehret um; denn das Reich Gottes ist nahe gekommen.
^ > Matth. 4, 17.

Wahrlich, ich sage ench: wenn ihr Glauben hättet eines Senfkorns

groß, so würdet ihr zu diesem Berge fprechen: „Hebe dich weg;"
und er würde sich wegheben und nichts würde euch unmöglich sein.

Matth. 17, 21.

Aeidnacbt?
IRus Fragezeichen unserer Ueberfchrift bedarf keiner ausführlichenI Rechtfertigung. Die Weltgeschicke selber sind heute das furcht-

bare Fragezeichen zu dem bevorstehenden Weihnachtsfest. Können
wir dieses Fest überhaupt feiern, angesichts der sich zerfleischenden
Völker? Können wir einstimmen in den Gesang der Engel: „Ehre
sei Gotr in der Höhe, Friede aus Erden und an den Menschen ein
Wohlgefallen"? Wird denn um Gottes Ehre gekämpft und nicht
vielmehr um Menschenehre? Kann diese Erde eine Stätte des

Friedens werden, wo ein Krieg den andern gebiert? Und kann
man das Wohlgefallen an den Menschen schlimmer verleugnen als
durch den Krieg?

Wohl ließe sich sagen, es habe fchon vorher jeder, der sehen
wollte, wissen können, wie es um die heutige „Kulturwelt" steht.
Wären denn die Menschen mit einem Male andere geworden?
Hatten wir denn vorher den Frieden, von dem die Engel sangen?
Wem die „soziale Frage" etwas bedeutete, der wußte doch längst,
was er von der Christlichkeit unserer Kultur zu denken habe, der
beging nicht den Fehler, Kirchentum und Evangelium zu
verwechseln, und den Kulturfeligen und Gläubigen einer natürlichen
Entwicklung nach oben mag der Nachweis überlassen bleiben, wie
die Weltkatastrophe dieses Krieges, diese umgekehrte „Auslese", mit
ihren optimistischen Theorien in Einklang zu bringen sei. Allein
es muß deutlich gesagt sein, daß das widerwärtige Wort: „Ich



- 454 -
habe es ja immer gesagt" in diesem Zusammenhange am äller-
widerwärtigsten klingt. Ja, was wissen wir Menschen nicht alles!
Aber oft, wenn dann wirklich eintritt, worum wir längstens
gewußt, ist es uns doch etwas Neues und Unerhörtes und schaut
uns mit ganz anderen Augen an, wenn wir überhaupt des Erlebens
fähig find und den Sinn unseres Daseins noch in etwas anderem
suchen als darin, recht gehabt zu haben, und in der Wirklichkeit
noch etwas anderes als eine Belegstelle für unsere Theorien. Was
mag der Krieg, um dessen drohende Möglichkeit sie auch längstens
gewußt, denen sein, die, herausgerissen aus einem friedlichen Dasein,
sich nun von seinen blutroten Wogen unmittelbar umspült,
getragen oder verschlungen fühlen? Was mag er den Tiefsten und
Besten unter ihnen fein, die ein Leben lang um den Sinn ihres
Daseins gerungen, ein Leben lang nach Gott gerufen haben und
nach dem Kommen seines Reiches? Es war mir vergönnt, mit
einem Freunde zu sprechen, der mit dabei war und es jetzt wieder
ist, einem lieben, innigen, frommen Franzosen. Es waren nur
wenige, abgerissene Worte, die wir miteinander tauschen konnten —
durchs Telephon. Aber dieses kurze Gespräch hat mir mehr gesagt
als alles, was ich über den Krieg gelesen, und das bebende Wort:
„^.K., «'sst un suksr", das ich von ihm hörte, werde ich zeitlebens
nicht vergessen. Was werden uns solche Menschen, wenn sie uns
erhalten bleiben, nach dem Kriege zu sagen haben? Ist nicht
von ihnen das entscheidende Wort zu erwarten? Ich glaube,
es wird ein sehr einfaches Wort fein, kein sonderlich geistreiches,
in der Form von Gedanken, um die wir auch längstens gewußt;
aber eine neue ungewohnte Kruste wird ihm innewohnen. Ja,
was werden solche Menschen draußen im Felde, umdroht vom
Grauen des Todes, um Weihnachten erleben! Mit welch einer Welt
des Leides und der Finsternis wird die Frohbotschaft vom Kommen
des Lichtes in ihrer Seele zu ringen haben! — Aber auch wir,
die wir ferne find, erleben etwas von dieser Not und diesem
Kampf. Es find ja unsere Brüder, um welche das Grauen des

Krieges seine schwarzen Schatten legt. Es ist ja unsere Not, unsere
Schuld, unsere Hölle, die dort ihren Rachen öffnet, um Tod und
Verderben zu speien. Mit welchem Rechte feiern wir Weihnachten?
Wird sich die frohe Botschaft an uns Menschen überhaupt
erfüllen können? Ist sie etwas anderes als ein freundliches Märlein,
uns dazu gegeben, die Hölle des wirklichen Daseins auf einen Augenblick

zu vergessen? Haben die lieben Frommen am Ende doch recht,
wenn sie uns auf das Jenseits vertrösten und die Welt ihrem
Verderben überlassen wollen? Hat das Weihnachtsevangelium, das uns
vom Frieden auf Erden singt und von den Menschen des

Wohlgefallens nicht eben doch „zu wenig mit der Wirklichkeit gerechnet"?
Ist das Reich Gottes, ist die volle Herrschaft der Liebe und der
Gerechtigkeit unter den Menschen überhaupt möglich?



- 455 ^
Ich antworte zunächst mit einer Gegenfrage: Ist denn die Welt

möglich, in der wir jetzt leben, die Welt des Hasses, der Lieblosigkeit,
der Ausbeutung, des Machthungers, eines bis zur Raserei gesteigerten
Nationalgefühls, Patriotismus genannt? Ist denn diefe Götzenwelt
möglich, in der wir den lebendigen Gott enttront haben, nm die
Werke feiner und unserer Hände anzubeten? Du sagst, sie bestehe

ja fchon seit viel taufend Jahren. Aber besteht nicht seit ebensoviel
tausend Jahren die andere Tatsache, daß diese Welt fich selber
immer wieder auflöst und aufhebt, daß sie immer wieder an ihren
eigenen Gerichten zu Grunde geht? Ist nicht das die gigantische
Unmöglichkeit unseres Daseins, daß wir uns immer wieder
einbilden, ein Leben ohne Gott, ohne Liebe, ohne eine ganze Wahrheit,
eine ganze Gerechtigkeit führen zu können? Ist das nicht die furchtbare

Schwärmerei unseres Lebens, daß wir, die wir doch als Brüder
geschaffen sind, als Kinder desselben Vaters, immer wieder tun,
als wären wir das nicht, immer wieder darnach trachten, uns
über einander zu erheben, uns auszubeuten und zu unterdrücken?
Und ist nicht dcr Krieg die letzte, grellste Offenbarung dieses Widersinns,

dieser Unmöglichkeit? Könnte sie drastischer zum Ausdruck
kommen als in jenen Berichten, wo die oft bis auf hundert Meter
einander in ihren Schützengräben gegenüberliegenden feindlichen
Soldaten handlehrum miteinander fraternisieren nnd Nahrung und
Nachrichten freundschaftlich mit einander tauschen, um im nächsten Augenblicke

sich wieder mit mörderischen Kugeln zu bedrohen? War das, was
uns bis jetzt im Dasein erhielt, nicht schon etwas, was all jenen
selbstischen, mörderischen Instinkten entgegenlief, all jene
aufbauende schöpferische Kraft der Liebe, jener Ueberrest göttlichen
Wesens, göttlicher Herkunft, den keines Menschen Seele ganz ver-
leugnen kann? Und spüren wir nicht deutlich genug, daß alles auf
eine Entscheidung drängt, ein großes für oder wider Gott, ein
Entweder, Oder? Können wir leben ohne Hoffnung auf eine

ganze Erlösung? Verdient dieses Zwischending, in dem wir stehen,
Leben genannt zu werden? Ist nicht unsere Hoffnung unser Leben?

Und nun wurde Jesus geboren und kam unserer Hoffnung
mächtig entgegen. Nun war ihm das Wort gegeben, auf das des

Menschen Seele immer gewartet hat, das Wort von der Erlösung.
Und mit ihm kamen neue Fluten der Kraft, der Wahrheit und des
Lebens aus der Ewigkeit, und ein Sieg über die Finsternis war ihm
gegeben, wie ihn die Welt noch nie erschaut. Und die Finsternis
war damals nicht tiefer als sie heute ist. Aber was kümmert das
Licht, das aus seinen eigenen Quellen schöpft, sich nm die Finsternis?
Was hätte Jesus auf die Frage geantwortet, ob es denn möglich
sei? Gibt es auf diese Frage überhaupt eine Antwort, wie der
Zweifler sie haben möchte? Bedarf denn die Liebe, bedarf denn
Gott eines Beweises? Gibt es für sie einen anderen Beweis als
den, daß sie eben sind? Frage doch den Vogel, warum er singt,



— 4b6 —

die Sonne, warum fie scheint, die Frühlingserde, warum sie grünt,
frage die Liebe, warum sie liebt, den Glauben, warum er glaubt,
und sie werden dich nicht verstehen, sondern sie werden fortfahren,
dich zu übergießen mit all ihren Liedern, ihren Strahlen, ihren
Blumen, mit all der belebenden Kraft ihres Wesens; und sie werden
den törichten Frager anblicken mit leuchtenden Augen und ihn
fragen, warum er denn nicht glaube, warum er nicht liebe; und
dann werden wir es sein, die keine Antwort wissen; denn das
Zeugnis unserer eigenen Seele gibt echter Liebe und echtem Glauben
immer recht.

Das ist der Grund, warum wir auch dieses Jahr trotz allem
Weihnachten feiern, erst recht feiern müssen. In der Liebe ist noch
immer ein „trotzdem" gewesen und erst recht im Glauben.

Aber freilich wird Weihnachten dieses Jahr anders gefeiert
werden als andere Jahre. Nun erst recht können wir aus diesem
Feste nicht mehr jemn Religionszauber machen, der daran genug hat,
auf einige Augenblicke eine traurige in Tod und Haß und Eiseskälte
erstarrte Winterwelt mit einem trügerischen poetischen Schimmer zu
übergießen, mit einem flüchtigen Rausch die traurigen Herzen zu
füllen, die nachher leerer sind als zuvor. Nnn erst recht werden wir
uns nicht mehr erbauen können an all jenen rührenden Geschichtlein, die
nachher ohneZweifel dieChristenheit überfluten werden, vomWeihnachts-
bäum im Schützengraben und im Lazarett, als ob es sich für das
Evangelium nur darum handeln könnte, daß in Schützengräben
und in Lazaretten und an anderen finsteren Orten Weihnachtsbäume
angezündet werden, deren Kerzen in einer halben Stunde
niederbrennen, oder daß doch ja an keiner Stelle einer gottverlassenen
Welt der Pastor fehle, sondern allenthalben die christlichen Feste
nach der Regel gefeiert werden, und allenthalben von christlichen
Priestern christliche Predigten gehalten und christliche Sakramente
verwaltet werden. Darum kann es sich nicht mehr handeln. Je
länger je weniger. Die Dinge selber drängen auf eine Entscheidung.
Entweder wir glauben der Botschaft des Heils und fangen an,
aus ihrer Freude und Kraft zu leben, was, auch immer für eine
Welt uns umgibt, oder dann lassen wir das Dunkel über uns
zusammenschlagen und löschen all die trügerischen Lichter aus.

So wird Weihnachten Heuer anders sein als in anderen Jahren.
Stiller wird es sein und ernster. Geschäft und rauschender Zauber
werden zurücktreten; dafür wird die Sache, um die es fich handelt,
größer. Die Zeiten tiefster Not waren noch nie die Zeiten größter
Gottferne. A, Schädelin.


	Weihnacht?

