
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 11-12

Artikel: Selig sind die Friedebringer

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


^ 48« —

Selig sind Sie friedevringer.
Selig sind die Friedebringer, denn

sie werden Söhne Gottes heißen.
Matth. 5. 9.

U^rieg und Frieden — das ist der Angelpunkt, um deu sich all unser
>M Denken und Empfinden dreht und von dem wir nicht loskommen.
^ V Es ist eben nicht cin gewöhnlicher Krieg, der als eine besondere
Erscheinung neben andern herginge und neben dem wir mit mehr oder
weniger Ruhe unsere gewohnten Geschäfte weiter betreiben könnten,
cs ist der Krieg, der Krieg, der das Aufludern der alten Welt im
Feuer, den Zusammenbruch unserer Zivilisation bedeutet, der Krieg,
der unsere große, allgemeine, entscheidende Lebensfrage geworden ist.
Und so ist es nicht ein Friede, wie ein anderer, nm den unser Denken
sich bewegt, sondern der Friede, der Friede, der unsere Welt retten
muß, der Friede als dauernder Zustand, als die Zukunft der Menschheit.

So ungeheuer furchtbar der Krieg geworden ist, so gewaltig
flammt die Friedenshoffnung in den Herzen auf. Was Frieden heißt,
das erfahren die Meisten von uns erst jetzt im Großen. Wie sehnen
wir uns nach Frieden — fchon jetzt! — wie sind wir des Krieges müde,
schon jetzt! — ja, fchon lange, auch wir, die wir ja nicht die Schrecken
des Krieges im eigenen Lande, an unserem Hab und Gut oder, was
ja unvergleichlich mehr ist, an unserem Fleisch und Blut erfahren
haben. Welch ein Jnbel entränge sich unferer Brust, wenn es eines
Tages hieße: „Es ist Friede!" Was für eine Gnadcnstimme Gottes,
welch ein Lobgesang aller Engel wären uns die Glocken, die Frieden
verkündeten! Es macht unsere Seele elend, Tag für Tag einmal oder
mehrmals, die Zeitungen lesend, jene Welle von Haß und Lüge über
uns hingehen zu lassen, die von den Kämpfenden erzeugt wird, um
den Kampf der Waffen zu verstärken; unser Herz leidet tief unter der
Zwietracht, die durch die Verschiedenheit der Stellung zu diesen Dingen
nnter Menschen erregt wird, die sich sonst nahe standen; und endlich
die Berichte von den Schlachtfeldern her mit ihrem unsagbaren Grauen!
Die Luft ist voll vvn wilder Wut und unheimlichem Schrecken — o

welche Erlösung, wenn plötzlich hohe Friedenskunde diese dämonische
Atmosphäre zerrisse! Aber fast noch mehr als das Furchtbare, was
wir jeden Tag lesen und hören müssen, flößt uns etwas Anderes
Grauen ein: daß wir nicht mehr genug Grauen empfinden
ob dem Furchtbaren, daß wir allmählich stumpf werden, daß wir
uns in das finden, als in etwas Selbstverständliches, was uns noch vor
kurzem als unerhört und unmöglich erschienen wäre, daß wir den
wilden Geistern des Krieges das Feld überlassen. Und noch mehr als
diese macht uns eine andere Tatsache zu schaffen. Wir greifen nach
diesen Schlachtberichten mit einem leidenschaftlichen Interesse. Wie?

') Predigt, gehalten in dcr Kirche von Oberstraß in Zürich, 8. November 1914,



— 489

ift das nur das Interesse an etwas, das wir nun einmal kennen müssen,
weil es wichtig ist, an das wir aber nur mit Widerwillen gehen? Lasset
uns ehrlich sein: Haben wir nicht eine geheime Freude an diesen
Schilderungen wilden Würgens und Tobens? Ziehen sie uns nicht
um so mehr an, je furchtbarer sie sind? Mit einem Wort: Haben
wir nicht doch auch Freude am Kriege, trotz allem? Vielen gegenüber
ist das eine unnötige Frage: sie lieben den Krieg, halten ihn für etwas
Großes und gestehen es zu; aber wir, die wir ihn mit Kopf und Herz
verurteilen, tragen wir nicht etwas in uns, was ihm zustimmt, ihn
in unserem Herzen Lieder singt? Wir müssen uns klar machen, daß
das kriegerische Ideal noch eine ungeheure Macht über die
Menschenherzen besitzt. Dürfen wir uns darüber wundern? Ist es doch

ungezählte Jahrtansende nicht bloß ein Ideal nebeu andern, sondern
recht eigentlich das Ideal der Menschen gewesen. Kriegstüchtig zu
werden an Leib und Seele, war des Mannes oberstes Streben; den
gewaltigen Krieger bewunderte nicht nur der Mann, sondern auch die
Frau über alles, kriegerische Tapferkeit, und auch etwa List und
Schlauheit, galt als Krone der Tugenden. Heldentum mar Heldentum
des Kriegers oder der Kriegerin; man kannte kein anderes. Auch
später, als andere Ideale neben diesem vorher einzigen emporkamen,
blieb dieses im Vordergrund stehen. Es ift uns allen in den empfänglichen

Tagen der Jugend eingeprägt worden. Der Mittelpunkt der
Geschichte, die man uns erzählte, bildeten Schlachten und Helden der
Schlacht. So hat dieses kriegerische Ideal ein starkes Leben in uns.
Es ist mit seinen Wnrzeln allem Höchsten in uns verbunden und wird
von ihm genährt. Und wir müssen sagen: die Macht und
Herrschaft dieses Ideals über die Menschen ift eines der
stärksten Bollwerke des Krieges. Wenn dieses Ideal nicht
immer wieder die Herzen bezauberte, fände der Ruf zum Kriege
widerwillige Herzen und taube Ohren, folgten den Kriegsbannern
nur mattherzige Scharen, mit denen fich nicht Schlachten schlagen
ließen. So aber antwortet dem Ruf zum Krieg ein Ruf aus der
Tiefe der Herzen selbst, ein Echo ertönt ihm, zunächst vielleicht leise,
dann laut und lauter, eine Freude steigt auf, eine Begeisterung, ein
Rausch, ein Sturm. Alles Höchste und Beste, was in den Herzen
lebt, quillt auf und ergießt sich in diesen Strom und es steht gewaltig
und hinreißend über den Völkern die Herrlichkeit des Krieges. Ja,
sicherlich ist es so: dieses kriegerische Ideal, das in den Herzen lebt,
ist eine der stärksten Ursachen und eine der festesten Burgen des Krieges.

Werden mir diese Burg stürzen? Werden wir das kriegerische
Ideal zerstören? Seien wir wieder ehrlich: ist es nicht groß und herrlich

Ist der Krieg nicht hohe Poesie des Daseins? Bringt er nicht das
Größte zum Vorschein, was im Menfchenwesen angelegt ist? Bleibt
es nicht ewig wahr:

„Denn der Mensch verkümmert im Frieden,
Müßige Ruh ist das Grab des Muts.



— 490 —

Aber der Krieg läßt die Kraft erscheinen,
Alles erhebt er zum Ungemeinen,
Selber dem Feigen erzeugt er den Mut."

Wie klein und staubig und philisterhaft ist das Leben der Menschen
im Durchschnitt? Wo ist in diesem Kampf ums Brot oder das
gesellschaftliche Vorwärtskommen, diesem Geldverdienen, diesem Sitzen im
dumpfen Büro, diesem Stehen an der Maschine das Große, wonach
das Menschenherz fich sehnt? Denn das ist ja wahr, es sehnt sich nach
dem Großen, es weiß sich dazu bernfen, trotz allem; es hat im Großen
fein Leben, es sehnt sich nach Heldentum, es möchte sich hingeben
an eine Sache, die seiner höchsten Liebe wert wäre, es möchte das
Leben teuer verkaufen. Aber wie? Rings umgibt uns die ideallose
Oede des Alltags, überall kleinliches Wesen, worin unsere Seele
verschmachtet. Da ertönt der Ruf zum Kriege — und siehe, nun lauscht
diese Sehnsucht der Seele auf. Da ist ja etwas Großes! Da ist Poesie.
Da wird die Kraft aufgerufen. Da winkt Kampf, Wagnis, Abenteuer.
Da legt der Kommis seine Feder weg und greift zum Gewehr; ist das
nicht ein edler Tausch? Ist er nun nicht mehr Mann als vorher? Da
zieht der Fabrikarbeiter seine Blouse aus und legt den Waffenrock an
— ist das nicht eine Erhöhung? Dürfen wir uns wundern, wenn
auch der sozialistische Arbeiter, der den Krieg aufs heftigste verurteilte,
auf einmal von seinem Zauber ergriffen wird? Er wird aus sklavischer
Oede und Dürftigkeit des Daseins auf einmal herausgerissen in ein
großes, brausendes Leben, ins Leben, aus einem Zustand, der kein
Leben war. Und der Bauernbursche aus dem weltverlorenen Bergdorf
— auf einmal wird er Teilnehmer an großen Völker- und Weltgeschicken,

und fein Vater daheim, sein ganzes Dorf, ivird mit ihm aus
der Enge ins Weite gezogen. Der junge Gelehrte oder Künstler aber,
er vergißt das unruhige Suchen des Ich, das Hin- und Hertasten
nach einem Lebensinhalt, er hat ein Ideal, hat den Anschluß an das
Ganze gefunden. Ein Strom von Gemeinschaftsgefühl durchbraust
die Völker. Die Menschenherzen werden des Großen fähig, daß sie
über sich selbst staunen. Das Opfer, das ihnen sonst sv furchtbar
schwer wurde, nun wird es ihnen eine Lust. Wo sonst die Feigheit
herrschte, erwacht der Heldenmut. Nun quillt alle Sehnsucht nach
Heldentum, die ungestillte, auf und wird zur Tat. Auch der furchtbarste

Feind, der Tod, vor dem wir sklavisch zitterten, er verliert
seinen Schrecken. Hunderttausende ziehen in den Tod als zu einem
Feste. Das feige Hangen am Leben ist überwunden. Die Menschen
sind zu einem Leben durchgedrungen, das gerade im Sterben erfaßt
wird. Es berührt sie im freudigen Schlachtentod die Ewigkeit. Eine
Erlösung kommt im Kriege über die Menschen; das Göt tlich e quillt
aus den Tiefen des Menfchenwesens auf, daß uns Staunen ergreift.
Wer will kommen und dieses Große wegnehmen? Machten wir die
Welt damit nicht unendlich ärmer? Wer wagt es, das kriegerische
Ideal zu stürzen?



- 491 —

Freilich kommen nun die Gegner des Krieges und zeigen die
andere Seite der Sache. Sie weisen auf all die Zerstörung, all die
Greuel hin, die der Krieg schafft, sie zeigen, daß all diese Herrlichkeit
auf Blut und Grauen beruht, daß sie eine dämonische Herrlichkeit ist.
Aber haben sie Recht? Sind ihre Gründe tief und stark oder sind
sie schwächlich und oberflächlich? Sind es Gründe, die dem Großen
im Menschen gerecht werden oder sind es bloß Gründe für den
allzuklugen Verstand oder gar die Bequemlichkeit und Weichlichkeit? Sie
weisen darauf hin, daß der Krieg die mühsam geschaffenen Güter der
Kultur zerstört, Verwüstung, Armut und Elend schafft. Aber gibt es

nicht etwas Höheres, als all diese sogenannten Kulturgüter: das Ringen
der Menschen um Sieg, die Entfaltung von Kraft und Heldentum?
Ja, ist nicht Tragik besser als Bequemlichkeit? Sie sagen freilich, daß
im Krieg mehr als Geld und Gut und Kultur, daß darin das Heiligste
geopfert werde, was es gebe: das Leben, das Leben so vieler jungen,
wertvollen Menschen, das von Müttern mit Schmerzen geborene, mit
Gebeten gesegnete, gegen so viel Feinde verteidigte. Aber die
Verteidiger des Krieges antworten: „Ist das Leben der Güter Höchstes?
Lehrt nicht der Krieg gewaltig, daß es etwas gibt, das mehr ist als
das Leben, mehr als wir selbst?" „Es sei," sagen die andern, „das
Leben hinzugeben, ist etwas Großes, aber der Krieg verlangt, daß
wir andern das Leben nehmen. Er veranlaßt uns zum Töten,
zum Morden." Aber wieder kommt eine Antwort: „Der Krieg geht
nicht aufs Morden, sondern aufs Siegen. Nicht will ich in erster Linie
dem Gegner das Leben nehmen, wohl aber weiß ich, daß ich meines zu
geben bereit sein muß." „Aber die furchtbaren Greuel des Krieges, der
Haß, die Lüge, die Roheit?" „Das sind traurige, aber unüberwindliche
Begleiterscheinungen des Großen," tönt es zurück, „man kann nichts
Großes haben, ohne dafür zu bezahlen. Schafft der Krieg nicht trotz
allem eine herrliche sittliche Erhebung? Erzeugt er nicht in den Seelen
tieferen Ernst und stärkere Spannkraft? Hat nicht der Sturm gerade
dieses Krieges soviel kleines, törichtes, wüstes Wesen weggefegt? Hat
nicht unser Geschlecht die Wahrheit jenes berühmten Wortes erlebt,
daß die Welt unheilbar in Materialismus versinken müßte ohne den

Krieg? Hat dieser Krieg nicht sogar eine religiöse Erhebung, eine
Rückkehr zu Gott bewirkt?"

Was sagen wir dazu, liebe Freunde? Wir sagen: man muß die
Größe und Herrlichkeit des kriegerischen Ideals verstehen und anerkennen.
Wir wollen ihm alles geben, was ihm gebührt. Und wir sagen: wenn
wir trotzdem das Friedensideal behaupten, so darf es
kein kleinliches, weichliches fein. Wir wollen nicht den Frieden,
weil wir die sogenannte Kultur über alles schätzen. Wir wollen nicht
den Frieden, iveil wir es gut und bequem haben möchten. Wir wollen
nicht den Frieden, weil wir an Stelle des Großen und Heldenhaften
im Leben das Kleine und Philisterhafte setzen möchten. Wir wollen
überhaupt nicht Frieden um jeden Preis. Der Friede ist uns



— 492 —

nicht an sich das Höchste, sondern bloß eine Frucht des Höchsten.
Wir wollen anch kein schwächliches Nachgeben und Vermitteln statt
des entschlossenen Kampfes um die Wahrheit. Wir wollen kein süßes,

weibisches, sondern ein herbes, männliches Christentum: wir wissen,
was das Wort des Meisters bedeutet: „Ich bin nicht gekommen, den

Frieden zu bringen, sondern das Schwert."
Und trotzdem, ja gerade darum sagen wir mit ihm: „Selig sind

die Friedebringer, denn sie werden Söhne Gottes heißen."
Liebe Zuhörer! Wir wollen uns zuerst von allem Trng zu

befreien suchen. Der Krieg teilt mit andern Dingen, die keineswegs
gut und grvß, sondern dnrchans böse sind, die Eigenschaft, daß er sich

in ein verführerisches Gewand kleidet, sich mit dem Glanz des Ideals
umgibt. So macht es ja auch der Mammonismus, der Alkohol, die

sinnliche Leidenschaft jeder Art. Sie scheinen poetisch, heldenhaft,
lebenserhöhend nnd find doch wüst und zerstörend. Der Krieg ist
von weitem herrlich, in der Nähe grauenvoll. Wir wollen nns nun
die Tatsache klar machen, daß unter denen, die wirklich auf den

Schlachtfeldern stehen oder gestanden sind, eigentlich nur eine Stimme
herrscht: „Der Krieg ist grauenvoll, er ist gottlos." Die Edlen,
Hochgesinnten unter ihnen sagen uns, daß sie, wenn ihr Leben aus
dieser Hölle gerettet werde, für dieses nur noch ein Ziel hätten:
Krieg zu führen gegen den Krieg, mitzuhelfen, daß ein solcher Krieg
nie mehr möglich werde. Was will diese Tatsache sagen? Haben
wir es hier nicht mit Zeugen zu tun, gegen die keine andern
aufkommen können? Müssen die, so den Krieg selbst gesehen haben, nicht
besser sagen können, was er ist, als die, so sich bloß in ihn
hineinträumen? Und was ist es denn, was ihnen den Krieg so entsetzlich

macht? Versuchen wir es uus deutlich zu macheu, Nehmen wir an,
daß wir selbst Kämpfer wären, daß wir nicht nur in der Phantasie,
sondern in bitterem Ernst auf diese Menschen dort schießen müßten,
Menschen wie wir, Menschen voll Lebenslust, Menschen mit Vätern
und Müttern daheim, Menschen, die jeder ein Heiligtum sind, wie
ivir es sind und die andern rings um uns, die wir kennen — wäre
es uns möglich, auf einen von ihnen zu zielen, mit der Absicht, ihn
zu töten? Jn der Angst, der Wut, der Betäubung auf die Masse
den Tod senden, die Masse, die gleichsam keine Seele hat, das könnten
wir vielleicht — aber auf deu Einzelnen? Und wenn wirs getan,
ivenn wir ihn liegen sähen, arm und blaß, könnten wir uns darüber
freuen? Wäre nicht ein tiefer Schatten auf unser Leben gefallen?
Und wenn wir gar anstürmen müßten, um ihm den Stahl ins Herz
zu stoßen, diesem Einzelnen — konnten wirs? Und wenn wirs
getan — im furchtbaren Taumel der Schlacht, iu Not oder Rausch

— käme uns das als begehrenswertes Heldentum vor und nicht
vielmehr als Flnch und Jammer? Möchten wir nicht lieber die Waffe
zu Boden werfen nnd in Stücke brechen und deu Krieg für ewig
Verfluchen? Und denken wir uns, daß wir als Eltern oder Geschwister



— 493 —

auf das Schlachtfeld kämen und sähen unseren Sohn, unserewBrnder
liegen, sein geliebtes Bild znr Unkenntlichkeit entstellt, das Heiligtum
verwüstet, geschändet — was meint ihr, würden da nicht alle schönen
Theorien vom Kriege uns als höllischer Hohn erscheinen? Würden
wir nicht die Faust ballen gegen alle die, die Krieg wollen und Krieg
machen? Würden nicht anch wir den Krieg empfinden als^.die bare,
scheußliche Unmenschlichkeit und Gottlosigkeit? Und so überall, wo wir
dem Krieg näher ins Gesicht schauen. Wo bleibt da das Große?
Wir sehen, daß neben dem Kampf der Waffen einhergeht der Kampf
der Lüge und der Verleumdung. Ist das etwas Großes? Ist die
Lüge nicht Feigheit? Ist die Verleumdung nicht Gemeinheit? Kann
eine Sache groß sein, die mit solchen Mitteln arbeitet? Und brennende
Dörfer und Städte, herumirrende Waisen, geschändete Frauen — ist
das etwas Großes? Nein, diese Herrlichkeit des Krieges ist eine
dämonische Herrlichkeit. Neil?, vor dieser Wirklichkeit des Krieges
sinkt das kriegerische Ideal in den Staub. Der heutige Krieg ist es,
der es stürzt, der es austilgt aus den Herzen Zahlloser, daß wenn
dieser Krieg vorüber ist, auch sein Trug zerrissen, fein Rausch vor-
rüber ist und die Menschen rufen werden: „Weg mit dem Krieg!
Weg mit der Kriegsverherrlichung! Vom Krieg wollen wir nichts
mehr wisfen, das sei vorbei!"

Das kriegerische Ideal sinkt dahin vor dem wahren Gott
und dem wahren Menschen.

Es sinkt dahin vor dem wahren Gott. Der Gott der
Schlachten, von dem heute so viel geredet wird, der Herr
der Heerscharen, den man für die Kriegsheere in Anspruch
nimmt, ist nicht der Gott, den ein zu wahrer Menschlichkeit
erwachtes Menschenherz und Menschengemissen als solchen erkennen
und verehren kann. Von dem wirklichen Gott kommt uns das
Gebot entgegen: „Du sollst nicht töten!" Ob es einst auf steinerner
Tafel geschrieben gewesen sei oder nicht, jedenfalls ist es auf die Tafel
unseres Herzens geschrieben und wird von uns als göttlich erkannt.
Das würden wir mit aller furchtbaren Deutlichkeit erfahren, wenn wir
einmal das Unglück hätten, den Tod eines Menschen zu verschulden
uud sei's nur durch Unachtsamkeit. Gott will nicht Zerstörung, sondern
Aufball des Lebens, er will nicht Krieg, sondern Frieden.

Und wie vvr dem wahren Gott, fo fällt der Krieg dahin vor
dem wahren Menschen. Den Krieg, den wirklichen, lieben kann
man nur, fo lange man noch nicht zum ivahren Menschentum erwacht
ist, oder wenn man dieses vergessen hat. Je mehr man weiß, was
Mensch sein heißt, je mehr man jeden Mitmenschen als Menschen
empfindet, auch den eines fremden Volkes, desto mehr wird das, was
der Krieg verlangt, innerlich unmöglich, desto mehr wird das Töten
des Krieges ein Morden. Dem wirklich Mensch gewordenen
Menschen fällt die Waffe aus der Hand.



— 494 —

Darum sinkt das kriegerische Ideal zusammen vor Christus.
Von ihm sagen wir ja. daß in ihm Gott und Mensch sich vereinigt
hätten. Wie wir diese Aussage auch verstehen, dies Bekenntnis legen
wir doch alle ab: der Gvtt, vor dem unsere Seele sich beugt als dem

wirklichen Gott, das ist der Gott, der in der Reinheit und Güte
Jesu Christi uns entgegentritt, der Mensch, vvr dem wir in tiefster
Ehrsucht stehen, ist der Mensch nach dem Bilde Christi. Und nun
frage ich: wie besteht das kriegerische Ideal vor Christus? Lasset das
Bild Christi vor uns aufsteigen in seinem Lichtglanz, und dann bringet
Waffen herbei, blutbefleckte Kanonen und Bajonette, und verstümmelte
Leichname — wo bleibt die Herrlichkeit des Krieges? Wird Christus
nicht weinen ob dem Bild, das man ihm zeigt, wird sein Herz
nicht noch einmal am Kreuze brechen? Wird vor ihm, dem göttlichen
Menschen, nicht alle Pracht und Ehre des Krieges zunichte? — Und
nehmet dann eine Gestalt, in der Christusgeist sich verkörpert, eine
Krankenschwester oder einen trenen tapferen Arzt, die auf dem Schlachtfeld

arbeiten. Lasset an ihnen einen mit Sieg und Ruhm gekrönten
General vorüberreiten. Ich frage: wer von beiden ist größer,
verehrungswürdiger? Die Antwort der Seele kann nicht zweifelhaft
sein: vor dem wahren Menschentum, das das göttliche Menschentum
ist, bricht das kriegerische Heldentum zusammen. Der Christusmensch
ist größer als der Mensch, der im Kriege sich berauscht; das Kreuz
hat das Schwert zerbrochen und es ist eine furchtbare Verkehrung der
Wahrheit, wenn ein Kreuz der Lohn fein soll für Taten des

Schwertes; das ist ein Stück der fortwährenden Kreuzigung Christi
durch die Christen.

Darum tönt hoch über allem Klang der Heldenlieder das
Wort: „Selig sind die Friedebringer, denn sie werden Söhne Gottes
heißen". Die Söhne Gottes, das ist das neue Geschlecht, dessen

Anfänger Jesus Christus ist, das sind die Vertreter göttlichen Menschentums.

Das sind die Menschen, in denen an Stelle des tierischen
Wesens mit seinem Machtdurst und Rachedrang, seinem Zornmut und
Haßfieber der Geist mit seinen hohen menschlichen und übermenschlichen

Zielen getreten ist. Diese Menschen sind bekleidet mit Größe;
denn sie stehen zu Gott als freie Söhne und Mitarbeiter. Sie tragen
in der Seele den Reichtum göttlichen Lebens. Vor ihnen leuchtet das
Ziel einer erlösten Erde und einer erlösten Menschheit. Sie haben
dafür gewaltige Kämpfe zu führen, sie haben dafür wichtige Arbeit zu
tun. Sie kämpfen gegen das Dämonenreich des Lasters, der Lüge,
der Finsternis jeder Art; sie arbeiten für ein Reich der Gerechtigkeit
und Bruderschaft. Sie tragen lichte Zukunftshoffnung in der Seele.

Im Lichte des Großen, das sie kennen und wollen, wird ihnen auch
das an sich Unbedeutende groß. So sind sie überall vom Großen
umgeben; überall ist ihnen das Leben bedeutungsvoll; jede Stunde trägt
in sich Ewigkeitswert; überall tritt ihnen Aufforderung zum Heldentum

entgegen und den Kampf gegen den Tod kämpfen sie jeden Tag.



— 495 —

Solchen Menschen, den höheren Menschen, die doch nur die wahren
Menschen sind, kann das kriegerische Ideal keinen Eindruck mehr
machen. Es ist ihnen viel zu klein. Es ist das Knabenideal

der Menschheit. Aber wenn es einst ein gewisses
Recht hatte, beginnt es nun wüst und roh zu werden. Darum macht
solchen Menschen alles kriegerische Gepränge keinen Eindruck mehr.
Waffenrock, Lanze und Gewehr, die Andere begeistern, tun ihnen
weh, weil sie vom Töten, von roher Gewalt reden. Und das ist der
Weg zur Ueberwindung des Krieges: das Hervortreten der
Söhne Gottes. Das Reich dieser Menschen muß aufsteigen
über Blut und Grauen. Es muß kommen, wie unser Dichter sagt,
dem wir heute mit Absicht das Wort geben:

Mählich wird es sich gestalten.
Seines beil'gen Amtes walten,
Waffen schmieden ohne Fährde,
Flammenichwertrr für das Recht,
Und ein königlich Geschlecht
Wird erblüh« mit starken Söhnen,
Dessen helle Tuben dröhnen:
Friede, Friede auf der Erde.

Der Dichter, liebe Freunde, lenkt uns durch seine Andeutungen
zu dem zurück, wovon mir ausgegangen sind und führt uns damit
zum Abschluß. Wir haben von der Größe des kriegerischen Ideals
geredet, haben davor gewarnt, es gering zu schätzen. Wir wollten es

nicht durch ein kleineres, ein weniger heldenhaftes Ideal ersetzen. Wir
glaubten einzusehen, daß seine Macht nicht darauf beruhe, daß es dem
Tierischen im Menschen entgegenkomme — was man ja, nicht wahr?
annehmen könnte — sondern darauf, daß es das Bedürfnis nach dem
Großen sättige, das in jedem Menschenkind lebe. Wenn dem so ist,
sv ist uns das Mittel gewiesen, womit wir die Macht des kriegerischen
Ideals zerstören: wir müssen den Menschen dieses
Große, das ihnen der Krieg auf seine Weise gibt,
auf bessere Weise zu geben suchen. Wir müffen ihr
ganzes Leben so gestalten, daß darin das Große Raum hat. Wir
müffen vor allem ihre Arbeit so gestalten, daß sie nicht klein und
seelenlos ist, müssen Geist und Leben, müssen hohe Ziele mitten ins
Alltagsleben pflanzen. Wir müssen ihnen Gelegenheit geben und
zeigen, hier Heldentum, Hingabe zu üben, sich als Glieder eines
großen Ganzen stolz und freudig zu fühlen. Dann stirbt eine der
tiefsten Wurzeln des Krieges ab, dann stirbt das kriegerische Ideal.

Vielleicht können wir die Wahrheit, die wir meinen, noch besser

sagen: wir müssen das kriegerische Ideal auflösen,
indem wir es erfüllen. Es ist im Kriegswesen Vieles, das
wir nicht gerne verlieren möchten. Die militärische Uebung, die
Geschlossenheit und Disziplin, die Fähigkeit, zu befehlen und zu
gehorchen, das Ertragen von Mühsal und Entbehrung, die todesverachtende

Tapferkeit — dies und vieles andere sind Dinge, die wir in



496 —

einer Menschenwelt ohne blutigen Krieg nicht entbehren möchten. Sie
müffen nur in den Dienst eines andern Ziels gestellt und damit von
Fluch und Grauen erlöst werden. Noch kühner möchte ich es sagen:
auch w^i r wollen Krieg; nur Krieg auf einer höheren Stufe.
Das Sch wert bleibt auch uns wichtig, neben dem Kreuz: „Ich bin
nicht gekommen, den Frieden zu bringen, sondern das Schwert."
Dieses Schwert gehört zum Kreuz — nur in einem andern Sinne,
als man heute meint. Wir bedürfen der Schwertträger auch im
Reiche Gottes. Nicht Zufall ist es, daß die meisten der großen
Gottesmänner so gern in kriegerischen Bildern geredet haben, daß die

Bibel, das Buch des Friedens, wiederhallt von kriegerischem Ton,
Die Wahrheit, die Liebe, das Gottesreich führen Krieg. Sie bedürfen
der Krieger. Sie bedürfen der Helden und zwar noch ganz anderer
Helden als der Schlachtfelder, Menschen die noch ganz andere Schrecken
aushalten können, und zwar ohne Rausch. Das war auch eine Ursache,
Macht des falschen kriegerischen Ideals: daß unser Christentum
so wenig Heldenhaftes, so wenig Aufforderung zum Heldentum
in fich trug. Aber wenn es nun erwacht — und es erwacht
gewiß! — wenn die großen Kämpfe des Gottesreiches beginnen,
die sich vorbereiten, dann wird hier eine Bahn des Heldentums
frei, die in den Seelen keinen Ranm mehr läßt für die Sehnsucht

nach einem andern. Dann ist der Krieg, der blutige, der nie
ein heiliger heißen kann, aufgehoben in dem wahrhaft heiligen Krieg,
dem Krieg, an dessen Ende auch steht, neben allem andern, die

Erlösung vom Krieg — Freude, Friede auf Erden L. Ragaz.

Wegsgeclanken eines «eicbsseutscden.
R^igentlich Haffe ich den Krieg. Aber diesen habe ich seit Jahren

gefühlt. Er mußte kommen, weil das Kräfteverhältnis sich ver-
schoben hatte. Frankreich, Rußland, England hatten

Weltstellungen inne, die der innern Berechtigung entbehrten. Die Kräfte
reichten nicht aus, sie auszufüllen. Sie mußten fich auch finden, denn

ihre Lage ist die gleiche. Sie gehören also innerlich zusammen in
ihrem Haß, Neid und Großsprechen. Auch das Deutschtum mußte sich

finden. Lange genug haben die Deutschen sich gegenseitig gestritten.
Das Deutschtum mußte sich finden, wenn es von allen Seiten
verleumdet und schließlich tätlich angegriffen wurde.

Jn solchen Zeiten hilft keine noch so große Friedensliebe. Wer
sichsnicht verteidigen wollte, der wäre seiner felbst nicht wert. Solche
Kriege sind^elementare Ereignisse. Völker schäumen über wie Vulkane.
Dagegen kann man keine Friedenskongresse berufen. Am
vorteilhaftesten für die Welt ist auch, wenn nicht eher Friede geschlossen wird,


	Selig sind die Friedebringer

