
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 11-12

Artikel: Der Kampf um den Frieden

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133299

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 477 —

und nationalen Wünschen angepaßt ist, oder man redet sich ein,
dies Gottes Reich sei eben nicht nahe herbeigekommen, fondern
existiere irgendwo in weiter, undenkbarer Ferne und komme
vorläufig für uns nicht in Betracht.

Im andern Fall aber, wenn uns das Wort Jefu vor der
Seele stehen bleibt: M ir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf
Erden, gehet hin in alle Welt und lehrt alle Völker, was ich euch

befohlen habe, wenn in Folge dessen der Widerspruch dieser Worte
zu unserm Erleben fast unerträglich wird, was dann?

Können wir denn der Welt entrinnen und irgendwo eiu eigenes
Leben leben? Nein, wir könnten uns wohl kaum dem Kriegsdienst

entziehen. Jn diesem Zusammenhang läßt sich ein Hinweis
auf das Beispiel eines Hauptmanns von Kapernaum und eines
Kornelius hören. Ja — aber die Stellung zu dieser Welt und
ihren Potenzen wird doch eine ganz andere, so ungefähr wie
und ihren Potenzen wird doch eine ganz andere, so ungefähr wie
sie Paulus im 1. Cor. 7 schildert: „Und die sich freuen, daß
sie seien, als freuten sie sich nicht; und die da kaufen, als besäßen
sie es nicht, und die dieser Welt gebrauchen, daß sie derselbigen
nicht mißbrauchen; denn das Wefen diefer Welt vergeht," Es
bekommt alles einen sekundären Wert, weil es überboten wird durch
etwas Größeres, auch der Bestand und die Ehre und Macht der
eigenen Nation kann darum nicht mehr die ausschlaggebende Rolle
spielen. Auf diese Weise wird doch die Welt von innen heraus
umgestaltet, ohne daß wir viel „machen". Nicht wir sind es, die
das Reich Gottes herbeiführen, aber an demselben, ob es nun fern
oder nahe sei, auch im Chaos der Welt festhalten und trotz des
tragischen Verlaufs der Dinge an dasselbe glauben, das können
und sollen wir. Je größer und empfindlicher dadurch die Spannung
in uns wird, desto näher wird es gerückt. Uns nicht einfach mit
den Dingen in der Welt abfinden, sondern jene Spannung in uns
tragen, das ist's was Jesus den Seinen zumutet: Selig sind, die
da hungern und dürsten nach dem Reiche Gottes und seiner
Gerechtigkeit, L, Stückelberger.

Der Kampl um den frieden.
„Ich bin nicht gekommen, den Frieden

zu bringen, sondern das Schwert."

^e höher das Ziel, desto herber der Kampf. Der Friede bildet
I hier keine Ausnahme. Er ist aber ärgeren Mißverständnissen

und traurigeren Zerrbildern ausgesetzt, als andere hohe Ziele.
Frieden, sagt man, kann es denn einen Kampf geben um den
Frieden? Er ist doch die Leugnung des Kampfes, seine Aufhebung.



—^ 478 —

Darum auch die Abneigung weiter Kreise gegen das Friedensideal.

Ich denke dabei nicht an die Kriegsbegeisternng unserer
Schlachtenbummler, an die „Angst vor dem Frieden", die jetzt
auf den Kanzeln mancher Kriegstheologen und in ihren Schlachtengebeten

einen so heldenmütigen Ausdruck findet. Ich denke an
die wirklich männlichen Naturen, die selber an der Front gewesen
sind, die an sich selber den Segen eines herben, eisernen Kampfideals

erfahren haben, und es darum nicht entbehren möchten. Sie
wissen, daß sie ihm zu Danke verpflichtet sind und halten es
hoch. Es ist ihnen Stärkung und Läuterung gewesen, sie haben sich
dadurch selber gefunden und wollen es darum nicht verlieren.
Für sie bedeutete die Abnahme des kriegerischen Ideals das Schwinden
des männlichen, starken Ideals überhaupt. Die Menschheit würde
damit kleinlich, träge, faul. Der Krieg, „selber dem Feigen erzeugt
er den Mut". Ohne ihn verliert auch der Starke die Lust am Wagen,
nichts peitscht ihn mehr über faule Ruhe und trägen Gennß hinweg.
Er wird bequem und flach. Die Geschichte sinkt zu einem Schäferidyll
herunter.

Wenn es wirklich so stünde, so wäre in der Angelegenheit rein
weiteres Wort zu verlieren. Die Wahl wäre bald getroffen. Lieber
noch der Krieg mit feinen Greueln als ein faules, sentimentales
Dasein mit allen Lastern, die aus der Behaglichkeit erwachsen.
Lieber noch auf gewaltsame, aber anständige, als auf gemeine Art
untergehen. Wir können noch weiter gehen. Es ist ohne weiteres
zuzugeben, daß das Friedensideal oft in einer Weise vertreten
wird, welche männlichen, herben Naturen Besorgnis oder gar Ekel
einflößen muß. Niemand hat mehr dazu beigetragen, als gewisse
Friedensapostel, daß Friedensideal und Schäferidyll gleichgesetzt
werden. Wir hätten mehr Antimilitarismen, wenn man die Liste der
Pazifisten etwas bereinigen könnte. Es ist durchaus zu begreifen,
wenn man beim Wort Pazifismus zunächst eine leise Anwandlung
von Schläfrigkeit erfährt. Etwa wie beim Aufschlagen des Protokolls
der letzten Sitzung, das der Aktuar nun gütigst verlesen wird. Es
gibt eine weiche, schwächliche Sehnsucht nach dem Frieden, die in
einem die Sehnsucht nach einem recht derben Kampf wachrufen kann.
Niemals wird ein Friedensideal, dem noch etwas von Schlaffheit
und sentimentaler Ideologie anhängt, das nicht ganz und gar aus
Kampfstimmung herausgeboren ist und aus ihr seine stärkste Kraft
schöpft, das kriegerische Ideal überwinden können.

Ich weiß, daß „Die Waffen nieder" wohl auch die Haagener
Konferenz den endgiltigen Durchbruch des antimilitaristischen Ideals
aufhalten können. Von allen Friedensbestrebungen gar nicht zu reden,
die den Krieg darum bekämpfen, weil er sinnliches Glück, Ruhe
und Genuß verkürzt.

Auch hier gilt das Wort: „Gott bewahre mich vor den

Freunden". Hier vor allen Freunden, die das .Friedensideal ent-



—^ 479 -
stellen, abschwächen, es zu einer Negation, einer bloßen Abwendung
von den Kriegsgreueln, zur Angst heruntersinken lassen. „Krieg
dem Kriege" ist leider zur Phrase geworden, während es schwerlich
ein fo wahres, tiefes, tragisches Wort gibt. Nur der Krieg wird den
Krieg überwinden; nicht die Flucht aus dem Krieg ins Traumland,
in die Resolution oder ins Protokoll.

Es bedarf keines übermäßigen Scharfsinns, um es einzusehen.
Ein Blick auf die Gegner des Friedensideals sollte genügen. Wenn
man die Feinde recht mustert, kann man am klarsten sehen, was für
Kämpfe bevorstehen.

Und es ist nun eine ganze, starke, geschlossene Welt, die den
Krieg will, ihn hochhält und ihn anbetet und vergöttert, weil sie mit
ihm steht und füllt.

Im Kampfe kommt es auf die Elite an. Verweilen wir darum
nicht lange bei den Hilfstruppen des kriegerischen Ideals. Wir
redeu nicht von denen, die ihm nur wider Willen, nur unter
Protest oder nur aus Passivität dienen. Wir reden auch nicht viel
von den Militaristen, die das kriegerische Ideal hochhalten, weil
sie zu etwas anderm unfähig sind. Bauen und schassen ist gar schwer,
so ist ein Schädelspalten willkommen, man tut dann wenigstens etwas.
Aber mit diesem „Militarismus —tauts 6s mieux" wäre kein harter
Kampf von nöten. Er bedeutet im heutigen Krieg um den Krieg
nicht viel mehr als die Wilden, die von einigen Kulturnationen in den
Krieg mitgeschleppt werden.

Einen ganz anderen Kampf muß es geben, wo der Krieg Ausdruck

einer ganzen Kultur, nur ihre Konsequenz ist. Denn da ist er
nicht mehr das klägliche Zeugnis der Unfähigkeit zu etwas anderem,
er ist der bestimmte, ausgeprägte Wille, im Kampfe gegen andere
Regungen, andere Ideale, eine bestimmte Richtung einzuhalten.

Hier ist Krieg nicht Unfähigkeit zu wollen und zu vollbringen,
sondern ein sehr intensives Wollen und ein Vollbringen, das sich

auf alle Hilfsmittel des Wissens und der Technik stützt. Wir haben
nicht mehr die Hilfstruppen des kriegerifchen Ideals vor uns. Wir
stehen inmitten der Leibgarde.

Wenn man für den Frieden kämpft, muß man sich vor einem
Fehler in acht nehmen, der jedem, der ihn begeht, verhängnisvoll
werden muß, und in alle Friedensbestrebungen, bevor sie fich nur
entfaltet haben, den Keim des Unterganges legt. Nämlich vor der Auffassung,
der Krieg sei etwas Nebensächliches, Zufälliges in unferer Kultur.
Jn Wahrheit ist er ihr Wesen, ihr Ausdruck. Er ist nur ihre
folgerichtige Entfaltung und Vergröberung. Er ist das ungeheure
Projektionsbild, dessen Platte im Apparat steckt, aber erst sichtbar
wird, wenn sie von grellem Licht durchflutet wird.

Darum die tiefe, peinliche Wahrheit des Wortes „Krieg dem
Krieg". Man bekämpft nicht einen Schaden neben andern, eine
peripherische Erscheinung. Man greift ins Zentrum ein, man



— 480 —

greift die Seele der Welt selber an. Und diese Seele wehrt fich. Sie
hat mit riesiger Energie, mit allem Aufwand von äußeren
Organisationen, von Wissen nnd Technik eine mächtige Kultur geschaffen,
die fich, was das Innere anbelangt, nicht wesentlich über die
Höhe der Raubtierinstinkte erhoben hat. Man raubt mit sehr viel
Technik, sehr viel Protokollen und sehr viel Gesetzesparagraphen,
Das ist der wesentliche Unterschied. Schon im Frieden entreißen
wir dem Einzelnen Freiheit und Persönlichkeit, machen wir ihn
zum Werkzeug. Schon im Frieden haben wir eine Kultur des
Raubes, darum kann so leicht aus diesem Frieden ein Weltkrieg
werden. Aber dieser unwahre Frieden und der Krieg, der aus ihm
stammt, wehren sich. Sie glauben an sich selber, sie verteidigen sich.

Und damit sind wir nun ganz in das Zentrum des Feindes
gelangt. Die Leibgarde blickt auf zu ihren Standarten. Unfere
Kultur des Mordes und des Raubes schart sich um ihr Ideal. Sie
kämpft nicht im Zeichen der bloßen Realpolitik. Sie umgiebt
wenigstens ihre Brutalität mit einer glänzenden Hülle. Sie ist zur
Religion geworden. Diese Religion hat ihre Apostel, ihre
Propheten, ihre Theologen. Die Zahl ihrer Ketzerrichter ist im Anwachsen
begriffen. Nur Märtyrer dieser Theologie sucht man noch vergebens.
Die Inquisition steht ihr besser. Das kriegerische Ideal ist zur
Religion geworden, und damit hat es sich selber eine Wucht und
Geschlossenheit verliehen, die es scheinbar unüberwindlich machen.
Was für ein Sturm, ein Angriff gegen den Krieg nötig ist, das
fehen wir erst hier; allerdings kommen wir damit auf das Gebiet,
auf dem die letzte Entscheidung fallen soll.

Wenn sich die Menschen nicht mehr zu helfen wissen,
gelangen sie zu Gott. Der Zöllner schlägt sich an die Brust: „Gott
sei mir Sünder gnädig". Aber neben dem reinen Bild haben wir
das Zerrbild. Die Menschen haben noch nichts Schlechtes, Schamloses,

Gemeines erfunden, ohne sich dabei auf Gott zu berufen.
Die Religion ist das große Patentbureau für alles Unwahre, Halbe,
Laue, Grausame und Ungerechte gewesen. Wenn man fich bei etwas
Unvollkommenem beruhigen will, wenn man nicht weiter kann und
den Zwiespalt gar peinlich empfindet, so ruft man Gott an. Er
soll alles rechtfertigen. Die eigene Unfähigkeit und Unsicherheit,
sogar die Skrupeln und Gewissensbisse, — über alles hebt man
sich hinweg, wenn Gott das Handeln legitimiert. Kann es denn
noch eine gemeine Tat sein, wenn man sie im trotzigen Glauben
an Gott vollbracht hat? Und wenn man gar nachher ein „1e
Otzurri" erschallen läßt! Der Krieg mag an sich roh, etwas
Primitives, Rückständiges sein — die Beziehung zu Gott macht
ihn scheinbar zu etwas Wertvollem, Heroischen. Das Verbrechen
wird zur gottseligen Tat. So wird, wir mögen es wollen oder
nicht, der Kampf gegen den Krieg zum Kampf gegen eine Religion.
Und wir wisfen genug aus Religionsgeschichte und Kirchengeschichte,



— 481 —

um einen solchen Kampf als den schwersten von allen bezeichnen
zu müssen. Die erbittertsten Kämpfe sind die Kämpfe um die Götzen.
Ist es den Menschen einmal gelungen, ihrer Gemeinheit, ihrer
Rückständigkeit eine schöne Hülle zu verleihen, haben sie es dazu
gebracht, ihre eigene Unfähigkeit, ihre eigene Brutalität in fchönem
Gewand anzubeten, dann steht der schwerste, blutigste Kampf bevor.
Für nichts wehren sich die Menschen so, wie für das, was ihnen
in der Hülle des Ideals den Kampf um das Letzte, Höchste erspart.

Man kann sich angesichts der heutigen Weltkrise fragen, ob
es je gegen Götzen und Götzendienst einen fo schweren Kampf
gegeben hat, wie den, der nun mit der Religion des Krieges auszu-
fechten ist. Ob je eine widergöttliche Ordnung durch eine so raffinierte
Technik der Selbsttäuschung und Selbstverblendung, der Lästerung
und der Verlogenheit zu Gottes Willen umgestempelt worden ist.
Es ist mit vollem Recht bemerkt worden, daß die schlimmsten
Aussprüche über den heutigen Krieg aus Theologenkreifen stammen.
Staatsmänner und Soldaten leiden unter der Gewalt und den
Greueln, die sie begehen, aber Theologen machen daraus eine höhere
Pflicht, ein Martyrium. An der Front verflucht man den Krieg,
Hinter der Front preist man seine Göttlichkeit.

Gehen wir noch einen Schritt weiter. Schon diese Rechtfertigung
der eigenen Unfähigkeit und Roheit würde der Religion des
Militarismus eine kräftige Stütze sein und ihr einen wahren Zauber über
die Gemüter verleihen. Aber ihre Macht reicht noch weiter.
Ihre Wurzeln liegen noch tiefer. Sie würde nicht mit einer solchen
Zauberkraft wirken, das Gemüt so vieler edlen und männlichen
Naturen in ihren Bann zwingen, wenn sie nicht eine täuschende,
blendende Wesensverwandtschaft mit der wahren Religion hätte.
Der Teufel würde als Teufel recht wenige ernste und tiefe Naturen
bestricken. Darum versteht er es so geschickt, sich in einen Engel des

Lichts zu verwandeln. Und wer könnte nicht über die lichten Seiten
des kriegerischen Ideals die glänzendste Apologie schreiben. Wie
leicht ist es hier, das religiöse Moment hervorzuheben. Wie leicht
sogar zu zeigen, daß im kriegerischen Ideal alle hohen Werte der
Religion stecken, im modernen Gewand, auf die heutige Lage
angewendet. Haben wir hier nicht das, was der Religion ihre Macht,
ihre Werbekraft verleiht? Haben wir hier nicht dieses geheimnisvolle,

unergründbare Etwas, dieses Etwas, das Dich, Deine ganze
Kraft und Energie in den Dienst eines höheren Zieles spannt
und Dich weit über die Sphäre Deiner kleinlichen Interessen
hinweghebt? Wirst Du hier nicht etwas Großem, Heroischem eingereiht?
Hast Du hier nicht das wahre moderne „Stirb und werde"? Das
Opfer, das Du selbst oder Deine Angehörigen darbringen? Du
stirbst, Dein Leichnam verwest irgendwo, ohne daß die Deinen
an Deinem Grabe weinen und beten können, aber dafür wird etwas
anderes, etwas ganz Großes. Dein Volk, Dein Vaterland wird,



— 482 —

wächst, erhebt sich, siegt. Gibt es eine unwiderstehlichere Form der
heroischen, der opferfreudigen Stimmung, die in der Religion lebt?
Ist es nicht die Religion für unsere Zeit? Und ist es nicht ganz
folgerichtig, ganz einfach, selbstverständlich, daß man hier dann
„Gott" sagt, Gott anruft? Die dämonische Kraft, die hier
aufflammt, ernste, tiefe Naturen in das Opfer, in das Leiden, in die
Not treibt, kann sie anderswoher stammen, als von Gott?

Und so täuscht man fich über alles hinweg, was diese Religion
des Krieges zur inneren Unmöglichkeit, zur Unwahrheit werden
läßt. Man vergißt, daß nicht Gott das Ziel stecken kann, wo es sich

um äußere Ueberwindung handelt; daß Gott nichts mit äußerer
politischer Expansion, mit Vernichtung anderer Völker zu tun hat.
Man vergißt, daß er, sofern er sich nicht zwischen Allah und Wotan
einreihen läßt, gerade die Ueberwindung diefer Stimmung will,
die stets aus einem naturnotwendigen Antrieb die Macht an
die Stelle der Gerechtigkeit, die Gewalt an die Stelle der Liebe fetzen
muß. Und so täuscht man sich darüber hinweg, daß keine Opfer,
auch wenn sie persönlich rein und felbstlos sind, keine noch so religiöfe
Stimmung, wenn man, vvn ihr getragen, in den Krieg zieht, ein solch

teuflisches Ziel als Gottes Ziel hinstellen und erweisen können.
Aber gerade durch seine Selbstbegrenzung und seine

Kunst der Selbsttäuschung besitzt dieses kriegerische Ideal eine

ungeheure Macht. Rohe Naturen, die sich nicht zum Höchsten
aufraffen, werden fich dafür wehren, um fich selber nicht aufgeben zu
müssen. Auch edle, vornehme Gestalten, die mit ihm ihre ganze
Sehnsucht nach einem hohen, männlichen Ideal, ihren Durst nach
Opfern verbunden haben, werden in seiner Abnahme den Untergang

alles Großen in der Welt erblicken. Wobei sie sich mit vollem
Recht darauf berufen, daß der Krieg etwas Höheres bedeuten kann,
als die faule, träge, leere, genußsüchtige Gesinnung des Alltags.
Eine Hauptstütze des kriegerischen Ideals ist die öde, kleinliche
Stimmung, die sich so leicht in ruhigen Zeiten breit macht Im
Gegensatz dazu erscheint er als das Höhere, als der Retter in der
Not. Das Philistertum ist die Hauptstütze des Militarismus.

Dies alles bringt uns nun auf die Hauptfrage zurück. „Krieg
dem Krsieg" ist keine Phrase, keine sentimentale Redensart. Es ist
eine wahre, echte Kriegserklärung. Die Musterung der Gegner ist
abgeschlossen. Sie hat als Resultat ergeben, daß die Friedensvertreter
einen furchtbaren, geschlossenen Feind vor sich haben, der nicht nur
mit materiellen, sondern mit geistigen Waffen kämpft und sich an
seinem Ideal eine stete Stärkung, neuen'Glauben an sich holen kann.

Soviel ist auf alle Fälle klar: es handelt sich um einen
Kampf, um eine Entscheidung, die sich in der allerhöchsten Sphäre
abspielen muß. Alles steht auf dem Spiel. Das ganze Ich, sein
Wille, seine Sehnsucht nach Wahrheit und Größe. Die ganze Welt,
ihre Seele, ihre Zukunft. Es ist ein tragischer Kampf, zu dem alles



— 483 —

aufgeboten wird, der alles aufwühlt. Rassenkampf, wirtschaftliche
Kämpfe, alles, was jetzt die Völker entzweit, weicht zurück und
wird zur Nebensache, wenn es die Entscheidung gilt: Ist unfere
Welt dazu verdammt, das Gebiet der krassen Machtentfaltung zu
sein, oder ist sie zur Gerechtigkeit und Heiligkeit berufen? Das ist der
Kampf um den Frieden.

Darum ist auch das erste, daß man vor dem Kampf das eigene
Lager säubere. Angesichts diefer geschlossenen, mit einem so

dämonischen Zauber ausgerüsteten Macht wird alles, was nicht aus
der stärksten und ernstesten Kampfstimmung stammt, lächerlich. Mit
Phrase, Sentimentalität, mit guten Ratschlägen, Protokoll, Resolutionen

und Komitees ist hier recht wenig anzufangen. Man gibt höchstens
den Gegnern ein Ziel mehr — für ihren Spott. Es muß alles
zurücktreten, was nicht mit einem stärkeren, noch herberen Ideal
das kriegerische Ideal überwinden kann. Der Militarismus wird
immer über alle Versuche, ihn zu überwinden, den Sieg
davontragen, wenn man aus diesen Versuchen eine schwächliche Stimmung,
nur die Angst vor dem Militarismus und feinen Greueln herausliest.

Er wird da immer die Rolle des Helden gegen den Feigling
spielen. Von den Versuchen nicht zu reden, im Namen des Rechtes
anf Genuß, auf volle, uneingeschränkte Lebensfreude gegen die
Verkürzung des Glückes durch den Krieg zu protestieren.

Wir können nicht in der Niederung bleiben, wenn wir zeigen
wollen, daß ein Vorberg nur ein bescheidener Vorberg ist. Wir
müssen auf den wahrhaft hohen Gipfel steigen, der den Vorberg
überragt, obschon er scheinbar von ihm verdeckt ist.

Der Antimilitarismus ist zwar keineswegs arm an kräftigen
Gestalten. Es gibt keinen beredteren Anwalt der kriegerischen
Eigenschaften: Kühnheit, Opferfinn und Wagemut als Proudhon. „Krieg
und Frieden", eines seiner Hauptwerke, ist nur die Verlegung dieser
Eigenschaften in die sozialen Kämpfe. Der Syndikalismus, dieser
charaktervollste und männlichste aller Sozialismen, hat ihn verstanden.
Hier ift der Antimilitarismus von der schärfsten Kampfstimmung
beseelt. Bakunin ist auch als AntiMilitarist noch Artillerieoffizier
geblieben. Und wird man leicht männlichere Gestalten finden als
Krapotkin und Tolstoj? Gibt es nicht eine Ablehnung der Gewalt,
die gerade in einem Heroismus, in einer so gewaltigen Steigerung
der Leidenschaft wurzelt, daß alle äußeren Kämpfe daneben kleinlich
und schwächlich werden?

Ablehnung der Gewalt aus heroischer Leidenschaft. Treten wir
Mer nicht in den Bannkreis der Gestalt, von der merkwürdiger
Weise die Kriegstheologie, bei allem Gerede von Gott, recht wenig
redet, als schrecke sie vor einer letzten Lästerung zurück. Und ist
es nicht diese Gestalt, die uns den Weg weist, den wir nun zu
betreten haben: Alles, was im Kampf gegen das kriegerische Ideal
an unbändiger Leidenschaft, an kühnem Trotz vorhanden ist, zu-



— 484 —

sammenzuraffen, aber es noch zu erhöhen, zu reinigen, es von der
Gewalt und dem Glauben an sie noch völliger zu lösen, bis zur
reinen Höhe des Kreuzes?

Wir stellen uns hier entschieden und entschlossen aus den
Boden, auf dem allein der Kampf gegen den Krieg gewagt,
der Sieg über diese furchtbare, geschlossene Uebermacht
errungen werden kann. Das kriegerische Ideal hat uns selber
dazu aufgefordert. Es tritt als Religion auf. Es soll als Religion
bekämpft werden; mit der Religion. Nur die Religion macht aus
dem Kampf gegen den Krieg einen noch härtern, herberen Kampf
als der Krieg. Nur die Wahrheit kann das Zerrbild als Zerrbild
entschleiern. Nur Gott wird mit den Götzen fertig.

Darum muß der Kampf gegen den Krieg, der Kampf um
den Frieden, ein religiöser Kampf sein. Er ist nur dann nicht
aussichtslos, wenn er von dem leidenschaftlichen Zug, von der
Selbstbewahrung der Religion gegen Verzerrung und Entartung getragen
wird. Es muß in ihm, wenn er nicht schwächlich und flach werden
soll, die ganze Spannung liegen, die die Religion mit sich bringt.
Der Antimilitarismus ist die lebendige Entfaltung der lebendigen
Religion. Aber erst die Religion wird den Antimilitarismus
lebendig machen, indem sie ihm ihre ganze Kampfstimmung, ihr
absolutes „Entweder, Oder" verleiht. Man kann dann.ruhig sein. Der
Pazifismus wird nichts Schläfriges und Lähmendes mehr haben.
Die Lebendigkeit Gottes kann auch mit Protokollweisheit und matten
Resolutionen, mit jedem faulen, trägen Frieden fertig werden.

Das erste, was Gott tut, da, wo er lebendig ist und als Leben
empfunden wird, ist, die bestehende Welt unmöglich, unerträglich zu
machen. Freund zu Gott, Feind zur Welt, sofern fie sich nicht
auf Gottes Seite schlägt, und Kampf gegen fie. So entstammt der

Angriff gegen den Militarismus aus der reinsten Kampfesftimmung,
der religiösen Spannung. Der Kampf um den Frieden ist nichts
anderes als der Kampf um das Ziel, das Gott der Welt steckt.

Er gilt darum allen Mächten, welche Gottes Ziel entgegenarbeiten,
welche es unmöglich machen, oder verkleinern, entstellen, erniedrigen
wollen. Gott will den Kampf um die Heiligkeit, sie setzen den Kampf
um die Macht an feine Stelle. Er will die Gerechtigkeit, die Welt
will die Macht und ihre Kraftproben. Er will den Heroismus der
Liebe und des Opfers; sie beharrt auf dem brutalen Heroismus
des äußeren Kampfes. Religiös betrachtet ist der Krieg darum so

schlimm, weil er die gottgewollten höheren Formen des Kampfes
zu Gunsten einer jammervollen Vergröberung unmöglich macht.
Der Krieg mit seinem massiven Heldentum raubt uns immer wieder
den Sinn dasür, daß wir gerade im „Frieden" die schwersten
Kämpfe zu bestehen hätten.

Hier stehen sich darum Gvtt und Gott gegenüber. Der Gott,
dem man nun Lästerungsgebete und Lästerungsloblieber darbringt.



Der Gott, den man für den eigenen Wahnsinn verantwortlich macht,
dessen Sache man führen, dessen Herrschaft man begründen will, indem
man verheert und mordet; dessen Reich man baut, indem man mit
Kasernengeist, äußerer Disziplin, Waffen und Kriegsrecht organisiert.
Der Götz, in dessen Dienste man die grausameren Waffen nnd die
wirksameren Explosivstoffe „heilig" preist. Dem gegenüber wieder Gott,
Gott, der sich die Umgrenzung und Verpfuschung seines Gebietes nicht
auf ewig gefallen läßt, Gott, der nie auf die Dauer das Zerrbild und
die Fratze ueben der Wahrheit bestehen ließ. Das ist der tiefere Sinn
von „Krieg dem Kriege". Der Krieg zwischen der Religion des
Militarismus mit ihrem rohen Pflicht-, Opfer- nnd Solidaritätsbegriff,
mit ihrem seltsamen Gemisch von Vergötterung der Macht und
Selbstverleugnung des Ich im Dienste dieser Macht — und der Religion
Christi.

Wir reden von Kampf, weil wir glauben, daß die zweite Religion
in noch ganz anderer Art im Dienste des höheren Ziels den Willen
anzuspannen, den Opfersinn zu wecken vermag. Ist doch das Ziel
nicht die Machtentfaltung und Machtstellung einer Nation, sondern
ein Reich, das alle Nationen umfaßt. Zum Frieden Gottes
braucht es Kampf. Deuu dieser Friede ist selber nur ein Kampf, die

höchste, reinste Form des Kampfes. Gott ist immer der Angreifende,
darum ist die Religion ein steter Angriff. Darnm soll man diesen

Kampf auch auf die Art ausfechten, die feinem Wesen entspricht. Nicht
Abwehr, nicht Flucht, sondern Angriff.

Hierzu muß man sich aber rüsten. Die ganze autoritäre, dämonische

Welt des Militarismus muß zunächst innerlich gebrochen,
entwertet werden. Die Zauberkraft der Götzen wird in der revolutionären
Seele der Ketzer gebrochen. So gilt es hier zunächst einen stillen,
aber zähen Kampf um die Innerlichkeit, bis die Seele frei von dem
Bann des dämonischen Ideals ist, frei von den Regungen, die sie

immer wieder zu ihm treiben. Und so gilt es dann weiter, einen
steten Kampf zwischen dieser nach völliger Freiheit von dem Ideal
der Gewalt ringenden Innerlichkeit und der Welt der Gewalt. Wir
predigen nicht die Abkehr von der Welt des Krieges, und damit einen
bequemen Bußkampf, der die Schwelle des Bewußtseins nicht
überschreitet. Es soll laut, scharf protestiert werden, es soll auf der ganzen
Linie der Kampf mit dem kriegerischen Ideal aufgenommen werden.
Auf allen Gebieten sollen ihm Seelen entrissen werden. Aber dieser
Protest wird nur dann wirksam fein, wenn er von solchen ausgeht,
die sich vor dem kriegerischen Ideal nicht beugen, weil sie es innerlich
durch ein höheres überwunden haben. Die Werbekraft ist nur der
Ausdruck dafür, daß man ganz losgelöst ist von der Welt des Mordes
und des Raubes. Wie alle Götzen, muß der Militarismus an der

Heiligkeit zerschellen.
Diesen persönlichen Kampf wird niemand für uns führen. Er

wird entwürdigt, wo man ihn auf etwas oder auf jemanden abwälzt.



Hier steht Seele gegen Seele. Deine Seele gegen die Seele des kriegerischen

Ideals. Hier gibt es kein Delegationssystem, keine parlamentarische

Vertretung, keine Wahlurne. Hier gibt es nur eine direkte
Aktion erhabener Art. Du mußt mit ihm fertig werden, es
niederringen. Auf deine Weise, wie es dir, deinem Wesen, deiner Art, dich

gegen es zu empören, entspricht. Du mußt fühlen, daß du verloren
gehst, wenn es über dich siegt. Es ist ein religiöser Kampf, der darum
ohne Kompromiß mit der charakteristischen Schärfe der Religion geführt
werden muß. Alles, was dem militärischen Ideal Daseinsrechte
anerkennt, sei es auch nur relativ, bedingt, läßt es sofort wieder erstarken.

Daraus kommt dann die Kraft, es bei anderen und für andere

zu bekämpfen. Sind wir damit fertig, so können wir es auch anderswo
an der Wurzel angreifen. Es wird nicht mehr ein Guerillakrieg, ein
Grenzgefecht sein. Wir kämpfen nicht gegen Auswüchse des Kriegsideals

auf einem Boden, der ihm verkauft ist; wir stürzen die Grundlage,

auf die es sich stützt.
Und daraus ergibt sich eine Kampfstimmung ganz besonderer

Art. Eine Kampfstimmung, für die wir keineswegs die Schlagworts
Heldentum, Heroismus u. dgl. mehr gebrauchen wollen. Sie liegt allzu
weit abseits von all dem Heldentum, von dem man jetzt fo viel redet,
von allem äußeren Kampf, von allem Rausch, aller gehobenen Stimmung

des Kampfes um die Macht. Sie ist zwar Trotz, Gehobensein,
Freude und unbeugsamer Wille, aber auf eine besondere Art.

Darum brauchen wir ein anderes Wort für diesen Kampf. Ein
Wort, das das kriegerische Ideal merkwürdig wenig braucht, oder dem
es wenigstens fofort eine andere Wendung gibt, das es sofort von seinem
ursprünglichen Sinn ableitet. Wir sagen „das Kreuz" und meinen
das Kreuz. Das wahre, echte Kreuz. Nicht seine Fälschungen,
Entartungen und Zerrbilder. Das Kreuz, das darum Kreuz ist, weil es
so schwer darunter leidet, es nicht vollkommener zu sein, das Kreuz,
das zunächst so völlig mit allem äußeren Kampf bricht, um ihn desto
völliger zu überwinden; zunächst ganz vom Gedanken des Unterliegens
lebt; aber aus der äußeren Niederlage die fruchtbarsten Siege macht.

Das Kreuz ist die radikale Entwertung des kriegerischen Ideals,
weil es dessen ganze Tollkühnheit, dessen Opfersinn, Wagemut und
leidenschaftliche Hingabe besitzt — in noch viel höherem Maße, als es

— ohne die Gewalt. Der Kultus der Gewalt finkt zusammen. Er
hat seinen Meister gefunden. Das Kreuz steht viel höher über dem

Kriegsideal, als das Kriegsideal über Feigheit und Philistertum. Jeder
von uns, die wir „Krieg dem Kriege" sagen, wird es auf seine Art
ans sich nehmen müssen. Er wird es an dem Punkte finden, wo er
den Kampf gegen das kriegerische Ideal eröffnet. Es mird ihm Beweis
fein, daß sein Angriff erfolgreich ist.

Das Kreuz ist darum die höchste Form des Kampfes gegen das
kriegerische Ideal. Nicht das weinerlich, nur mühfam, unter Zagen
und Murren ertragene Kreuz. Das Kreuz, das man sich selber schafft,



^ 48? -
durch Protest und Kampf, durch trotzige Haltung gegen die Götzen der
Zeit, durch die Weigerung, vor ihnen in den Staub zu kriechen. Durch
dieses Kreuz müffen wir uns nun selber finden. Es soll der höchste
Ausdruck unserer leidenschaftlichen Feindschaft gegen das kriegerische
Ideal sein, unserer Empörung gegen die autoritäre Macht, die unter
Vorspiegelung hoher Ziele den modernen Menschen zu ihrem Sklaven
macht. Das Kreuz ist unsere Antwort auf die Werbeversuche und
Organisationsproben des Militarismus.

Wenn das heilige, herbe Ideal des Kreuzes unter uns wieder
eine Wahrheit würde, wenn es uns zum Bewußtsein käme, was in
ihm für eine wilde, leidenschaftliche Kampfstimmung lebt, und wenn
sich diese Kampfstimmung dem Krieg gegen den Krieg mitteilen, wenn
sich dieser unbeugsame Trotz im Widerspruch gegen die Religion der
Waffen geltend machen könnte, dann würde „Krieg dem Kriege" keine

Redensart, keine Protokollweisheit, sondern die derbste Realität. Es
würde zur Wahrheit für uns und für andere, es würde wahr, daß
wir Freiheit wollen, weil wir diese Freiheit von allem befreien, was
sie einengt, immer wieder mit äußeren Erfolgen, mit allen sinnlichen,
kleinlichen Seiten unseres Ich beschwert. Die Ketzerei würde damit zur
Wahrheit, weil man sie durch die Bereitwilligkeit zu noch anderen
Opfern stützt, als die offizielle Religion sie verlangt.

Und wenn jeder, zunächst für fich, diesen schweren Weg ginge,
so würde es, ohne daß man es merkte, zu einer merkwürdig festen
und unüberwindlichen neuen Organisation kommen. Es käme nicht
zur Organisation Europas im Zeichen irgend einer Gewaltherrschaft,
komme sie von hüben oder von drüben. Es käme zu etwas, was solch

gewaltsame Organisationsversuche auf das Niveau zurücksinken ließe,
das sie in Wirklichkeit einnehmen, nämlich so etwas zwischen einem
schlechten Witz und einem wahnsinnigen Traum. Es käme zu einer
großen, freien, weiten Welt, aus der das Opfer und die Heiligkeit
die Gewalt verscheucht hätten, und die nun frei atmen und frei zu
Gott aufschauen könnte.

Dieser Weg steht vor uns. Dornenvoll und voller Kämpfe.
Aber er ist der einzige Weg, für den Frieden auf eine Art zu kämpfen,
die uns selber hebt und den Gegnern Achtung einflößt. Es ist die
einzige Art, für den Frieden zu kämpfen, ohne daß der Friede etwas
Faules, Schlechtes werde, das den Krieg sofort wieder rechtfertigen
würde. Gott kämpft nicht für den „Frieden". Er kämpft gegen den
Krieg, weil der Krieg mit seiner brutalen Einseitigkeit und Vergröberung
jede höhere Form des Kampfes unmöglich macht.

So soll unser Kampf um den Frieden ein Kampf um den
Kampf sein. So follen wir ihn führen. I. Matthieu.


	Der Kampf um den Frieden

