
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 11-12

Artikel: Jesus - der Krieg - wir

Autor: Stückelberger, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133298

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 472 —

den Krieg zu beseitigen, streiten, streiten Sollen wir gegen sie

streiten? Sollen wir uns in Diskussionen einlassen? Ich meine, das
hieße den Sinn der Stunde verkennen. Diese Probleme, über die wir
so lange diskutiert haben, sind nun zu Ende diskutiert: Gott selbst
hat sie zu Ende diskutiert im Sturm und Wetter. Wem
jetzt noch nicht klar ist, was Gott will, dem ist nicht mehr zu helfen.
Jetzt gilt nicht mehr diskutieren, sondern sich einsetzen. Oder ist uns
denn das Reich Gvttes eine Reihe von Problemen und nicht eine

Reihe von Wirklichkeiten? Nein, jetzt gilt nicht die Theologie und die

Diskussion, sondern die Nachfolge Christi und das Kreuz.
Um es kurz zu sagen: der Kampf um den Frieden ist eine

Aufrollung aller letzten und höchsten Fragen und Aufgaben des

Gottesreiches. Das ist seine Tiefe, von hier wird ihm der Sieg.
L. Ragaz.

Jesus der Weg ^ wir.

DU er gegenwärtige Krieg hat unsern Weg mit den schwerstenI und wichtigsten Fragen verbarrikadiert und wir müssen uns,
ob gern oder ungern, mit ihnen auseinandersetzen. Im

Zentrum steht die Frage über die Berechtigung des Krieges selbst.
Er wirst nicht nur tausend Fragen auf, fondern er ist felbst die
große Frage der Gegenwart an die Menschheit. Mit dem beliebten
Nachweis der geschichtlichen Notwendigkeit ist die Frage nicht
erledigt, im Gegenteil, da beginnt erst recht die Tiefe der Frage,
nämlich das religiöse Problem: Gehören Kriege in den Weltenplan
Gottes d. h. ist die „Notwendigkeit" eine unabänderliche oder eine

zu überwindende, vielleicht schon im Abnehmen begriffene?
Daß die Frage besteht und je länger je mehr die weitesten Kreife

beschäftigt, könnte gegenüber der naiven Selbstverständlichkeit, mit
der in früheren Zeiten Krieg geführt wurde, bereits schon als ein
Beweis für die Antwort in letzterem Sinn gedeutet werden. Auch
die auffallend lebhafte Rechtfertigung, die dem gegenwärtigen Krieg
insbesondere von Seiten der christlichen Kirche zuteil wird, spricht
dafür, daß er offenbar eine folche Rechtfertigung nötig hat; ja
manchmal klingt diese Rechtfertigung, auch wo sie leidenschaftliche
Töne anschlägt, eher wie eine Entschuldigung gegenüber dem menschlichen

Empfinden und dem christlichen Gewissen. Ja man könnte unter
Umständen, ohne viele Worte zu machen, einfach das Ende und die
Folgen des Krieges abwarten und es darauf ankommen lassen, ob

nicht die sogenannte Unabänderlichkeit durch die Tatsachen selbst
mit ungestümer Wucht erschüttert wird.

Wir follten uns aber doch wohl nicht nur von den Ereignissen
leiten lassen, weder jetzt noch nach dem Kriege, so reich an Erfahrung



— 473 —

diese Zeit für uns sein mag. Wir halten es im Gegenteil für unsere
Pflicht, uns nicht nur nach zeitlich Bedingtem zu orientieren, sondern
da, wo so manches sich wandelt, nach ewigen Werten und Wahrheiten
zu suchen. Um die Zeichen der Zeit prüfen zu können, braucht es

absolute Maßstäbe. Es handelt fich dabei gar nicht etwa nur um
wohlfeiles Urteilen, dem die Taten mangeln. Das Urteil will ja
nichts anderes fem als ein bescheidenes Festhalten göttlicher Maßstäbe,

und demselben spricht Jesus gelegentlich den Wert einer Tat
zu (Ev. Joh.. 6, 29).

Ueber Menschen zu urteilen, liegt mir vollständig fern, denn
wenn wir eines bis dahin aus der Kriegszeit lernen konnten, so

ist es die Beobachtung, daß sür den Einzelnen seine besondere Lage
ungeheuer schwer ins Gewicht fällt, und daß er darum in seinem
Denken und Handeln gebunden ist, eine Tatsache, die u. a. in den
„Neuen Wegen" schon feit Jahren hervorgehoben worden ist im
Blick auf die soziale Abhängigkeit der unteren Volksschichten. Es
wäre inkonsequent, wenn nun das weitherzige Verständnis fehlen
sollte denen gegenüber, die durch den Kriegsznstand und durch die
nationale Zugehörigkeit gebunden sind.

Das kann uns aber nicht hindern, uns trotzdem so viel als
möglich diefer Gebundenheit zu entwinden und den Gang der Dinge
sub sszseis astsrni zu betrachten und dazu kann und soll uns allein
Jesus verhelfen? es käme uns vor wie eine Verleugnung des
Höchsten und Heiligsten, wenn wir es nicht wagen wollten, die Gegenwart

in dem Licht zu sehen, das von Jesus aus so wie fo auf sie

fällt, zumal ja auch jetzt die Christenheit Weihnachten feiern will.
Jesus und der Krieg! Ist es denn noch notwendig,

die Unvereinbarkeit dieser beiden Erscheinungen ausführlich darzulegen?
Es war einem angesehenen schweizerischen Theologen vorbehalten,
eine kleine Predigtsammlung unter dem Titel: „Nicht Frieden,
sondern das Schwert" herauszugeben, worin mit Berufung auf
Jesus und Paulus von der Notwendigkeit und Pflicht des Krieges
die Rede ist. Es ist echte Theologenarbeit, die mit einem großen
Respekt vor dem Bestehenden nicht müde wird, irgendwie einen
verstandesmäßig ausgeklügelten Ausgleich zwischen dem, was ist und
dem, was sein soll, zu konstruieren. Eine neue Art Vermittlungstheologie!

Da ist es doch eigentlich viel ehrlicher, wenn in, einer deutschen

theologischen Zeitschrift gerade heraus gesagt wird: „Ihr
Prediger verlangt nicht mehr soviel Sanftmut und Demut, soviel
weiche Tugend und Vergebung und Feindesliebe... Das ist undeutsch,
steht auch garnicht in der Bergpredigt... !"

Oder aber man gelangt mit Rittelmeyer in Nürnberg zu dem
aus der Tiefe geschöpften, inhaltsschweren Bekenntnis, das wir
gern ausführlich wiedergeben:



^ 474 —

«Es ist überhaupt etwas ganz Merkwürdiges um dieses Leben des Ganzen,
das wir jetzt stärker als je miterleben. Die Religion z, B,, die jetzt unser
Volk lebendig durchpulst, hat viel Alttestamentliches an sich. Es
ist gewiß nicht die volle Höhe des Christentums, was jetzt an Ge-
beten und Glaubensstimmungen durch unser Volk geht (von uns
in Sperrschrift gesetzt). Aber doch ist unser Volk heute im Ganzen viel religiöser als
es vor zehn Wochen war. So gehen eben Fortschritte vor sich. Und wie das Volk
im Ganzen nicht die hohe Stufe der Religiosität haben kann, die der Einzelne haben
mag, so kann das Völkerleben nicht die Gesetze beobachten, die der Einzelne in seinem
Verkehr mit andern sich zur Richtschnur macht. Das sind Wirklichkeiten, denen wir
uns zu beugen haben. Wir sind jetzt kämpfende Volkskörper geworden. Aber wir
sind doch auch jetzt nicht bloß das. Der Krieg und gerade der Krieg bietet uns
Gelegenheit genug, Christengeist zu bewähren, gegenüber den Verwundeten, gegenüber

den Gefangenen, gegenüber den Hinterbliebenen, gegenüber den Mitkämpfenden,
Anders weiß ich mir bis jetzt nicht zu helfen. Ich werde weiter mit dieser

Frage mich abmühen und hoffe, innerlich in dieser Zeit in manchem weiterzukommen

—«. (Vergl. Volkskirchl. Blätter. Nr. 42.)

Das alte Testament ist gewiß reich an kriegerischer Stimmung
und Frömmigkeit, aber aus den Evangelien ertönt warnend die
Frage: „Wisset ihr nicht, weß Geistes Kinder ihr seid?" Es ist
ganz überflüssig, auf einzelne Stellen im neuen Testament
hinzuweisen, während doch das ganze nichts anderes sein will als die
in sich geschlossene Botschaft vom Reich Gottes, das nun einmal
etwas total Neues und Anderes ist, als was bisher in der Welt,
auch im Volk Israel zu Recht bestanden hat. Das arKumsiNuin s
silsntio, Jesus habe den Krieg nirgends ausdrücklich verworfen,
hat absolut keinen Wert, angesichts der Tatsache, daß Jesus das
Nebel nicht in seiner äußeren Gestalt, geschweige denn in seiner nach
Jahrhunderten möglichen Ausgestaltung, sondern immer in seiner Wurzel
bekämpft. Jefus verurteilt die Gewalttätigkeit, den Haß, den Neid,
den Geiz, die Lüge, die Herrschsucht u. s. w. Sollen diese Dinge
verschwinden, dann erst recht Mit ihnen auch ihre schlimmste Form und
Frucht, der Krieg, Der verheerende Krieg der Weltmächte unter
sich soll weichen dem einzig berechtigten und notwendigen Kampf
des Reichs des Lichts gegen das Reich der Finsternis. Hier gilt
Jesu Wort: nicht Frieden, fondern das Schwert. Dieses Wort auf
die politischen Machtfragen und Welthändel anwenden zu wollen,
ist ein grober Mißbrauch. Jefu Kämpfe sind Geisteskämpfe, er treibt
nicht den Teufel aus mit des Teufels Obersten.

Es hilft aber auch nichts, zu behaupten,dieStatuierung ^„Gegensatzes

von Weltgeist nnd Gottesgeist sei uuprotestantisch". Wir statuieren
den Gegenfatz nicht erst, er ist mit Jesus einfach in die Welt
gekommen und zur Tatsache geworden und zwar nicht etwa als ein
Gegensatz von Ideal und Wirklichkeit. Nach Jesu Auffassung ist
das Reich Gottes so gut Wirklichkeit wie irgend etwas anderes in
dieser Welt, nur ist es eine erst werdende, noch nicht zum Abschluß
gekommene Wirklichkeit. Die individuelle Ausgestaltung, die es in
Jesus erhalten hat, will zu einer Gesamtheit auswachsen; das ewige
Wort, das beim Vater war, will fortwährend Fleisch werden und



— 475 —

Gestalt gewinnen auf Erden. Es hat eine ihm innewohnende Kraft
des Wachstums, der Ausdehnung und der Ueberwindung, die gar
nicht darnach fragt, was wir Menschen für möglich oder unmöglich
halten. Gewiß ist es ganz interessant, wie dieses kommende, in seiner
Unbedingtheit immer wieder beunruhigende und erschütternde Reich
Gottes von den Menschen aufgenommen, verstanden und mit den
Zeiterscheinungen in Verbindung gebracht wurde. Aber darauf kommt
es uns nicht in erster Linie an, was die Menschen im Lauf der
Jahrhunderte daraus gemacht haben, ob sie es zur Moral zerstückelt,

zur Idee verflüchtigt oder ins Jenseits hinaus phantasiert haben,
fondern darauf, daß mit Jesus eine solch unermüdlich fchaffende
auf Vollendung hinzielende Kraft in die Welt gekommen oder
wenigstens hier entbunden worden ist. Jesum anerkennen heißt diese

Kraft anerkennen, denn er hat fich und die Jünger haben ihn mit
derselben identifiziert.

Und der Krieg? Selbstverständlich hat er in dem Reich
der Gerechtigkeit und des Friedens keinen Platz mehr und verliert
deshalb alle Existenzberechtigung für den, dem das Kommen jenes
Reiches eine Tatsache ist, Daß Krieg und Reich Gottes sich in ihrem
Ursprung und Wesen absolut ausschließen, ist gar keine Frage.
Die Frage ist nur, auf welcher Seite das Los der Menschheit liegt.
Wem die Erde in ihrem Bestand als fertig gilt, der wird natürlich
auch den Krieg in feiner extremsten Ausgestaltung mit in den Kcmf
nehmen müffen. Nur ist es dann ganz unfaßbar, warum Jefus mit
einer so ganz anderen Perspektive dazwischen gekommen ist und uns in
dieser harten und brutalen Welt die Reichsgottesgesinnung zumutet.
Es hat ja nur einen Sinn und ist auch nur möglich so zu handeln
wie er gehandelt hat, wenn die Welt, die er verheißen hat, als die
einzig wahre und zu Recht bestehende im Kommen begriffen ist
und alles andere vergehen muß: Tut Buße, denn das Himmelreich
ist nahe herbeigekommen. Die Voraussetzung, daß Gottes Wille
geschehe, ist die, daß sein Reich komme, d. h. eine Sphäre, in welcher
es erst möglich wird, den Willen Gottes wirklich zu vollbringen.

Dabei kommen die von der Natur uns gesetzten Schranken
und Hemmungen kaum in Betracht gegenüber den aus dem
unvollkommenen Geistesleben des Menschen stammenden verschrobenen
Lebensbedingungen. Dazu gehört u. a, auch der Waffenkampf der
Völker untereinander. Wir können das Kriegführen, zumal in seiner
modernen Ausgestaltung, unmöglich zu den wesentlichen Elementen
des Menschentums rechnen, mit denen sich das aus Erden von Jesus
aus angebahnte Reich Gottes abfinden müßte, so daß es gleichsam
nur wie kleine Oasen zwischen Wüstensand bestehen könnte oder
daß es gar nur als passive Gesinnung mitten in einer völlig anders
gearteten Welt eine kümmerliche Existenz fristen müßte. Das hieße
das Lich: unter den Scheffel stellen, dem Sauerteig seine Wirkung
absprechen, hieße den Geist zum Gefangenen der Materie machen und



— 476

Christum selbst zu einem Utopisten, samt den Propheten und Aposteln.
Darin lag ja gerade das Charakteristikum und die Durchschlagskraft
des Urchristentums, daß es den Weltmächten keine selbständige,
unbedingte Macht beimessen konnte, und daß es darum auch keinen

fllavischer Respekt vor der Wirklichkeit besaß, nur Einer ist der

Herr — Christus, und ihm allein gebührt die Herrschaft im Himmel
und auf Erden.

Und wir? Es will uns scheinen, als ob die Christenheit
seit langem jene welterobernde Aktivität des Glaubens verloren habe
und ihre Glaubenskraft vor allen Dingen in einem mehr passiven
Verhalten, einem sich Fügen und Dulden des irdischen Lebens mit
seinen Drangsalen und Härten in Krankheit und Armut zc. zu
bewähren suche. Das Kreuz Christi und manches seiner Worte wie
dasjenige vom „Nichtwiderstehen dem Uebel" scheint dieser Art
Glauben Recht zu geben. Das wäre aber ein grobes Mißverständnis.
Jesus erduldet das Uebel, nicht weil er es als zu Recht bestehend
anerkennt, sondern gerade umgekehrt, weil er es damit entwaffnen,
entkräften, besiegen will. Das Kreuz Jesu ist ein Kampfmittel und
gibt nicht das Signal zur Kapitulation, sondern das Zeichen zum
Sieg. Vielleicht stammt unfere Passivität gerade aus der Scheu vor
dem Leiden, aus der Angst, mit der Welt und der Wirklichkeit in
Widerspruch zu geraten. Das Kreuz Jesu fängt eigentlich erst da an,
wo diejenigen, welche jetzt irgendwo mitten im Kampfgewühl stehen,
den furchtbaren Widerspruch in sich aufsteigen spüren zwischen Kriegszustand

und Reich Gottes, zwischen dem/was Menschen jetzt wollen
und tun und dem, wozu wir von Gott im Grunde bestimmt sind.
Unter diesem Widerspruch leiden auch viele Unbeteiligte mehr oder

weniger.
Wohin soll das führen? Sollen wir den Widerspruch unter

dem Druck der Gegenwart und Wirklichkeit möglichst abschwächen
oder ihn im Glauben an das Reich Gottes in seiner ganzen Schärfe
mit uns herumtragen? Etwas Drittes gibt es wohl kaum.

Das erstere ist wohl die Regel; man befindet sich dabei auch

m guter Gesellschaft; der Kirche, die dem Staat verfallen ist, bleibt
überhaupt keine andere Wahl. Die Folge ist, daß man sich in seinem
Gewisfen den Verhältnissen möglichst anpaßt und das tut, was unter
den gegebenen Umständen an christlichen Werken übrig bleibt (vergl.
Rittelmeyers Bekenntnis) und das ist gewiß nicht zu verachten. Aber,
Herr ist dann eigentlich nicht mehr Christus, sondern die Staatsparole.
Und es ist nur konsequent, wenn dann einer es gerade heraussagt:
„Unwillig werde sich in Zukunft unser Volk von jedem Prediger abwenden,
der nicht auf sein Verlangen eingeht, ihm den Ewigen so zu zeigen, iwie es

allein ihn verstehen kann". Da geht in Erfüllung das Wort Jesu: „Das
Himmelreich leidet Gewalt und die Gewalttätigen reißen es an sich",
d. h, man will das Evangelium vom Reich Gottes kneten, biegen
und drehen, bis es den Zeitereignissen sich fügt und den persönlichen



— 477 —

und nationalen Wünschen angepaßt ist, oder man redet sich ein,
dies Gottes Reich sei eben nicht nahe herbeigekommen, fondern
existiere irgendwo in weiter, undenkbarer Ferne und komme
vorläufig für uns nicht in Betracht.

Im andern Fall aber, wenn uns das Wort Jefu vor der
Seele stehen bleibt: M ir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf
Erden, gehet hin in alle Welt und lehrt alle Völker, was ich euch

befohlen habe, wenn in Folge dessen der Widerspruch dieser Worte
zu unserm Erleben fast unerträglich wird, was dann?

Können wir denn der Welt entrinnen und irgendwo eiu eigenes
Leben leben? Nein, wir könnten uns wohl kaum dem Kriegsdienst

entziehen. Jn diesem Zusammenhang läßt sich ein Hinweis
auf das Beispiel eines Hauptmanns von Kapernaum und eines
Kornelius hören. Ja — aber die Stellung zu dieser Welt und
ihren Potenzen wird doch eine ganz andere, so ungefähr wie
und ihren Potenzen wird doch eine ganz andere, so ungefähr wie
sie Paulus im 1. Cor. 7 schildert: „Und die sich freuen, daß
sie seien, als freuten sie sich nicht; und die da kaufen, als besäßen
sie es nicht, und die dieser Welt gebrauchen, daß sie derselbigen
nicht mißbrauchen; denn das Wefen diefer Welt vergeht," Es
bekommt alles einen sekundären Wert, weil es überboten wird durch
etwas Größeres, auch der Bestand und die Ehre und Macht der
eigenen Nation kann darum nicht mehr die ausschlaggebende Rolle
spielen. Auf diese Weise wird doch die Welt von innen heraus
umgestaltet, ohne daß wir viel „machen". Nicht wir sind es, die
das Reich Gottes herbeiführen, aber an demselben, ob es nun fern
oder nahe sei, auch im Chaos der Welt festhalten und trotz des
tragischen Verlaufs der Dinge an dasselbe glauben, das können
und sollen wir. Je größer und empfindlicher dadurch die Spannung
in uns wird, desto näher wird es gerückt. Uns nicht einfach mit
den Dingen in der Welt abfinden, sondern jene Spannung in uns
tragen, das ist's was Jesus den Seinen zumutet: Selig sind, die
da hungern und dürsten nach dem Reiche Gottes und seiner
Gerechtigkeit, L, Stückelberger.

Der Kampl um den frieden.
„Ich bin nicht gekommen, den Frieden

zu bringen, sondern das Schwert."

^e höher das Ziel, desto herber der Kampf. Der Friede bildet
I hier keine Ausnahme. Er ist aber ärgeren Mißverständnissen

und traurigeren Zerrbildern ausgesetzt, als andere hohe Ziele.
Frieden, sagt man, kann es denn einen Kampf geben um den
Frieden? Er ist doch die Leugnung des Kampfes, seine Aufhebung.


	Jesus - der Krieg - wir

