
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 11-12

Artikel: Der Weg zum Frieden

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133297

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 457 —

ver Weg zum frieden.

lAaß ein entscheidender Kampf für den Frieden einsetze, ist jetztI das eine, was not ist. Davon hängt meines Erachtens nicht
mehr und nicht weniger ab als die Zukunft des Abendlandes

und der Christenheit, ja vielleicht nicht nur der Christenheit, sondern
des Christentums, wenn nicht sogar dessen, was mehr ist als das
Christentum; die ganze neue Welt, zu der uns durch die große
Katastrophe die Pforten aufgetan find, geht verloren, wenn mcht
hinter das Vergangene ein fester Strich gesetzt wird und eine
gewaltige Macht überall aufsteht, die erklärt: „Es darf keinen Krieg
mehr geben". Wenn das nicht geschieht oder nur halb geschieht,
wenn dann ein Friede geschlossen wird, der nur der Anfang neuer Kriegs-
rüstungen ist oder im besten Fall ein Friede der Ermattung, ohne
Friedensgeist und Friedenswillen, dann kommt nichts von dem
großen Guten, das allein dem großen Uebel, das jetzt geschieht,
einen hohen Sinn verleihen kann, dann sind all die Opfer umsonst
gebracht, all die Ströme des edelsten Blutes umsonst geflossen;
dann behalten alle die schlimmen Mächte, die nun die Stunde
regieren, weiter das große Wort, wir geraten immer tiefer in
Verbitterung und Haß und endigen in einem Abgrund, oder, was
vielleicht noch schlimmer wäre, in einem Sumpfe. Jetzt muß
etwas Entscheidendes geschehen, oder es ist nichts
g e sch eh en, Friede ^ das ist jetzt das große Thema, nein, das
einzige, das allentscheidende; nicht Friede bloß als Ende dieses
Krieges, sondern als Ende jedes Krieges, nicht c i n Friede, sondern
der Friede, die Ueberwindung des Krieges und der Beginn einer
neuen Stufe der menschlichen Entwicklung, einer neuen Aera, ja,
wollte Gott, eines neuen Aeon. Nun ergeht ein gewaltig
dringendes Aufgebot, an alle guten Geister und Kräfte des Abendlandes,

ja der Menschheit, sich zu sammeln auf die entscheidende
Stunde hin, die herankommt, die schon da ist. Es gibt ja Entscheidungszeiten

im Leben der Menschheit sogut wie in dem des einzelnen
Menschen oder Volkes, es gibt Entscheidungsstunden auch in der
Gefchichte des Reiches Gottes. Es ist etwas reif geworden,
es ist eine Möglichkeit geboten, die vorher nicht da war; dann gilt es,
die Frucht zu ernten,' dann gilt es, diese Möglichkeit mit festem
Griff zu erfassen. Geschieht dies, dann ist ein großer Sieg errungen,
dann ist nicht nur ein Schritt vorwärts getan, sondern eine weite
neue Bahn frei gemacht, dann ist ein Durchbruch geschehen, der
neues Wesen aufquellen läßt, das schon lange auf Befreiung harrte.
Solcher Art scheint mir die jetzige Stunde zu sein, eine Stunde
Gottes und des Menschen, wie wenige in der Geschichte dagewesen
sind; darum gilt es, aufzuwachen aus dcm Schlafe, alle kleinen Gedanken,



— 458 —

allen kleinen Streit, all die Hemmungen bewußter und noch mehr
unbewußter Selbstsucht, die lange genug das Werk Gottes unter uns
verstört haben, abzuschütteln und mit leidenschaftlicher Entschlossenheit

das eine Ziel zu ergreifen: „Friede! Wir wollen den Krieg
besiegen, er soll nicht mehr sein".

Aber gerade, weil diese Sache so unendlich ernst ist, ist es
auch unendlich wichtig, daß sie auf die richtige Weise angefaßt
werde. Es gibt ja jetzt eine Fülle von Friedenswillen und von
Friedenswünschen, auch eine Fülle von Friedensbewegungen. Wie
Quellen nach einem Hochwafserregen sprudeln fie allenthalben hervor;
fast aus jedem edlen und feinen Gemüt erblüht seine besondere
Friedensbewegung, die, ach fo gern, sich mit den andern vereinigen
möchte zum Strom, zum alle Hindernisse mit fortreißenden Friedensund

Segensstrom. Schon damit ist eine Gefahr und zugleich eine

Aufgabe bezeichnet: die Kraft des Friedenswillens, die jetzt aus dem
Herzen der Menschheit aufbricht, droht sich in zahllose, vereinzelte
Teilbewegungen zu spalten, die einzelnen Bäche und Flüßlein sich
im Sande zu verlieren. Sie müßten zu einem großen Strom, zu
einer einheitlichen Macht zusammengefaßt werden. Aber diese
Friedensarbeit muß überhaupt mit tiefer Besinnung verbunden
sein, ich möchte sagen: mit Bußstimmung. Sie muß einem Menschen
gleichen, der in seinem Streben eine schwere Niederlage erlitten,
eine tiefe Enttäuschung an sich felbst erlebt hat. Unfere ganze
neue Friedensbewegung muß von der Tatsache aus
gehen, daß die bisherige Schiffbruch gelitten hat.
Diese Tatfache müssen wir uns unerbittlich klar machen. Schiffbruch
gemacht hat die humanitäre Friedensbewegung, Schiffbruch gemacht
die Friedensbewegung des Sozialtsmus und des Christentums.
Damit soll durchaus nicht etwa behauptet werden, daß ihr ganzes
Wollen ein Irrtum oder ihre Arbeit ganz vergeblich gewesen sei,
soll nicht geleugnet werden, daß in allen diesen Formen der Friedenssache

eine Fülle der edelsten Kräfte gewirkt habe; aber das werden
wir uns doch ehrlicherweise sagen müssen: wenn trotz all unserem
Bemühen um den Frieden dennoch dieser Kriegssturm ohne gleichen
über uns hereinbrechen konnte, dann muß an der Art und Weise,
wie wir die Aufgabe angefaßt haben, etwas Ungenügendes gewesen
sein. Wir haben uns vielleicht zu stark an der Oberfläche gehalten,
sind nicht bis zu den Tiefen des Problems gelangt. Wir haben den

Feind nicht genügend erkannt und unseren Krieg gegen den Krieg
mit falschen oder zu schwachen Waffen geführt. Und wenn auch
dies alles nicht der Fall gewesen wäre, so wäre doch klar, daß wir
nach der furchtbaren Erfahrung, die wir nun gemacht haben, in
einer veränderten Stimmung, mit reiferer Besinnung und tieferem
Ernste Mieder an die Arbeit gehen müßten.

Mit tieferem Ernste vor allem! Denn das dürfen und müssen
wir doch wohl bekennen: wenn vielen von uns auch mit dem



— 459 —

Kampf für den Frieden und vielleicht noch mehr dem Kampf
gegen den Militarismus ernst genug war, leidenschaftlich ernst,
so war doch vielleicht sogar in dieser Leidenschaft noch ein
Bestandteil des Willkürlichen, Selbstgemachten. Wir hätten vielleicht
davon auch lassen können, die Flamme dieser Leidenschaft stieg
aus unserem natürlichen Herzen empor und wurde vielleicht doch
auch von weniger heiligen Elementen unseres natürlichen Wesens
genährt. Der Weltfriede war uns eine große, herrliche Sache,
ein Festgedanke, aber vielleicht doch stark nur ein hoher Gedanke.

Für viele war er wohl auch bloß eines jener schönen Ideale, die
man nötig hat, damit sie auf das Leben einen Sonntagsglanz
werfen, mit denen man ein wenig spielt, an denen man sich vielleicht
ein wenig berauscht, ohne baß ihnen die Seele wirklich gehörte.
Auch schien der Weltfriede selbst den Ernstesten seiner Anhänger
mehr ein hoher Traum zu sein als eine nahe Möglichkeit. Diese
Art hat nicht standgehalten.- sie ist es, die Schiffbruch gelitten hat,
ihre Vertreter sind in Masse von der Kriegsbegeisterung mitgerissen
worden und wir haben das Schauspiel erlebt, daß die
leidenschaftlichsten AntiMilitaristen d ie feurigsten Apostel des Krieges
geworden sind. All dieses allzuleichte Wesen ist vom Sturm im Nu
verweht worden. Die Friedensbewegung, die jetzt kommt, hat eine
neue Art. Auch wo sie noch nicht die nötige Gediegenheit und Tiefe
besitzt, eignet ihr doch größerer Ernst. Das ist fchon darum der
Fall, weil, wer heute den Frieden will, den Feind in seiner ganzen
Furchtbarkeit vor sich hat und trotz der Allgemeinheit des Friedenswillens

doch gegen eine Macht stehen muß, die heute triumphiert.
Aber auch unser Ausblick ist anders geworden. Nun ist der
Friede nicht mehr ein schöner Gedanke, sondern eine bittere
Notwendigkeit, Nun ist aus unserer Leidenschaft alles Willkürliche
und bloß dem Selbst Entsprungene verschwunden, ist aus dem Ideal
eine dringende, gewaltig ernste Pflicht geworden. Nun ist auch die
ganze Atmosphäre verändert. Auf der einen Seite stehen Krieg und
Militarismus in unerhörter Macht und Glorie da, auf der andern
Seite hat der Friedensgedanke eine Wucht gewonnen, wie noch nie.
Mitten in der Niederlage ist ihm der Sieg ganz nahe gerückt. Wo
wir vorher einem großen und herrlichen Zukunftsideal dienten,
da kämpfen wir heute für eine gewaltig dringende Gegenwartsforderung,

für eine Möglichkeit, die nahe Wirklichkeit werden kann,
wenn wir das unsrige recht und ganz tun.

II.
Treten wir so mit einem tieferen Ernst au die Aufgabe heran,

so a uch mit einer tieferen Erkenntnis. Diese Erkenntnis bezieht
sich zunächst auf den ganzen Zusammenhang des Kampfes,
den wir zu führen haben. Und hier stoßen wir auf die zweite
Forderung, die wir zu erfüllen haben, wenn dieser recht orientiert



— 460 —

fein soll: Wir follen nicht den Frieden allein, als
eine Sache für sich, erstreben, sondern die ganze
Welt, deren Frucht er ist. Die Gefahr liegt ja nahe, daß
wir unfere ganze Kraft darauf vereinigen, zunächft einmal diesem

entsetzlichen Krieg ein Ende zu machen. Wir fühlen sein ganzes
Grauen wie einen persönlichen Vorwurf und möchten jedes Mittel
ergreifen, um nur einmal diesem Jammer und Greuel ein Ziel zu
setzen. Wie bewegt uns auch schon der einfache Gedanke, diesen
und jenen Menschen, den wir besonders lieb haben und von täglicher
Gefahr und Not (äußerer und vielleicht noch mehr innerer) umgeben
wisfen, aus dieser Hölle gerettet zu fehen! Auch bleibt auf alle
Fälle bestehen: je rascher wir den Frieden bekommen, desto besser.
Aber es muß ein wirklicher Friede fein, nicht bloß ein Scheinfriede;
es muß ein Friede sein, der nicht nur diesem Krieg ein Ende setzt,

sondern, fo Gott will Und wir unsere Pflicht tun, jedem Krieg. Und
wenn ein Friedensschluß stattfände, der nicht das wäre, was wir
wünschen, ja sogar, wenn er dies wäre, müßten wir den Kampf
fortsetzen, den Kampf für jene ganze Welt, in der kein Krieg mehr
werden kann.

Es gilt nun, dem Krieg an die Wurzeln zu
gehen. Zu den Fehlern der bisherigen Friedensbewegung jeder
Art gehört doch Wohl auch, daß sie dies nicht genügend getan hat.
Es wäre zwar durchaus ungerecht, wenn man behaupten wollte, daß
sie es gar nicht getan habe. Man hat auf eine falsche Erziehung
und Geschichtsdarstellung hingewiesen, die das kriegerische Ideal
immer wieder lebendig mache, oft im bewußten Dienst des

Chauvinismus; man hat in diesem Chauvinismus und dem ihm
verwandten Nationalismus eine der Mächte erkannt, die zum
Kriege drängen; man hat (natürlich besonders von sozialistischer
Seite) den Kapitalismus und Imperialismus als dessen stärkste

Wurzel bezeichnet und an Stimmen, die den Grundsatz: „8i vis
päLsm, pars, bsllum"') für psychologischen und ethischen Wahnsinn
erklärten, hat es durchaus nicht gefehlt. Auch hat man von religiöser
Seite nie zu betonen unterlassen, daß der Krieg eine Folge dcr
menschlichen Sünde, besonders der Selbstsucht sei. Trotzdem müssen
wir sagen, daß diefer Krieg, der gleichsam der Krieg, der Krieg der
Kriege ist, die reinste, furchtbarste Gestalt des Krieges, die letzte
Offenbarung seines Wesens, uns Tiefen aufgetan hat, die wir fo noch
nicht recht gesehen hatten. Nun erst ahnen wir seine tiefsten Wurzelu,
seine Weltbedeutung, seine Größe, nun erst stehen wir dem Gegner
Auge in Auge gegenüber und dies gehört zu dem entscheidenden
Charakter der Lage, in die wir eingetreten sind. Nun stellt sich uns
klar und gewaltig die Aufgabe dar: gegen eiue ganze Welt
zu kämpfen, die der Nährboden des Krieges ist.

') Willst du Frieden, so rüste denZKricg,



— 461 —

Damit ist das Programm der Friedensbewegung ins Große
gewachsen. Es ist eben das eine Programm unserer ganzen sittlichen
und religiösen Arbeit geworden; wir könnten sagen: das Programm
einer neuen Kultur, wenn wir nicht etwas Besseres meinten als was
uns heute das Wort „Kultur" nahe legt.

Dieses Programm kann hier nur angedeutet werden. Mehr ist
auch nicht nötig, da seine Entwicklung ja die ganze Aufgabe der
kommenden Zeit ist. Zu den sichersten Erkenntnissen, zu denen
das Nachdenken über die Dinge, die wir jetzt erleben, uns geführt
hat, gehört die Einficht, daß sie eine Katastrophe unserer Kultur
bedeuten. Davon ist in diesen Blättern vorläufig genügend, wenn
auch keineswegs erschöpfend, geredet worden. Aber wir müssen
nun noch hervorheben, was zwar darin auch schon angedeutet, aber
noch nicht genügend herausgearbeitet worden ist: daß diese
Kultur ihrerseits selbst nur eine natürliche Frucht
gewisser in den Tiefen des Menschenwesens
wurzelnder gewaltiger Triebe und Mächte ist. Diese müssen
besiegt (vielleicht besser: erlöst) werden, wenn nicht bloß ein
Friede, sondern der Friede kommen soll. Um es in der religiösen
Sprache auszudrücken: nur durch die Wiedergeburt
gelangt, wie der einzelne Menfch, so auch die Welt
zum Frieden. Einen Frieden können Diplomaten und
Feldherren machen, der Friede kommt anderswoher.

Versuchen wir, nur einige Hauptpunkte dieses Programms
anzudeuten, diefe letzten Wurzeln des Krieges zu finden, diese Welt,
die den Krieg erzeugt, zu beschreiben und gehen wir dabei aus von
dem, was obenaufliegt, um allmählich die uns zugängliche Tiefe zu
erreichen.

Daß unsere heutige äußere Politik mit ihrem „Realismus",
das heißt: ihrem grundsätzlichen Absehen von aller sittlichen oder

gar religiösen Orientierung, ihren Kriegsrüstungen, ihrem Spiel
von Trug und Gewalt, zum Kriege führen muß, liegt auf der Hand.
Sie ist 'ja eigentlich schon Krieg, nur noch nicht blutiger. Von
dieser Art von Politik gilt g:wiß das berühmte Wort des klassischen

Militärschriftstellers, daß der Krieg die Fortsetzung der Arbeit der
Diplomatie sei, nur mit anderen Mitteln. Darum ist auch klar, daß

zum Kampf um den Frieden der Kampf gegen diese Politik gehört,
vielleicht gegen alles, was man heute Politik zu nennen pflegt.
(Stoße sich an diefem Satze, wer Lust hat!) Aber es ist klar, daß
diese Politik selbst auch Frucht ist und zwar zunächst der
wirtschaftlichen Verhältnisse. Der heutige Krieg wird ja um
wirtschaftliche Macht geführt, der ein politischer Untergrund verschafft
iverdeu soll. Unser heutiges Wirtschaftssystem ist ja auch Krieg,
mau könnte sagen: unblutiger, wenn man sich nicht daran erinnerte,
wie viel Herzblut es täglich und stündlich fordert. Darum ist
keine Beficgung des Krieges möglich, bevor das heutige System



— 462 —

des wirtschaftlichen Lebens durch ein anderes ersetzt ist, durch eines,
das von vorneherein Frieden und nicht Krieg ist. Aber auch jenes
wirtschaftliche System ist seinerseits eine Frucht, es ist die
Auswirkung des Egoismus. Und nun gelangen wir zu der
offenkundigen Tatsache, daß unfer ganzes Zusammenleben
ja eigentlich Krieg ist. Wieder möchte ich sagen: unblutiger,
aber wieder erinnern wir uns, daß in diesem Krieg mehr Herzblut
vergossen wird als in allen „blutigen" je verströmt ist. Hier sind
wir «bei zunächst wohl zur letzten Tiefe gelangt, freilich, ohne darin
fchon klar zu sehen. Gewiß ist, daß Egoismus und Friedlosigkeit
ein- und dasselbe sind. Es mag zufriedene Egoisten geben,
aber nicht Egoisten, die Frieden haben, Sie brauchen nur in
ihrer Zufriedenheit gestört werden und sofort schlägt die Kriegsflamme

aus ihnen auf. Der Egoismus beruht auf einer inneren
Leere. Dieses begehrt nach Ausfüllung und daraus entsteht die
Unruhe, Diese treibt zum Raub, sei es physischer, sei es geistiger.
Es wird Raub geübt am allgemeinen Leben zu Gunsten dieses Ego.
Und doch schafft dieser Raub seinem Besitzer nicht Frieden, sondern
nur neue Unruhe. Er möchte die ganze Welt haben und die ganze
Welt machte ihn, wenn er sie hätte, nicht satt.

Das ist die Tatfache, worin von alters her die Geister, die
am tiefsten in das Geheimnis des Menschen geblickt, die letzte
Ursache der Friedlosigkeit der Welt erkannt haben. Daraus
entstand dann die Antwort auf die Frage, wie der Welt Friede
verschafft werden könne. Sie lautete: die Welt muß versöhnt
werden mit Gott! Das ist vor allem die Antwort des neuen
Testamentes. Es ift das Buch des Friedens; daran ändert kein

Kriegstheologe etwas. „Leben" und „Friede" find die beiden Worte,
worin die höchste Gabe des Gottesreiches am häufigsten zusammengefaßt

wird. Auch ist ganz selbstverständlich, daß diefer Friede,
der Friede des Gottesreiches, auch den „blutigen" Krieg ausschließt.
Aber nun ist es freilich bezeichnend, daß wir im neuen Testament
wenig von den Mitteln und Wegen zur Beseitigung des blutigen
Krieges vernehmen, sondern fast ausschließlich von dem Einen:
daß die Menschen Frieden bekommen mit Gott. „Lasset euch ver«
söhnen mit Gott" lautet die Losung. Was bedeutet diese Auf.
forderung, die vielen von uns heute so fremd vorkommt? Was sie

auch son^t noch bedeuten möge, fo bedeutet sie doch jedenfalls, daß
der Mensch befreit werden, müsfe von der Unruhe und Friedlosigkeit.
Diese kommt zustande durch sein trotziges oder verzagtes Verharren
in sich selbst; sie wird besiegt dadurch, daß er sich Gott öffnet, daß

er Gott erkennt als die Liebe, d.h. als den, der all seinem innersten
Verlangen überschwängliche Erfüllung gibt, sein Reichtum und sein
Leben und damit sein Friede wird. Diese Liebe Gottes hat in Jesus
Christus ihren vollen Sinn und Reichtum erschlossen, besonders
in seinem Kreuze, das der stärkste Gegensatz zu d er Welt ist.



— 463 —

die zum Kriege führt. Darum ist Christus der Friede. Wenn aber
ein Mensch diesen Frieden hat, dann kann er auch Frieden haben mit
den Menschen, Er faßt sie anders auf als vorher. Er kann nicht
mehr rauben, sondern kann, ja muß hergeben. Er ist in die
Welt des Friedens eingedrungen und strömt ihre Art nach allen
Seiten aus.

Ich bin mit Absicht bis zu diesem Punkte vorgedrungen, um
das Wort vom Frieden und den Weg zum Frieden vor aller
Oberflächlichkeit zu bewahren. Die Tiefe, in die wir steigen müssen, um
die Wurzel des Krieges (und des Friedens) zu finden, ist damit
vielleicht erreicht, aber nicht durchwandert. Es ist eine ganze Welt,
die zum Kriege führt. Wir können sie nun die un erlöst e Welt
nennen. Es ist die Welt, wo nicht Gott Regiert, sondern die Dämonen.
Der Krieg ist eine jener „Mächte" des neuen Testamentes, worin
der unerlöste Weltgeist gewisse Zusammenballungen nnd gewisse fast
persönliche Verkörperungen findet, ähnlich dem Alkoholismus und
der geschlechtlichen Unzucht, nur mit dem Unterschiede, daß er
immerhin einer höheren Sphäre angehört als sie und darum auch
die Edelsten begeistern kann. Es dient dem Krieg, wer überhaupt
der „Welt" dient. Wer dem Mammon verkauft ist, bewußt oder
unbewußt, wer sich von dem Dämon der Sinnlichkeit besiegen läßt,
wer in feinem Tun vom Ehrgeiz bewegt wird, der erzeugt so gut
Krieg wie wer den Militarismus stützt und preist. Denn er dient dem
Geist, der Zwietracht schafft, er schlägt sich zu der Welt der Dämonen,
die eine Welt der Friedlosigkeit ist, er hilft jene Wetterwolken bilden,
aus denen eines Tages der Kriegsblitz flammt. Der böseste dieser
Geister aber bleibt der Egoismus; er ist der Vater der übrigen.
So ist es kein Zufall, sondern in einer tiefen Ordnung begründet,
daß die Zeit, aus welcher der Krieg der Kriege emporgestiegen ist,
eine Zeit war, wo Mammonsdienst und Sinnendienst zu ungeheurer
Macht herangewachsen waren, aber am meisten doch die Selbstsucht
Es war ein soziales Zeitalter, gewiß, aber das heißt bloß, daß in diesem
Punkte, wie in allen andern, eine Gegenbewegung da war, hebt aber die
Tatsache nicht auf, daß wir ein grenzenlos felbstbefangenes Geschlecht
waren „Ein jeglicher sah aufweinen Weg." Auch solche, die den
Sozialismus verkündeten und deren drittes Wort die Liebe war,
suchten oft im Grunde sich selbst und zogen das Höchste in den Dienst
ihres Ich. Eine tiefwurzelnde Eitelkeit lebte in den Menschen dieses
Geschlechtes. Der Drang, original zu sein, gescheidter, tiefer, frommer
zu sein als andere, fraß wie eine Seuche an den Seelen. Gemeinsames
Arbeiten für eine große Sache war in höheren Sphären sehr schwer
geworden. Die Welt war voll von dem stillen, verzehrenden Kampf
dieser Egoismen. Jener Geist des Schlechtmachens, des Herunterziehens,

der Verleumdung, der jetzt von Volk zu Volk tobt, ging
unter uns im stillen — und nicht immer bloß im stillen — um und tat
sein verheerendes Werk. Dieser Egoismus wurde nicht felten zur



— 464 —

Frechheit, die fich von Gott und Mensch losriß und Göttliches und
Menschliches zum Raub machte. Aus all diesen Elementen, den
im Leben des Einzelnen und kleinerer Gemeinschaften wirkenden,
wie den zu gewaltigen Zusammenballungen gewordenen, entstand
mit Notwendigkeit das Gerichtswetter, das sich nun über die Welt
entladen hat. Es ist der Sturz einer „Kultur"; es ist das Austoben
eines Geistes, der in unserem ganzen Leben mächtig war; es ist die
stets unter uns vorhanden gewesene Glut des Krieges, die nun als
ungeheure Flamme zum Himmel schlägt; es ist die Offenbarung
des Kriegswesens der Welt und seine Katastrophe.

Wenn dem so ist, worin besteht denn der Kampf gegen den
Krieg? Er bekommt eine fehr große Front. Er wird, verneinend
gesprochen, ein Kampf gegen das ganze Reich der unerlösten Welt,
bejahend gesprochen ein Kampf um Gott und das Gottesreich. Nur
von der Wiedergeburt aus dem Leben Gottes kann der Welt der
Friede kommen. Von hier aus strömt er in die Weite der Welt.
Es muß zu einer neuen Orientierung unserer ganzen Kultur kommen.
Die Politik, das soziale Leben, die Erziehung muß einen anderen
Charakter annehmen, kurz, ein Neubau errichtet werden. Aber was
wir hier bekennen möchten, ist dies: die wichtigsten Schlachten im
Krieg gegen den Krieg werden vielleicht gar nicht in diesen großen
öffentlichen Kämpfen um eine Neuordnung der Welt geschlagen,
sondern in der Stille des persönlichen Lebens. Wo ein Mensch, wenn
er hassen möchte von ganzem Herzen und alle Ursache dazu hätte,
fich über den Haß erhebt, in heißem Ringen, und dazu kommt, zu
segnen, die ihm fluchen, wo ein Mensch eine Versuchung des Geizes
oder der Sinnlichkeit zurückschlägt, wo ein Mensch sein Ich hingibt
in Verkennung ja Schmach „um Christi willen", wo mit einem Wort
in einem Menschen Gott groß wird, da ist eine Schlacht für den Frieden
gewonnen, die vielleicht entscheidender ist als die Beschlüsse eines
Friedensparlamentes, da ist ein Durchbruch geschehen von Kraft der
Versöhnung, die weit und tief in die Welt strömt.

Aber wie — wenn dies so ist, was hat dann der Kampf um
den Frieden noch für einen besonderen Sinn? Ist das, was wir
nun ausgeführt haben, etwas Neues und nicht vielmehr eine
altbekannte Wahrheit? Also kann, scheint es, die Aufgabe nur die fein, auf
den bisherigen Wegen fortzufahren. Frieden schafft, wer für alles Gute
und Rechte eintritt, wer für Gott und die Menschen arbeitet; einer
besonderen Friedensbewegung aber bedarf es nicht. Ja vielleicht darf
es uns auch nicht so sehr darauf ankommen, gerade eine bestimmte
Form des allgemeinen Krieges, eben den „blutigen"Krieg, zu bekämpfen.
Das ist ja nicht einmal seine schlimmste Form. Sie wird von selbst
verschwinden, wenn einmal ihre Bedingungen verschwunden sind. Es
führt vielleicht nur zur Oberflächlichkeit, wenn wir uns zu sehr gerade
gegen diese eine Form einsetzen, als ob es auf sie allein ankäme,
auf Frieden um jeden Preis, auf die Frucht ohne den Baum.



^ 465 ^
Diese Folgerung liegt nahe und doch halte ich sie für

oberflächlich. Sie geht von der Meinung aus, als ob die Arbeit für das
Reich Gottes sich auf eine Weise vollziehen müsse, die wir dogmatisch
nennen könnten, d. h. so, daß das Ganze der Wahrheit immer in einer
systematischen Vollständigkeit auf der Tagesordnung stünde.
Jn Wirklichkeit scheint es sich auf eine erzieherische oder, wenn wir
wollen, entwicklungsmäßige Weise gestalten zu müssen. Es werden
von Zeit zu Zeit bestimmte Programmpunkte des Gottesreiches auf
die Tagesordnung gesetzt, bestimmte Wahrheiten, Aufgaben in den

Vordergrund geschoben und zu beherrschenden gemacht. Wie wir oben
erklärt haben: es ist etwas reif geworden und soll geerntet werden;
an einem bestimmten Punkte soll eine Entscheidung fallen und dadurch
das Ganze einen Ruck vorwärts kommen. Denn in diesem einen
Punkte faßt sich nun die ganze Wahrheit zusammen, diese Wahrheit,
die ja kein System, sondern ein Lebensstrom ist. Er wird die Wahrheit,
wie sie für eine bestimmte Zeit, ein ganzes Geschlecht ist. Es geht
im Kampf um ihn ums Ganze und wer meinte, um des Ganzen
willen von ihm absehen zu müssen, der verlöre das Ganze, der ginge
statt den Weg Gottes seinen Weg und bliebe unfruchtbar. So hat
Gott uns jetzt vor das Friedensproblem gestellt. An ihm wird uns
jetzt klar, was uns fehlt und was Gott will. Es hieße, weiser sein
wollen als Gott, wenn wir jetzt andres treiben wollten; es wäre ein
gewisser Eigensinn oder Hochmut, der uns verführte, unsere Gedanken
wichtiger zu nehmen, als Gottes Andrängen. Gerade wie Gott in
der sozialen Gährung uns die Wahrheit des ganzen Gottesreiches
nahe gebracht hat, so tut er es nun durch den Kampf um den Frieden.
Es bleibt entscheidend, daß wir jetzt diesen Kampf mit dcm Aufgebot
aller Kraft kämpfen, daß wir den Frieden durchsetzen.

Aber wir führen diesen Kampf mit der richtigen Orientierung.
Wir verkündigen nicht bloß ein verkürztes, sondern das ganze
Evangelium des Friedens. Wir machen an der Friedensforderung das

ganze Gottesreich klar. Und wir finden dafür — das ist gewiß
— mehr Verständnis als bisher. Auch dieser Predigt ist es

ja ergangen, wie der Friedenspredigt im Einzelnen: sie ist nicht recht
ernst genommen worden. Sie konnte vielleicht gar nicht recht
verstanden werden. Jetzt aber sind viele Augen geöffnet, viele Herzen
bereit, jetzt kann sie wirken in ihrem ganzen Ernst und ihrer ganzen
Seligkeit. Jetzt soll sie anheben mit neuer Macht. Denn nachdem
alle Träger des Guten zuschcmden geworden sind: Weltkultur, Kirche,
Christentum, Sozialdemokratie, bleibt dieses Eine auf dem Plan, das
mehr ist als alle: das Gottesreich — worin das ganze Reich des
Menschen enthalten ist.

So wird an dem Punkte, auf den es am meisten ankommt, der
Kampf um den Frieden vor Verflachung gerettet. Statt selb st
oberflächlich zu werden, führt er vielmehr zu einer
Vertiefung unseres ganzen sittlichen und religiösen Lebens.



— 466 —>

III.
Aber es gibt noch einige andere Punkte, wo das Schiff der

Friedensbewegung davor bewahrt werden mnß, auf den Sand zu
geraten oder an Klippen zu stoßen.

Der erste dieser Punkte scheint mir den größten Ernst zu
besitzen. Wir könnten uns fragen, ob es nicht richtiger wäre, jede
Friedensbewegung der Menschen einzustellen, weil nun Gott selbst
Friedensbewegung in großem Stil — in göttlichem Stil! — macht.
Damit ist in der Tat eine Frage aufgeworfen, die Vielen von uns
in den letzten Monaten zu fchaffen gemacht, uns in ein gewisses
inneres Schwanken versetzt, vielleicht sogar in einen äußerlichen Widerspruch

zu uns selbst gebracht hat. Wenn wir auf das Entsetzliche
sahen, das in der Welt geschah, im großen ganzen und im einzelnen,
und dies in der „christlichen" Welt, und wir unsere Mitschuld, unsere
Verantwortlichkeit mit heftiger Gewalt empfanden, dann war es

uns, als dürften wir keinen Augenblick zuwarten, sondern müßten
tun, was wir nur könnten, um den fnrchtbaren Brand zu löschen,
müßten alle Friedensmächte aufbieten, müßten für jede Stunde
ruhigen Schlafes oder harmloser Freude um Vergebung bitten.
Befonders in der ersten Zeit, wo uns die Tatsache des Weltbrandes
noch unglaublich und unerträglich schien, trat diese Stimmung in
voller Starke auf, aber sie erneuert sich von Zeit zu Zeit, namentlich
dann, wenn die Not in bestimmten Einzelformen uns wieder
befonders nahe tritt. Daneben aber ist immer eine andere dagewesen,
die doch im großen und ganzen vorwaltete: Gott ist am Werke;
er schafft nun Frieden auf feine Weise. Gott hat das Wort, es

gilt nun, ihn reden zu lassen. Wir haben genug geredet, ohne
Erfolg, nun lassen wir ihm das Wort. Sorgen wir, daß es recht stille
werde, damit er gehört werden könne. Wie oft stören wir ein Werk
Gottes dadnrch, daß wir mit unseren Worten dazwischen kommen!
Dadurch werden die Menschen von Gott wieder zum Menschlichen
gelenkt und geraten aus der einfachen Wahrheit in den Wirrwarr der

Pläne und Meinungen, aus dem Ernst der göttlichen Gerichte in das
Spiel der menschlichen Gedanken hinein. Die Menschen lassen sich

das wohl gefallen. Denn es ist ihnen unheimlich, mit Gott allein
zu sein, seiner Wahrheit, seiner gewaltigen Rede unmittelbar ausgesetzt

zu sein, nnd sie sind jedem dankbar, der zwischen sie und Gott
tritt. Ich glaube in der Tat, daß dies das Bedürfnis, vor Gott zu
fliehen, viel mehr die Anziehungskraft mancher religiösen Veranstaltungen
der ersten Kriegsmonate gewesen ist, als das umgekehrte Verlangen,
zu ihm zu fliehen; ich glaube, daß die Kirchen wieder einmal, indem
Eifer, Gott zu Hilfe zu kommen und eine „religiöse Erweckung" zu fördern
und zu benutzen, ein Erweckungswerk Gottes verhindert haben.
Das zeigt sich an den Früchten, d. h. deren Ausbleiben.

Dem gegenüber gilt es festzuhalten: Gott ist es, der den
Frieden schafft. Das ist der feste Grund unserer Hoffnung für



die Welt und nicht menschliche Stimmungen und Bewegungen; er ist's,
„der den Kriegen steuert in aller Welt, der Bogen zerbricht, Spieße
zerschlägt und Wagen mit Feuer verbrennt." Er predigt und die

Menschen müssen hören, wenn wir nicht dreinreden. Und wir
werden uns vielleicht gerade darum drein schicken müssen, daß nicht
rasch ein äußerer Friede wird. Es muß noch viel Kriegsstoff aus
der Welt geschafft werden, bis Friede werden kann, viel Hochmut,
Haß, Lüge, Verblendung. Diese Geister müssen sich wohl noch
austoben, um an ihrem Austoben zusammenzubrechen. Es muß noch
viel von dem kleinlichen, gemeinen, wüsten Wesen, das der Kriegssturm

aufgewirbelt hat, mit Feuer verbrannt werden, bis die Gemüter
für eine erneuerte Welt gereinigt sind. Vielleicht müssen wir darum
noch tiefer hinabgetaucht werden in die Not — wir Alle! — müssen
durch noch furchtbarere Gluten, bis zuletzt ein allgemeiner Schrei nach
Frieden ertönt und jene Leidenschaft des Friedenswillens erwacht, die

sagt: „Genug; kein Krieg mehr; Friede!"
Also Gott machen lassen! — Aber wie denn — follen wir

nichts mehr tun und alles vorher Gesagte umsonst sein? Keineswegs;
vielmehr ist die Aufgabe, unser Tun sv dem Tun Gottes einzu-
ordnen und unterzuordnen, daß es dieses nicht stört, sondern ihm
dient. Das ist ja überhaupt das rechte Verhältnis zwischen göttlichem
und menschlichem Schaffen. Jener Widerspruch ist ja nicht nur in
dieser Sache vorhanden, sondern zieht sich durch unser ganzes Tun
und Lassen, es ist eine jener Antinomien, die am Grunde alles Lebens
liegen. Das göttliche Schaffen hebt das menschliche nicht auf und
das menschliche nicht das göttliche; vielmehr ist das Verhältnis so,

daß Gottes Schaffen immer mehr ein Schaffen der Menschen werden
will und umgekehrt das Schaffen der Menschen in dem Maße
wirkliches Schaffen wird, als es aus göttlichem Leben und Antrieb quillt.
Gott will Mitarbeiter, will Zeugen haben, er will selbständige Söhne
haben, die in Freiheit und Ehrfurcht feinen Willen erkennen und tun;
er will selbst Gestalt gewinnen in einer Welt von in Freiheit ihm
gleichgestalteten Geistern.

Jn diesem Licht bekommt unsere Aufgabe eine neue Klarheit.
Sie wird bescheidener und doch gerade dadnrch größer. Wir sollen
nichts gewaltsam machen, sondern sollen Gottes Gedanken zu
verstehen suchen und sie dann Andern deuten, so gut wir können, gleichsam

in Piano, daß Gottes Stimme nicht durch menschlichen Lärm
übertönt werde. Wir sollen allerdings auch die Stimme laut erheben,
nämlich gegen jenen Aufruhr der Welt und die Riesenstimme des
Lügengeistes. Den Dämonen sollen wir widerstehen mit starkem
Zeugnis für Christns, dem Moloch zwischen die Zähne treten, daß er
uus zerreiße und daran sterbe. Wir müssen alle Kräfte des Friedens
fammeln, daß sie nicht verloren gehen in dem Sturm des Hasses, der
jetzt durch die Welt braust, in dem alle Wahrheiten des Evangeliums
ein Traum nnd Hohn zu werden, die Bergpredigt und das Kreuz,



— 468 —

Christus, Gott, zu verschwinden scheinen. Sie müssen sich sammeln,
sich stärken im Glauben an die Sache Christi, müssen Buße tun, sich

vertiefen und fo eine Kraft werden, die fich stärker erweist, als die

entfesfelten Weltmächte mit ihrem Toben. Unsere Lage ist heute in
manchen Beziehungen überraschend der der urchristlichen Gemeinden
ähnlich geworden. Wie diese einst, wohl missend, daß Gott allein den

Sieg schaffen könne, doch nicht die Hände in den Schoß legten, fondern
eine sehr angespannte Arbeit taten, um dem Tun Gottes den Weg
zu bahnen, fo haben wir heute gerade darum viel zu tun, weil Gott
so mächtig am Werke ist. All' unser Tun hat nur insoweit Wert,
als es auf Verständnis Gottes beruht, Mitarbeit am Werke Gottes
ist; vieles von dem was jetzt für den Frieden getan wird, muß wohl
zugrunde gehen, weil es dieser Bedingung nicht entspricht; aber es

ist dafür unsere Kraft, daß wir rufen dürfen: „Gott will es!"
Noch ein zweiter Punkt scheint mir besonders wichtig zu sein

und droht zu einer Klippe zu werden, wovon die Bewegung in den

Anfängen schon scheitern könnte. Die Gefahr hat eine doppelte Gestalt.
Einmal: es droht der Bewegung die Gefahr der Halbheit.
Diese stellt sich ja immer ein, wo ein neuer Durchbruch geschehen soll.
Mit Regelmäßigkeit treten sich dann zwei Denkweisen gegenüber. Die
eine glaubt, das Neue am besten zu fördern, wenn sie möglichst an
das Bisherige anknüpfe, einen radikalen Bruch vermeide, das
Vorhandene organisch fortbilde, bestehende Einrichtungen und Gefühle
schone; sie ist pädagogisch, opportunistisch (oft im besten Sinne), evo-
lutionistisch; sie rechnet mit dem Relativen; sie will die Idee dadurch
retten, daß sie ihren allzu scharfen Glanz etwas verhüllt. Die andere
aber meint, die Idee siege am leichtesten, wenn sie in aller Klarheit
enthüllt werde; sie erringe dann zwar nicht leicht Triumphe, gewinne
nicht sofort Massen, sondern führe zunächst zum Kreuz, aber damit
zu einem wirklichen Sieg, während auf dem andern Wege ein rascher
äußerlicher Scheinsieg zustande komme, der zuletzt auch mit einer äußeren
Niederlage ende. — Diese Denkweisen treten einander nun auch beim

Kampf um den Frieden entgegen; sie tragen den Krieg in das Heer,
das gegen den Krieg kämpft, teilen es in streitende Gruppen und
lähmen seine Kraft.

Welche der beiden Denkweisen hat recht? Nach meiner Ansicht
die zweite, zum mindesten in unserem Fall, in dem Kampf, worin
wir heute stehen. Denn wenn irgend etwas uns durch die furchtbare
Erfahrung, die wir Alle gemacht haben, klar geworden ist, so jedenfalls
das Eine: daß nun mit halben Gedanken und halben Maßregeln nichts
mehr ausgerichtet wird. Ihre Zeit ist vorbei. Sie machen keinen
Eindruck mehr, sind ein stiller Spott geworden. Nun gilt nur noch
Eines: unbedingter Kampf gegen den Krieg und alles
was mit ihm zusammenhängt. Es darf keinen Krieg mehr
geben. Dieser Antimilitarismus, vorher nur ein Bekenntnis enger
Kreife und eine ferne Zukunftsansficht, muß nun zur Losung der



— 469 —

Massen und zur Leidenschaft der Völker werden. Anders wird uns
nicht geholfen.

Aber indem wir dieses Wort von Antimilitarismus aussprechen,
tritt sofort die andere Seite der Gefahr hervor. Ein Wirbel von
Fragen und Bedenken erhebt fich. Antimilitarismus? Heißt das nicht
Verweigerung des Wehrdienstes und — folgerichtigerweife — auch der
Wehrsteuer, militärische Abrüstung? Ist das nicht das anarchistische,
das Tolstoische Ideal? — Darob erschrecken die Einen. Nein, fo weit
wollen sie, können sie nicht gehen. „Das Vaterland muß doch
verteidigt werden. Am wenigsten kann unfer Land (gemeint in praxi:
jedes Land!) vorangehen. Ueberhaupt: was kann und soll in solchen

Dingen der Einzelne tun? Wir geraten auf diesem Wege bloß ins
Utopische hinein. Nein, wir müssen allgemeine Maßnahmen treffen:
erzieherische, soziale, politische Abgrabung des Krieges, internationale
Abmachungen und Einrichtungen; der Einzelne aber muß inzwischen
mitmachen, was vorläufig nicht zu andern ist. Lassen wir dieses

Problem des Antimilitarismus, das bloß irreführt und aufregt, auf
der Seite und tun wir, was praktisch ist." — So die Einen. Die
Andern aber finden umgekehrt, daß gerade auf die Lösung dieses
Problems alles ankomme. Denn jede folgerichtige Bekämpfung des

Krieges müsse zuletzt auf diesen Punkt stoßen. Wenn man einmal
überzeugt sei, daß Krieg und Christentum (oder Krieg und Sozialismus)
sich ausschließen, so müsse man damit Ernst machen, koste es was es
wolle. „Aber sind wir so weit? Sind unsere Ueberzeugungen in dieser
Sache so klar? Besitzen wir zu diesem Schritt die Kraft? Sind die
Völker so weit, daß wir sie auf diese Buhn weisen könnten? Ist das
Gottesreich so weit? Wenn aber nicht, was dann? Dann müssen
wir offenbar den Kampf um den Frieden zunächst sein lassen, auch
diesmal wieder, um nicht oberflächlich zu werden; wir müssen ihn auf
eine innere Linie verlegen, um einst in Ganzheit hervorbrechen zu
können."

Ist das richtig? Ich meine, auch hier wieder, das heiße
dogmatisch denken, statt genetisch. Ist es nötig, daß wir, wenn wir zu
handeln beginnen follen, schon alle letzten Schritte erkennen müffen,
die unsere ersten nach sich ziehen könnten? Dann wäre wohl noch
nie etwas Rechtes, geschweige denn etwas Großes, getan worden.
Mich dünkt vielmehr, die einzige Art, wie wir uns einstellen können,
sei die, daß wir der Wahrheit, die wir einmal erkannt haben, gehorchen
und es darauf ankommen lassen, was weiter daraus folgt. Wir wissen,
daß Lebenserkenntnis nicht aus systematischer Reflexion kommt, die
dem Tun vorausgeht, sondern aus dem Tun selbst. Wir tun die

Schritte, die wir jetzt tun müssen, entschloffen, weitere zu tun, wenn
sie ebenfalls nötig werden follten; wir pflücken die reife Frucht und
warten, bis andere ebenfalls reif werden. Reif scheint mir jetzt aber
dies zu sein: Krieg und Christentum gehen nicht znfammen. Es darf
keinen Krieg mehr geben. Dafür gilt es nun einzustehen; dafür Zeugnis



— 470 —

abzulegen; dann wird uns weitere Klarheit werden. Wie wir uns
dann zum Antimilitarismus im engeren Sinne des Wortes, von dem
jetzt die Rede ist, stellen werden, wird zu dieser Klarheit gehören.
Die Kraft zum Notwendigen wird auch kommen; jedenfalls wird der
Weg deutlich. Mir persönlich steht dabei allerdings schon lange sest,

daß der Moloch des Militarismus, der ja ein wirklicher gewaltiger
Götze ist, nicht endgiltig besiegt werden kann durch Vereine. Kongresse,
Manifeste, Parlamente, Einrichtungen, sondern nur durch Blut, d. h.
dadurch daß Menschen kommen, Einzelne zuerst, dann eine größere
Zahl und zuletzt Massen, die sich ihm zum Opfer hinwerfen, — aber
nicht so, wie jetzt die Millionen tun! — Menschen, die ihm fo wenig
dienen wollen, als die alten Märtyrer dem Bilde des Cäsars räucherten.
Es ist in der Welt bis jetzt noch nie ein großer Sieg des Guten
errungen worden anders als durch das Kreuz. Diesem Letzten und
Höchsten drängt der ganze Kampf für den Frieden entgegen. Das
gehört zu seiner Tiefe und Größe. Darum trete aus den Reihen,
„wer blöde und verzagt ist". Es naht die neue Heldenzeit des Reiches
Christi, eine schwere Zeit, eine herrliche Zeit. Wie fürchten wir dich!
Wie grüßen wir dich!

IV.
Damit sind wir aber zum Schluß mit Notwendigkeit noch

einmal auf die Bewegungen und Gemeinschaften gestoßen, deren besondere
Aufgabe es ist, den Kampf für den Frieden zu führen. Was für eine
Rolle haben sie, wenn unsere bisherigen Ausführungen richtig sind?

Jn drei Hauptformen tritt uns die Friedensbewegung entgegen:
als allgemein humanitäre, als sozialistische und als christliche. Was
dürfen wir von ihnen erwarten? Welchen Weg müssen sie gehen?

Die allgemein humanitäre Bewegung wird die Aufgabe haben,
auf dem Felde des sittlichen und besonders des politischen Lebens der
Völker diejenigen Gedanken und Ordnungen zu fchaffen, die ein Erdreich

für den Frieden sind. Das ist eine gewaltige Arbeit. Es ist
eine Welt neu zu gestalten. Für diese Arbeit scheint mir nun eben,
wenn sie Erfolg haben will, die Forderung zu gelten, daß sie viel
gründlicher, viel radikaler getan werden muß, als bisher. Wenn diese

Bewegung nicht mehr Erfolg gehabt hat, so ist dies geschehen, weil
sie zu halbherzig war. Wie oft ist es uns ein Aergernis gewesen,
wenn bei schweren grundsätzlichen Kämpfen gegen den Militarismus
die Friedensgesellschaften mit der Erklärung aufrückten, sie seien nicht
etwa mit Sozialdemokraten und AntiMilitaristen zu verwechseln,
sondern gute Patrioten, für einen großen Krieg, besonders einen
Verteidigungskrieg, immer zu haben — und natürlich auch für die gerade
vorliegende Rüstungsvorlage! Dadurch hat diese Art von
Friedensbewegung sich entmannt. Sie muß, durch die schwere Niederlage
belehrt, eine charaktervollere Haltung annehmen. Sie muß sich zu jener
Entschlossenheit erheben, die erklärt: „Krieg jedem Krieg!" Aus dieser



- 471 -
Entschlossenheit heraus muß sie dann für Zustände kämpfen, die den

Krieg verhindern und den Vorwurf der Utopie, die Schmach der Lächer-
keit nicht scheuen. Durch Ganzheit wird sie siegen.

Noch mehr gilt dies von der Sozialdemokratie. Sie ist
noch schwerer niedergeworfen, als die humanitäre Friedensbewegung.
Und auch ihr ist dies begegnet wegen ihrer Halbheit. Sie ist gegen
den Krieg gewesen, und zwar viel leidenschaftlicher, viel charaktervoller,
als jene; aber sie hat ebenfalls erklärt, daß fie einen Verteidigungskrieg

mitmachen würde, und sich etwa darin gefallen, ihren überlegenen
Patriotismus zu bezeugen. Sie hat dabei nicht gedacht, daß es den
regierenden Kreisen mit Leichtigkeit gelingt, jeden Krieg, auch einen,
der im Grunde fehr „ungerecht" ist, in einen Heiligenschein zu hüllen.
Sie hat sich bei der etwas gedankenlosen Rede beruhigt, wenn der
Kapitalismus einmal besiegt sei, so höre der Krieg von selbst auf und
hat nicht bedacht, daß vielleicht ein großer Krieg dem Kapitalismus für
lange das Leben stärken und dafür die Sozialdemokratie beinahe töten
könnte. Sie hat nicht tief genug gedacht, nicht ganz genug gehandelt.
Nun streiten sich in ihrer Mitte die zwei Denkweisen, die wir geschildert
haben. Für uns kann nicht zweifelhaft sein, welche das höhere Recht
hat. Wenn die Sozialdemokratie die verscherzte Selbstachtung und
Achtung der Andern wiedergewinnen will, dann muß sie erst recht sich

zu jener leidenschaftlichen Entschlossenheit des Kampfes gegen den Krieg
überhaupt aufraffen. Auf sie haben alle gefchaut, die Rettung vvr
der Katastrophe erhofften, auch viele ihrer sonstigen Gegner; sie sind
enttäuscht worden. Aber wieder schauen viele auf sie, neue Hoffende.
Wenn der Sozialismus, dessen Hauptträger das Proletariat ist, durch
die tragische Erfahrung mit sich selbst belehrt, noch einmal seine Friedensmission

ergreift und diesmal ihr treu bleibt bis zum Aeußersten, dann
wird er zu einer Macht und Schönheit aufsteigen, die größer ist als
die frühere; versagt er wieder, dann ist es mit ihm vorbei. Jetzt erst
ist die entscheidende Stunde gekommen.

Wenn möglich noch entscheidender ist sie für das Christentum.
Denn hier handelt es sich um das Allergrößte. Noch viel größer als
der des Sozialismus ist der Anspruch des Christentums gewesen, daß
es der Welt den Frieden bringe; desto größer darum sein Fall, desto
ernster für es also die jetzige Stunde. Wenn es jetzt nicht ein
innig ernstes Selbstgericht und eine neue Haltung gibt, dann ist
es vorbei mit ihm. Wenn wir nach dem Ende der jetzigen wieder
in eine neue Kriegszeit hineinkommen, wenn die Geister, die jetzt
triumphieren, die Herrschaft behalten und vielleicht noch von einem
gewissen Christentum ihre Weihe empfangen, dann ist das Reich Gottes
für die Welt verloren gegangen. Vielmehr: das Reich Gottes sucht
sich eine andere Stätte, das „christliche" Europa geht zugrunde. Das
ist der furchtbare Ernst der Stunde. Und nun kommen die Theologen
mit ihren „Problemen". Sie streiten wieder einmal; streiten
darüber, ob Krieg und Evangelinm zusammengehen, ob es möglich fei,



— 472 —

den Krieg zu beseitigen, streiten, streiten Sollen wir gegen sie

streiten? Sollen wir uns in Diskussionen einlassen? Ich meine, das
hieße den Sinn der Stunde verkennen. Diese Probleme, über die wir
so lange diskutiert haben, sind nun zu Ende diskutiert: Gott selbst
hat sie zu Ende diskutiert im Sturm und Wetter. Wem
jetzt noch nicht klar ist, was Gott will, dem ist nicht mehr zu helfen.
Jetzt gilt nicht mehr diskutieren, sondern sich einsetzen. Oder ist uns
denn das Reich Gvttes eine Reihe von Problemen und nicht eine

Reihe von Wirklichkeiten? Nein, jetzt gilt nicht die Theologie und die

Diskussion, sondern die Nachfolge Christi und das Kreuz.
Um es kurz zu sagen: der Kampf um den Frieden ist eine

Aufrollung aller letzten und höchsten Fragen und Aufgaben des

Gottesreiches. Das ist seine Tiefe, von hier wird ihm der Sieg.
L. Ragaz.

Jesus der Weg ^ wir.

DU er gegenwärtige Krieg hat unsern Weg mit den schwerstenI und wichtigsten Fragen verbarrikadiert und wir müssen uns,
ob gern oder ungern, mit ihnen auseinandersetzen. Im

Zentrum steht die Frage über die Berechtigung des Krieges selbst.
Er wirst nicht nur tausend Fragen auf, fondern er ist felbst die
große Frage der Gegenwart an die Menschheit. Mit dem beliebten
Nachweis der geschichtlichen Notwendigkeit ist die Frage nicht
erledigt, im Gegenteil, da beginnt erst recht die Tiefe der Frage,
nämlich das religiöse Problem: Gehören Kriege in den Weltenplan
Gottes d. h. ist die „Notwendigkeit" eine unabänderliche oder eine

zu überwindende, vielleicht schon im Abnehmen begriffene?
Daß die Frage besteht und je länger je mehr die weitesten Kreife

beschäftigt, könnte gegenüber der naiven Selbstverständlichkeit, mit
der in früheren Zeiten Krieg geführt wurde, bereits schon als ein
Beweis für die Antwort in letzterem Sinn gedeutet werden. Auch
die auffallend lebhafte Rechtfertigung, die dem gegenwärtigen Krieg
insbesondere von Seiten der christlichen Kirche zuteil wird, spricht
dafür, daß er offenbar eine folche Rechtfertigung nötig hat; ja
manchmal klingt diese Rechtfertigung, auch wo sie leidenschaftliche
Töne anschlägt, eher wie eine Entschuldigung gegenüber dem menschlichen

Empfinden und dem christlichen Gewissen. Ja man könnte unter
Umständen, ohne viele Worte zu machen, einfach das Ende und die
Folgen des Krieges abwarten und es darauf ankommen lassen, ob

nicht die sogenannte Unabänderlichkeit durch die Tatsachen selbst
mit ungestümer Wucht erschüttert wird.

Wir follten uns aber doch wohl nicht nur von den Ereignissen
leiten lassen, weder jetzt noch nach dem Kriege, so reich an Erfahrung


	Der Weg zum Frieden

