
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 10

Artikel: Auseinandersetzungen. 1., Briefwechsel von Karl Barth und Martin
Rade ; 2., Antwort an Herrn Pfarrer Gottfried Traub, Dr. der Theologie,
in Dortmund

Autor: Barth, Karl / Rade, Martin / Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


^ 429 —

und widernatürlichen Rassenpolitik dienen zu sehen, die, da sie vom wissenschaftlichen
Standpunkt aus unsinnig ist lda kein Land eine ganz reine Rasse besitzt) nichts
anderes kann, als wie Renan es in seinem schönen Briefe an Strauß ausführt, zu
zoologischen Kämpfen führen, zu Ausrottungskämpfen ähnlich jenen, die sich die
verschiedenen Nagetiere oder Fleischsresser liefern. Das wäre das Ende jener fruchtbaren

Mischung, die sich aus zahlreichen Bestandteilen zusammensetzt, von denen jedes
in seiner Art notwendig ist, eine Mischung, die „Menschheit" genannt wird.') Die
Menschheit ist eine Symphonie großer Gesamthcitsseelen, Wer nicht imstande ist,
die Menschheit zu verstehen und zu lieben, ohne einen Teil ihrer Bestandteile zu
zerstören, zeigt, daß er ein Barbar ist und daß er von der Harmonie denselben

Begriff hat wie jener andere von der Ordnung in Warschau.
Geistige Führer Europas, wir haben zwei Heimstätten: unser irdisches

Vaterland und das andere, das Reich Gottes. Vom einen sind wir Gäste, vom
andern sind wir Bauleute. Geben wir dem erster» unsere Leiber und unsere
Herzenstreue! Aber nichts von dem was wir lieben, Familie, Freunde, Vaterland,
nichts hat ein Recht auf unsern Geist. Der Geist ist das Licht. Unsere Pflicht ist
es, das Licht über den Sturmwind hinaufzuheben uud die Wolken beiseite zu
schieben, die es zu verdüstern drohen. Unsere Pflicht ist es, die Umfassungsmauern
der Stadt, in der sich die brüderlichen und freien Seelen der ganzen Welt
vereinigen sollen, weiter und höher zu bauen, so daß sie über die Ungerechtigkeit und
den Haß der Nationen hinausragen.

«useinanSersetzungen.

i. »riewecdsel von Karl San» una Martin KaSe.

Safenwil, 31. August 1914.

Hochverehrter Herr Professor!
Ich Hube es mir lange überlegt, nun muß ich cs Ihnen

doch sagen, wie sehr mir die letzten drei Nummern der „Christlichen

Welt" (22 bis 34) eine Enttäuschung, ein „Aergernis"
sind. Es fällt mir so schwer, Ihnen das zu schreiben und noch
viel schwerer muß es Ihnen fallen, mir zuzuhören. Aber ich
habe das Gefühl, es ginge innerlich etwas entzwei zwischen Marburg

und mir, wenn ich jetzt schweigen würde. Und Sie hatten
doch immer wie wenige die Fähigkeit, auch ganz andere Gesinnungen
und Stimmungen als Ihre eignen und die gerade um Sie
herrschenden zu begreifen. Das kann trotz Allem nicht so ganz
anders geworden sein. Und ich habe den Mut, Ihnen zu schreiben,
weil ich weiß, daß ich nicht der Einzige bin diesseits des Rheins,
der so denkt.

Wir verstehen Sie nicht, wir können und wollen Sie
nicht verstehen in Ihrer bisher eingenommenen Haltung dem

Krieg gegenüber. Bitte werfen Sie mir jetzt nicht gleich dazwischen,
daß ich als Schweizer für und über den Krieg nicht reden könne.

Brief vom 15, September 1871, veröffentlicht in der Retori»» intellectuelle «t morale.



— 430 —

Sie machen sich die Abwehr unsrer Einwände immer wieder viel
zu leicht mit dieser Feststellung (auch Sp. 774!). Ueber alles
Politische sage ich kein Wort, ich maße mir kein Urteil darüber
an, es dürfte bei der Kompliziertheit der Dinge, überhaupt jetzt
noch nicht möglich fein, darüber zu urteilen. Aber ich vermisse
schon die letztere Einsicht, die doch für Sie so gut gilt wie für
uns. Alles was Sie in der „Christlichen Welt" jetzt sagen, geht
von der stillschweigenden oder audrücklichen Voraussetzung aus,
daß Deutschland Recht hat in diesem Kriege. Ich trete nicht ein
auf diese Frage. Die Geschichte wird darüber entscheiden. Aber
das verwundert mich, daß die „Christliche Welt" - eine reliöse,
christliche Zeitschrift und von der geistigen Kultur der
„Christlichen Welt" — diese populäre Voraussetzung einfach
mitmacht (Volles Vertrauen Sp. 767, Glaube an die gute Sache Sp.
770, Anklage gegen England und Rußland Sp. 782), wo es doch

vom Standpunkt des Glaubens wie der Bildung aus, nur
Schweigen geben dürfte, weil diese Dinge noch sub zuàies
sind. Und das führt mich nun sofort zu dem Hauptanstoß, deu
ich, den wir jetzt an der „Christlichen Welt" nehmen. Sie haben
jene Voraussetzung nötig als Grundlage dessen, was Sie (Sp. 788)
„fromme Kriegsfertigkeit" nennen. Und das ist nun noch schlimmer
als jene Voraussetzung. Das ist mir das Allertraurigste in dieser
traurigen Zeit, zu fehen, wie jetzt in ganz Deutschland
Vaterlandsliebe, Kriegslust und christliches Glauben in ein hoffnungsloses

Durcheinander geraten und wie nun auch die „Christliche
Welt" prinzipiell tut wie ganz Deutschland tut. Das ist die
Enttäuschung für uns, von der ich Ihnen sagen muß: daß wir
sehen müssen, wie die „Christliche Welt" in diesem entscheidenden
Augenblick aufhört, christlich zu sein, sondern sich einfach dieser
Welt gleichstellt. Das was in diesem Augenblick das vom christlichen

Standpunkt aus einzig Mögliche wäre, der unbedingte Protest
gegen den Krieg überhaupt und gegen all das Menschliche, was
ihn herbeigeführt hat, das wollen Sie gerade jetzt (wann hat
es einen Sinn, wenn nicht jetzt? möchte ich fragen) nicht hören,
sondern Sie wollen das „Rein-Religiöse" (Sp. 786) in den Vordergrund

stellen, das nach den bisherigen Proben nichts Anderes
bedeutet als das Deutsch-Religiöse. Dieser Zusammenbruch vor der
„harten Realität" ists, der uns weh tut, wir hatten von der
„Christlichen Welt" anderes erwartet. Es versteht sich von selbst,
daß Deutschland den Krieg, den es nun, mit Recht oder Unrecht,
einmal hat, auch führen muß, mit Verteidigung und Angriff, mit
42 cm-Gefchützen und Neutralitätsverletzungen, mit Massenfüfi-
lierung und Städtezerstörungen. ^ Is. Zusrrs, ««rurris à la guerre.
Aber warum lassen Sie bei diefer ganzen weltlichen, sündigen
Notwendigkeit Gott nicht aus dem Spiele? Meinetwegen durch völliges
Schweigen, wenn der „harten Realitäten" wegen das Protestieren



— 431 —

nicht angeht; Schweigen mit allen religiösen Beziehungen auf das,
was die Deutschen jetzt tun müssen, wäre auch ein Protest. Aber
nicht Gott in der Weise in die Sache hineinziehen, als ob die
Deutschen mitsamt ihren großen Kanonen sich jetzt als seine
Mandatare fühlen dürften, als ob sie in diesem Augenblick mit gutem
Gewissen schießen und brennen dürften. Das mcht! Und gerade
das, das gute Gewissen predigen Sie jetzt, jetzt wo das schlechte
Gewissen das christlich allein "Mögliche wäre gegenüber der nun
einmal vorhandenen weltlichen sündigen Notwendigkeit. Wie soll
es mit den Menschen vorwärts gehen, wenn man ihnen jetzt —
in diesem furchtbaren Ausbruch menschlicher Schuld — für ihr
Tun noch den Trost des guten Gewissens spendet? Gibt es im
gegenwärtigen Augenblick, wenn man nicht das Schweigen dcm
Reden vorziehen will, etwas anderes zu sagen als „Buße"? Ja! sagen
Sie, es gibt etwas anderes, und lassen die Engel im Himmel sich
über die deutsche Mobilisation freuen, lassen die deutschen Frauen
ihr Kriegsgebet mit Trommelschlag beten, lassen Fritz Philippi
von einem heiligen Krieg reden (beides übrigens poetisch ganz
wundervolle Stücke, religiös um so bedenklicher!), machen selber
den Paulus zum Advokaten der Vaterlandsreligion, feiern das
Zusammenknicken der deutschen Sozialdemokraten am 4. August als
etwas „Wundervolles"! (Sp. 787) und drucken — dies für mich
das Gravierendste — die Lutherschrift über den Krieg ab, die mich,
ich muß es Ihnen gestehen, in diesem Zusammenhang, angewendet
auf diesen Macht- und Rassenkampf, in ihrer Mischung von Naivität
und Sophisterei einfach anwidert. „Fromme Kriegsfertigkeit —
ist das das Wort, das die „Christliche Welt" in dieser großen
Stunde zu sagen hat? „Gottes Wille aus dem Wirklichen
erkennen" wollen Sie. Das möchten auch wir. Aber in der Art,
wie wir es tun, offenbart sich der ganze ernste religiöse Gegensatz,
der zwischen Ihnen Allen und uns besteht und neben dem mir
Alles das, was Sie z. B. mit O. Kaftan verhandeln, bedeutungslos

erscheint. Wir sagen: Hominiriri «onkusions st Osi pro viclsntig,
rrrunciu8 rs^itur, wehren uns gegen die conkusi« solange es geht,
fügen uns ihr in bitterer Beschämung, wenn es nicht mehr geht,
und glauben dann, daß Gott proviclsntig, trotz uns zustande bringt,
was er haben will. Sie gehen religiös von dem neusten Testament

aus, daß der Christ heute unter ganz anderen Bedingungen
lebe als zur Zeit der Apostel (Sp. 770), folgern daraus ohne
Zaudern die Pflicht, sich als Deutsche mit Ehren zu behaupten, und
gehen dann ohne weitere Umstände dazu über, „ein festes Herz"
zu bekommen. ^ Ich will mir das Schlagwort von den „zwei
Religionen" nicht aneignen, aber noch nie ist mir so klar
gewesen wie jetzt, wie recht Luther hatte, als er unserm Zwingli
das Wort vom „andern Geist" sagte. Das hat nun offenbar fo
sein follen, daß dieser Gegensatz einmal zu offenem und unver-



— 432 -
söhnlichem Ausdruck gekommen ist. Gerade weil Sie so unmittelbar

und unter starkem Druck geschrieben haben. Ich habe nun
nur die eine Angst, die ich schon andeutete, daß sie diesen Gegensatz

wieder auf einen politischen, schweizerisch-reichsdeutschen,
reduzieren. Sie haben uns das nun schon oft so gemacht und
beharren offenbar dabei, hier, auf der Oberfläche, den Kern des

Problèmes zu suchen. Ich habe aber die Hoffnung, daß gerade
die Wucht der gegenwärtigen Tatsachen dazu dienen wird, auch

Ihnen eine andere Orientierung wenigstens näher zu legen, als es bis
daher der Fall war.

Karl Barth.

Marburg, den 5. September 1914.

Lieber Frennd,
Unter den vielen Briefen, die mir die „Christliche Welt"

während des Krieges eingetragen hat, ist der Ihre der einzige,
den ich öffentlich beantworten möchte. Einmal wegen seiner
prinzipiellen, im guten Sinne des Worts dogmatischen Haltung:
ich möchte Sie um Erlaubnis bitten, Ihren Brief mit meiner
Antwort in der „Zeitschrift für Theologie und Kirche" veröffentlichen
zu dürfen; dorthin wird auch nach Ihrem Empfinden die
Auseinandersetzung am besten gehören. Aber ich wage es doch, mit einem
Vorläufer meiner durchgearbeiteten Antwort auch an'die „Neuen
Wege" heranzutreten, weil Sie (zweitens) in Ihrem Briefe des

öftern versichern, daß Sie nicht nur persönlich zu mir sprächen,
fondern im Sinne einer Schar von „Wir". Damit können Sie
nur die entschiedenen Religiös-Sozialen der Schweiz meinen, und
wenn ich zunächst denen mit meiner Antwort dienen möchte, so

ist ja das Gewiesene, daß ich um die Gastfreundschaft der „Neuen
Wege" bittes.

Die innere Lage, in welcher der Krieg uns traf, war für
die Religiös-Sozialen der Schweiz und für mich eine sehr verwandte.
Fühlte ich schon immer mich in meiner Gesinnung Ihrem Kreise
sehr nahe stehend, so ging ich eben mit Semesterschluß ernstlich
an den ehrenvollen Antrag heran, den ich ihm verdanke. Ich
sollte ja auf unserm Internationalen Kongreß in Basel über
„Christentum und Frieden" reden. Zusammen mit einem Engländer
und einem Franzofen! Meine kurzen Leitsätze dafür hatte ich

längst in eine erste Form gebracht, die ich hierher setzen darf —
in allen drei Sprachen, zum symbolischen Ausdruck dessen, was
uns bewegte, und weil ich auch für die fremdsprachige Form schon
gesorgt hatte — :

') Die wir natürlich von Herzen gerne gewähren. Die Red,



— 433 —

1. Weltpolitik, d. i. das wechselsweise Verhalten zwischen den Staaten und
Völkern, ist keine unmittelbare Auswirkung religiösen Geistes und entzieht
sich daher mehr oder weniger der Einwirkung des Christentums.

2, Das Christentum (als Gesinnung und Kirche) hat seinem Wesen nach den
Beruf, rückhaltlos und restlos seine Kraft für eine solche Gestaltung der
Weltpolitik einzusetzen, daß zum mindesten den christlichen Völkern Friede,
Vertrauen und Bündnis zum selbstverständlichen Zustand wird.

1° I^a politique l^nivsrsslis („XVsItpolitiK"), qui consiste dans les relations
ciss Ltats sb clss peuples, n'est pus un résultat direct cks l'ssprit rs-
ligisux; àès lors, elle ëckapps plus ou moins à. l'intiusncs ciu ckristianisms,

2" Ln raison cls son ssssncs (cle sa naturs), le ckristianisms <c«mme
mentalité et comms sZIiss), sst appsis à msttrs en oeuvre sa puissance,
sans arrière penses, pour uns tslls formation cls la „>Vslt,poIitiK", cle
facon qu'au moins Iss peuples ckrstisns, sn arrivent a un stat satis-
faisant cls paix, lie connancs et d'union.

1st ^Vorlck politics, tkat is tks relations bstwssn states ancl psoplss, is not
àirsctlv atl'ectscl bv tks religious spirit ancl tkerst'ors is witkiirawn mors
or less from tks influence ok ckristianitv,

2â OKristianitv (as a faitii anck as a ckurck) Kas bv its vsrv naturs, tks
task to exert its influence witkout reserve for suck worlclvicis poli-
ticsl conclitions tkat, at Issst among ckristian psoplss, pesce, mutual
conticlsncs anà coopération mav bs svsrvwkers taksn for granisci.

Aus meinem ersten Satze ist deutlich, daß ich keineswegs
mit einem Aufhören der Kriege rechnete, aus dem zweiten, daß
ich ein den Krieg ausschließendes Verhältnis zwischen den christlichen

Völkern, unter die ich Rußland kaum rechnete, sür möglich
hielt und forderte. So traf mich der Ausbruch des Krieges mit
Frankreich und mit England schwer. Ich habe meinem Schmerz
über diesen „Bankerott der Christenheit" in No. 38 der „Christlichen
Welt" Worte gegeben.

Auch in No. 32 ff. äußerte ich mich kritisch gegen den
kommenden und gekommenen Krieg, viel zu kritisch für empfindliche
deutsche Patrioten (vgl. Schian in einem viel nachgedruckten
Artikel der „Preußischen Kirchenzeitung", No. 33) — und kritisch
genug für einige Schweizer Freunde, die Ihnen und mir nahe
stehen, und die mir ausdrücklich Ihr Verständnis bezeugt haben.

Wenn nun Sie gleichwohl so bedingungslos unzufrieden mit
mir sind, so werde ich Ihre Beschwerden gewiß nicht damit
erledigen wollen, daß ich sage: Sie sind eben Schweizer und ich
Deutscher. Diese Wendung ist in der „Christlichen Welt" gegenüber

den Religiös-Sozialen jeweilen vorgekommen, aber wenn ich
mich recht erinnere und soweit ich selbst dabei beteiligt bin, nur
in Beziehung auf die Sozialdemokratie. Und da hatte jene Ueber-
legung doch ihr starkes Recht. Sie hatten — auf Grund Ihrer
schweizerischen Staats- und Gesellschaftsverfassung — eine sehr
andere Sozialdemokratie als wir. Darüber hätte der Basler Kongreß

sicher die lebhafteste Aussprache gebracht, und ich versprach
mir davon gute Frucht für uns Deutsche. Inzwischen hat die
Weltgeschichte gerade an diesem Punkt die Lage merkwürdig
geändert, die Religiös-Sozialen haben im Zusammenbruch der so-



— 434 —

zialistischen Internationale den schwersten Stoß erlitten, den
Sie von der politischen Seite her erfahren konnten. Es ist das,
was wir da vor uns haben, geradezu eine Parallele zu dem, was
ich als „Bankerott der Christenheit" beklage. Wir Deutschen haben
an unferer Sozialdemokratie national die glücklichste Enttäuschung
erlebt: das Gefühl fürs Große hat im Augenblick des Existenzkampfes

unseres Volkes über alle Prinzipien, über alle Dogmatik
gesiegt. Es bedeutet das bei uns in Deutschland mehr, als wenn
auch die belgischen und französischen Sozialdemokraten sich für den
Krieg erklärt haben, weil unsere Sozialdemokraten wissenschaftlichmarxistisch

geschulter, weil sie prinzipieller gewöhnt sind als die
französischen und belgischen Genossen.

Nun beginnt in der Beurteilung dieses „Zusammenknickens"
unserer deutfchen Sozialdemokratie schon die Differenz in Ihrer
und meiner Beurteilung der Vorgänge. Da Sie im übrigen auf
die Tatsachen nicht eingehen, brauche ich diesen auch nicht nachzugehen.

Ich brauche also weder von Löwen noch von Reims, weder
von der Neutralität Belgiens noch von dem österreichischen Ultimatum
an Serbien, ich brauche von der großen Schuldfrage nicht zu reden.
Was die Schuldfrage betrifft, so würde ich auch so lange als
der Krieg währt mich auf keine Erörterung dieser Frage mehr
einlassen: ich bin froh, daß ich vor dem Fallen des letzten Würfels
gesagt habe, was ich sagen mußte, aber seitdem sehe ich zu derlei
Auseinandersetzung für mich keinen Raum. Und wenn Ihre Brüder z. B.
in dem mir so wohlwollenden ösmsur vauclois ganz wie selbstverständlich

von l'invasion st l'oceuvatiori barbsrs <5ss ^llsirianàs
schreiben, als ob Franzosen, Russen und Engländer nur irgendwie
kultivierter oder moralischer den Krieg führten — so halten Sie
sich ja dabei nicht auf, denn Sie wissen: à 1«. Ausrrs «omins à la
Kusrrs!

Aber eben weil Sie in all diesen Stücken Welt Welt fein lassen,
erwarten Sie von mir ein Gleiches: Ablehnung des Krieges
überhaupt, dieses Krieges insbesondere. Und wenn ich — aus
äußeren oder inneren Gründen — nicht offen protestieren konnte,
dann ziemte mir als Christen ein ebenso deutliches Schweigen.
Zum Schweigen habe ich mich nun auch bekannt (No. 34). Aber
freilich nicht zu diesem. Alles Schreiben, alles Reden und Schwätzen
kam mir in jenem Momente so nichtig vor. Insbesondere das

reflektierende Wesen, das sich in der „Christlichen Welt",
das sich unter uns Theologen fo breit macht. Geradezu ein Grauen
faßte mich an, als ich unter den neuen Lebensbedingungen der
Kriegszeit meinen Manuscriptenvorrat durchsah. Unmöglich alles.
Vanitatum vanitasi

Das war aber etwas ganz^ anderes als jener religiöse
Abscheu vor dem Kriege, den Sie forderten. Ich hatte durchaus
das Gefühl, daß ich, daß die „Christliche Welt" in dieser Zeit sehr



- 435 -
viel zu sagen hätte, sagen müßte. Einiges davon habe ich inzwischen
aus meine Weise gesagt, aber ich könnte davon noch viel mehr geben:
das Herz ist mir voll, und nur äußere Gründe halten zurück, wenn
die Feder nicht ganz anders davon übergeht.

Aber was ich in der „Christlichen Welt" sage, auch wohl andere
sagen lasse, ist Ihnen ein Aergernis. Und hier wird nun die
Sache zwischen uns beiden sehr ernst. Werden wir uns verstehen
können?

Nicht daß Sie Schweizer find, erschwert Ihnen das
Verständnis. Aber daß Sie neutral sind, daß Sie mit Ihrem Volk
und Staat an diesem Kriege keinen Anteil haben.

Das vergönnt Ihnen zwar einen Vorzug. Sie können ruhig
abwägen, wo wir dazu gar nicht mehr im Stande sind. Sie können
gleichzeitig deutsche und französische Zeitungen lesen und sich mit
relativer Sicherheit ein objektives Urteil über allerhand Vorgänge
bilden. Aber Eines entgeht Ihnen: das Erlebnis. Wie schon
ich das Erlebnis dieses Krieges nicht so habe wie der Soldat, der
mit an die Front ging, oder auch mancher andre, der wichtigen
Ereignissen näher war als ich. Eins habe ich doch voraus vor Ihnen:
die Erfahrung, wie dieser Krieg über die Seele meines Volkes
kam. Ich bin — infolge eines sonderbaren Zusammentreffens —
damals persönlich in sehr kritischer Stimmung gewesen gegenüber
dieser Volksseele: No. 33, Seite 782 finden Sie Andeutungen davon.
Um so schwerer wiegt mein Zeugnis. Unvergeßlich und heute wieder
fast unbegreiflich, wie ein friedegewohntes und friedensfrohes Volk
plötzlich hingerissen wird in diese unerhörte neue Wirklichkeit:
Krieg. Wie erst das ferne Donnergrollen noch kaum vernommen,
nicht geglaubt wird. Wie dann eine alle Nerven packende Spannung
jedermann ergreift. Wie das Bewußtsein alle bewegt: wir wollen
keinen Krieg, aber wenn es sein muß, wollen wir ihn auf uns
nehmen. Wie einmütiges Vertrauen zu Kaiser und Kanzler die
Gemüter erfüllt und inmitten der immer unerträglicheren Spannung
eine große Ruhe gibt: die dort oben machen keinen Krieg, fie
werden an Entgegenkommen und Friedfertigkeit das Aeußerste
leisten. Aber dazu schon fast die Besorgnis: doch nur das Aeußerste!
Es gibt eine Grenze des Nachgebens ^ und wenn der Krieg einmal
kommen soll, dann lieber heute als morgen! Und die Erleichterung
dann, als eine Entscheidung da war. Das Wachstum der
Entschlossenheit, als zum einen Feind der zweite kam und zum zweiten
der dritte. Dieses „gute Gewissen", das in der allgemeinen
Friedensbereitschaft selbstverständlich beschlossen war. Diefe Zuversicht zur
eigenen Widerstandsfähigkeit. Und nun der Beginn des Widerstandes

selbst. Das einhellige Laufen zu den Waffen. Die ruhige,
klare, von keinem moralischen Mißton getrübte Mobilisierung. Die
Ordnung, die Alkoholfreiheit, die Sicherheit des Betriebes und der
Leitung. (Freuen sich die Engel im Himmel denn nicht über alles,



— 436 —

was gut ist in der Welt?) Und hinter dieser Erscheinung einer
herrlichen Solidität im Großen und Ganzen die tausend und
abertausend Züge der Hingabe und Opferbereitschaft von all den
einzelnen, bis — in ungeahntem Maße — in die Reihen der
Sozialdemokratie hinein. Mit Ueberschwang vielleicht bei der akademischen
Schicht, nüchterner, aber auch um so rührender beim schlichten Volk.

Gewiß, unser Volk hat den Krieg damals schon nicht anders
empfunden, denn als ein Unglück. Aber eben als ein so großes
ungeheures, daß ihm alles andre Denken und Fühlen verging
über dem Einen: Gott.

Und Sie verlangen, wir sollten bei dem Erleben dieses Krieges
Gott außerm Spiele lassen. Das ist unmöglich. Für eine so

überwältigende Sache gibt es nur Einen möglichen Grund und
Urheber: Gott.

Jn feiner Kriegspredigt sagt S chäd elin — und Sie stimmen
ihm zu — : „Eines wird nie gelingen, den Krieg aus dem Herzen
Gottes herzuleiten." Ob wir das fertig bringen, den Krieg aus
Gottes Herzen „herzuleiten", so daß wir das ganz begreifen, das
weiß ich nicht. Aber wie wir diesen Krieg erfuhren und erfahren,
ist es für uns Gottlosigkeit und Wahnsinn, zu leugnen, daß für den

Krieg überhaupt und für diesen Krieg zuletzt jener die Verantwortung
übernimmt: Gott!

So hat das deutsche Volk damals empfunden, und so ist ihm,
denke ich, gemeinhin gepredigt worden. Nicht von dem „deutschen
Gott" wie Sie es auffassen. Gewiß, so mag auch einmal geredet
worden sein: von Dichtern, Zeitungsschreibern, von Offizieren auch
und selbst vom Kaiser. Aber Sie dürfen sich da nicht zu sehr an
Worte halten. Unsere deutsche Gottesvorstellung ist nicht so kindisch,
wie Sie meinen. Wir denken alle, vom Kaiser bis zum schlichtesten
Bäuerlein, daß Gott seine Hand im Spiele hat bei diefem
Kriegsgeschick: nicht nur daß er es zuläßt, etliches Gute daraus erwachsen
läßt, duldet — nein, so einen schwächlichen Gott können wir jetzt

gar nicht vorstellen. Vielmehr: Er spricht, fo geschiehts, Er
gebeut und so stehts da.

Und diesen Gott soll ich Lutheraner gegen unsere reformierten
Freunde verteidigen? Ist denn nicht mehr Gott für Sie ^.«tus
purus? Und ist Prädestination für Sie so ganz ein leerer Wahn
geworden? — Ferner, wir Lutheraner sind jetzt die Schwertträger!
Zwingli und der Calvinismus die ewig Friedfertigen? Davon
heute kein Wort weiter. Nur Luthers und seines „seligen Kriegerstandes"

muß ich noch einen Augenblick gedenken. Naiv, ja, ist

Luther der Politiker. Aber fromm und reich immer wieder sein
Bestreben, dem schlichten Christen in seinen nötigen Berufsgeschäften
den Trost eines guten Gewissens zu geben. Dazu die Ansätze zu
einer ethischen Theorie des Untertanengehorfams eben in jener
von Ihnen verachteten Schrift für seine Zeit fo verächtlich nicht.



437 —

Aber lassen wir diese Historic heute bei Seite. Ich komme in
der „Zeitung für Theologie und Kirche" darauf zurück. Nur
vorbereiten will ich Sie darauf, daß ich auch Ern st Moritz Arndts
„Katechismus für den deutschen Kriegs- und Wehrmann"
demnächst in der „Christlichen Welt" abdrucken werde als die einzig
würdige Fortsetzung zu jener Lutherschrift. Was werden Sie dazu
sagen?

Nun, Jesus hat doch mit diesem „deutschen" Gott nichts
zu schaffen?

Gemach! Wir find durch die Religionsgeschichte nachgerade so
weit gebracht, daß wir Religion, daß wir Gott auch da finden,
wo Jesus Christus uns noch nicht begegnet. Mir als alten Ritschli-
aner ist das schwerer geworden als Euch Jüngeren; aber vor dem
„Wirklichen" habe ich mich gebeugt. Deshalb bleibt mir Jefus die
Offenbarung Gottes, und der Dsus rsvsluws meine Zuflucht vorm
Osus abseonàitus. Ich könnte den Osus absoonctitus nicht
vertragen, wenn ich den Osus rsvslatus, wenn ich Jesns nicht hätte.
Aber wenn nun in der Erschütterung eines solchen Kriegserlebnisses,
das ein ganzes Volk auf die Knie wirft, Gott noch andere Züge trägt
als Jesus, wenn er über uns kommt als die reine Macht, von der
wir zunächst nichts spüren als unsere absolute Abhängigkeit —
weshalb wollen Sie diese Frömmigkeit schelten? National — das
wäre sie doch nur, wenn wir wirklich in jenen naiven Paganismus
oder Henotheismus uns verlören, der uns im Ernst völlig fremd
ist. Älttestamentlich — nun das wäre noch keine Schande. Einmal
erleben wir auch an unsern Juden jetzt eine merkwürdige religiöse
Belebung, der unseren gleich zu achten. Sodann: ist nicht das Alte
Testament auch Bibel? und sogar der Bibel größerer Teil? Und
haben wir nicht alle Ursache, davor 'stillzustehen, wenn ein Volk wie
das deutsche vom Geist der Psalmen und Propheten etwas verspürt?
Aber nun gehöre ich doch zu denen, die daran arbeiten, daß die fromme
Ergriffenheit in den Hafen des Neuen Testaments einläuft.
Baumgarten, der den Religiös-Sozialen bestverdächtige, wie Sie aus
seiner Monatsschrift ersehen können, auch^). Dennoch: wer wagt
da Vorschriften zu machen und nur zu kritisieren, wenn eine
Volksseele erzittert, weil sie Gottes Walten spürt!

Da lassen Sie nur dann jeden in feiner Weise an diesem
Erfahrnis teilnehmen! Und wenn er Traub heißt, auch in seiner
Weise. In solcher Zeit muß mehr noch als sonst einjeglicher
seines Glaubens leben! Aus diesem Sinne heraus habe ich
Traub einen „Kriegsprediger von Gottesgnaden" genannt. Ich
könnte nicht sagen und schreiben, was er, aber gerade darum
empfinde ich sein Auftreten und Zeugen geradezu als eine Wohltat.

') Daß die Haltung Baum gar tens uns eine sehr erfreuliche
Enttäuschung bildet, möchten wir ausdrücklich bestätigen. Die Red.



— 438 —

Es ist doch alles echt an ihm, und ob er mich in manchem erhebt,
in manchem abstößt, so macht es mich reicher, wenn ich mit ihm
Fühlung habe. Und Vielen in unserm Volk deutet gerade er richtig
wie sie diesen Krieg erleben und Gott in ihm.

Die Freiheit aber, mit der ich so einem Manne wie Traub
gegenüberstehe, nehme ich für mich in Anspruch. Ich habe mich
mit allem Bewußtsein in No. 32 Sp. 746 zum ersten Mal in
meinem Leben einen „Pazifisten" genannt. Damit habe ich mich
zu denen ausdrücklich bekannt, die den Willen zum Krieg für
Sünde erachten. Als Christ, und wie ich das Christentum
verstehe, kann ich nicht anders. Aber dafür, daß der Krieg bloß
Menschenwerk fein soll, während Gott der Herr eigentlich etwas
ganz andres möchte: eine solche Gottesvorstellung mache ich nicht
mit. Uebernimmt also mein Gott die Verantwortung für das Kriegsgeschick,

so ist es dann auch fromm, aus dem Kriege herauszuholen
an Gutem, was man nur kann. Und das tut in seiner Weise Traub
meisterlich; man muß nur alles von ihm lesen und ihn als ein
Ganzes nehmen, nicht an einem einzelnen Ausdruck oder Satze
hasten. Wenn man das tut, sind wir Männer der Feder und des
Worts doch alle verloren. Traub erlebt einseitig den Krieg.
Sie nicht auch?

Daß Sie nun diesen Krieg nicht so miterleben wie wir
Reichsdeutschen, dafür können Sie nichts. Es ist ganz recht, daß Sie ihn
auf Ihre Weise erleben. Es ist ganz recht, daß Ihnen bange
wird um uns, wo wir meinen sichere Wege zu gehen. Es ist ganz
recht, daß Sie dann laut Ihre Stimme erheben und uns warnen.
Sie Neutralen müssen eben diesen Krieg anders verarbeiten wie
wir. Und mit unsern verschiedenen Erfahrungen follen wir uns
dann dienen. Wir leiden alle stellvertretend. Sie für uns, wir für
Sie. Und die ratio vicaria ist und bleibt doch schließlich Kern
und Stern der christlichen Ethik. So meine ich, daß wir uns auf
gemeinsamem Boden immer wieder zusammenfinden werden.

Martin Rade.

2. Antwort an lierrn Pfarrer «sttttieSscrauv. vr. «er
cveslsgie. ln vortmunS.

Geehrter Herr Pfarrer!
Sie haben als Erwiderung auf meinen im letzten Heft dieser

Zeitschrift erschienenen Aufsatz „Ueber die Ursache des Krieges"
in Ihrer „Christlichen Freiheit" einen der jetzt in Schwung
gekommenen offenen Brief an mich gerichtet. Ich habe bei der
Abfassung des Aufsatzes gewiß keinen Augenblick gerade an Sie
gedacht, dennoch ist es kein Zufall, daß gerade Sie sich dagegen erhoben
haben, noch abgesehen von der Bemerkung über Sie, die in einer



— 439 —

unserer redaktionellen Erklärungen enthalten war. Denn nicht nur
für mich, sondern auch für den ganzen Kreis, dessen Denkweise ich
im allgemeinen vertrete, sind gerade Sie zum Typus dessen, was unser
letztes Heft einen Kriegstheologen nennt, geworden und der Zorn
über Sie ist in diefem Kreise sehr groß. Es mußte beinahe zu einem
Zusammenstoß zwischen Ihnen und uns kommen. Dieser hat eine
grundsätzliche Bedeutung! es handelt fich nicht um unsere Personen,
sondern um den Geist, dessen Träger wir auf mehr oder weniger
vollkommene Weise sind. Darum lasse ich alles, was mehr
persönlicher und zufälliger Art ist, nach Möglichkeit auf der Seite
und bemühe mich, den prinzipiellen Gegensatz zwischen uns recht
deutlich herauszustellen^). Jn diesem Sinn freue ich mich geradezu
über diesen Kampf. Er kann und soll nach meiner Anficht mithelfen,
uns die religiöse Aufgabe klar zu machen, die uns durch die
gegenwärtige Lage gestellt wird. Wenn auch ich dabei deutlich und krästig
rede, so werden Sie sich nach dem Ton, den Sie gegen mich
angeschlagen haben, nicht darüber wundern dürfen; aber auch ich darf
versichern, daß meine Schärfe nicht Ihnen persönlich gilt, sondern
daß der Kampf um die Wahrheit mich dazu nötigt, der Kampf
um den Frieden, der nur aus der Wahrheit kommen kann.
Zwischen Ihnen und mir liegt, in diesem Sinne verstanden, eine

ganze Welt.
Es ist bezeichnend für Ihre Denkweise und die der

ungeheuren Mehrzahl Ihrer Landsleute, daß Sie gar nicht im
Stande gewesen sind, meinen Aufsatz richtig zu lesen und zu
verstehen. Sie tun, als ob er gegen Deutschland gerichtet gewesen
wäre und haben damit glücklich die Wirkung erzielt, daß ich in
den Augen Ihrer Leser als Feind und Beleidiger Ihres Volkes
dastehe, gegen den Sie das deutsche Schwert hätten schwingen müssen.
Jn Wirklichkeit war mein Aufsatz so wenig gegen Deutschland
gerichtet als gegen irgend ein anderes Land. Es war für mich nicht
ohne Humor, als gleichzeitig mit Entrüstungsbriefen aus Deutschland
einer aus England ankam, von dem einzigen Engländer wohl,

') Aus diesem Grunde gehe ich auf die Frage, wieweit der Kampf gegen
Sozialismus und Demokratie eine der Ursachen des Krieges gewesen sei, nicht näher
ein, behalte mir aber vor, darauf zurückzukommen. Ich betone, daß es sich nach
meiner sehr deutlichen Erklärung nur um eine mittelbare Ursache handelte. Zu
bestreiten, daß der wachsende Sozialismus den Nationalismus und Militarismus
gesteigert habe (auch in Deutschland), heißt eine so offenkundige Tatsache leugnen,
daß dem Leugner die Beweislast zufällt. Auf die Sozialdemokratie darf er sich

dabei zu allerletzt berufen. Es hat, so lange die deutsche Sozialdemokratie noch sie

selbst war, kaum ein Zeitungsblatt ihrer Partei gegeben, wo das nicht zu lesen
stand. Daß sie es jetzt nicht sagt, ist freilich klar, aber kommen Sie nach Zürich
und hören Sie, was hier Ihre sozialistischen Landsleute über dieses Thema sagen.
Mir scheint die Leugnung dieses Zusammenhanges ungefähr ebenso begründet zu
sein, !wie wenn Sie in Abrede stellten, daß die steigende Flut des Liberalismus
die Orthodoxie und die Zunahme des Modernismus den römischen Kurialismus
auf ihrer Bahn weiter getrieben hätten.



— 440 —

der die „Neuen Wege" gelesen hatte, worin mir zwar in
vornehmer Form, aber in offenkundigem Zorn vorgeworfen wird,
ich hätte England Unrecht getan, indem ich seine Sache auf
die gleiche Linie mit der der andern gestellt, während es doch
meine Pflicht gewesen wäre, zu zeigen, wie England einen heiligen
Krieg des Glaubens gegen die gottlose und ruchlose Macht des
deutschen Militarismus führe. Was kann es Bezeichnenderes für
den Zustand der Geister hüben und drüben geben, als dieses
Zusammentreffen? Der Aufsatz enthält nicht einen Satz von
grundsätzlicher Bedeutung, der sich nicht auf alle Völker ohne Ausnahme
bezöge, mein eigenes eingeschlossen. Meine Absicht war, das Urteil
über die Ursache der Weltkatastrophe, deren Zeugen wir sind, von
der Oberfläche etwas mehr zur Tiefe zu führen. Darum habe ich
unter Anwendung einer Paradoxic, die ein Mann wie Sie hätte
verstehen sollen, zunächst einmal die Schuld von den einzelnen
Völkern oder Personen, denen man sie aufzuladen pflegt (und zu
denen namentlich auch Ihr Volk und Ihr Kaiser gehört!)
weggenommen und sie uns Allen aufgeladen. Ich habe die
Katastrophe aus einer gemeinfamen letzten Ursache abgeleitet, dem in
mannigfachen Formen, als Kapitalismus, Nationalismus,
Imperialismus, Militarismus sich äußernden, oft religiös maskierten,
Weltgeist, anders ausgedrückt, aus der Tatsache, daß unsere Kultur
im tiefsten Sinne des Wortes gottlos geworden war. „Wir
Alle sind schuldig", habe ich erklärt, „Du und ich sind die Urfache
des Krieges". Das war der Sinn meines Aufsatzes; er war, wie mir
viele dankbare Stimmen bewiesen, deutlich genug herausgearbeitet. Er
war also nicht gegen irgend ein Volk gerichtet, sondern gegen
den Krieg überhaupt. Ich wollte den Versuch machen, zu
dessen tiefster Wurzel vorzudringen, in der Meinung, er könne

nur dann überwunden werden, wenn er hier getroffen werde.
Und nun ist wirklich sehr bedeutsam, daß Sie das gar nicht

haben verstehen können. Hier tut sich eine breite Kluft
zwischen uns auf. Für mich ist der Krieg eine Weltkatastrophe,
eine Katastrophe unserer Kultur, unseres Christentums, der Sozialdemokratie,

aller höchsten menschlichen Hoffnungen, auch eine Ihres Volkes,
wie des meinigen; er ist mir ein Greuel, eine Gottlosigkeit, ein
Gericht aus dem allerdings eine neue Zeit, eine Zeit des Heils
für alle Völker emporsteigen kann und soll, (wie Sie aus einem
früheren Aufsatz von mir über dieses Thema hätten ersahren können)
aber nur wenn wir Alle umkehren, Buße tun im Vollfinn des

Wortes; für Sie ist er ein heiliger Krieg, den Deutschland, das
friedliche, unschuldig Überfallene, gegen eine Welt von Mischen
Feinden führt, die es in heiligem Zorn niederschlagen wird, um
daraus zu einer neuen glorreichen Weltstellung emporzusteigen. Sie
wären natürlich ganz einverstanden gewesen, wenn ich gesagt hätte, daß
in England Kapitalismus, Jmperalismus, Nationalismus, Mam-



— 441 —

Monismus, Militarismus, der religiös maskierte Weltgeist, im letzten
Grund eine gottlose Orientierung der Kultur, die Ursache des Krieges
gewesen sei, aber daß ich nicht Deutschland ausgenommen habe, das

erregt Ihre heilige Entrüstung, wie es die des Engländers
erregt, daß nicht England diese Ausnahme bilden foll.

An diesem Punkt bricht ein Licht herein, dem wir nachgehen
müssen, um zur Wahrheit zu gelangen. Es ist ja klar: alle
kriegführenden Länder denken in Bezug auf sich und ihre Sache genau
wie Sie und Ihre Landsleute. Das zeigt mir die Lektüre ihrer
Zeitungen, Blaubücher, Weißbücher, Graubücher und der persönliche

Verkehr mit ihren Vertretern. Was sagt uns diese Tatsache?
Sie zeigt zunächst die unbegreifliche Oberflächlichkeit dieser

Art zu urteilen. Oder wie follen wir es erklären, daß Männer
wie Sie und solche, die mir religiös viel näher stehen, nicht auf
einige so unendlich naheliegende Gedanken geraten? Es liegt doch

fo sehr auf der Hand, daß man bei der Erklärung eines Ereignisfes,
wie der Zusammenbruch der abendländischen Kultur eines ist, nicht bei

seinen äußeren Anlässen und Erscheinungsformen stehen bleiben darf. Was
würden Sie von einem Geschichtsphilosophen sagen, der den Untergang
der antiken Welt bloß durch den Aufbruch der Gothen oder Hunnen
aus ihren alten Sitzen erklären wollte? Jenes Ereignis ist ein
ungeheures Gewitter, das sich über der heutigen Welt entlädt,
Diefe Gewitterwolken müffen sich gebildet haben aus den Dünsten,
die von der Erde aufsteigen. Es mußte ein Geist des Verkehrten,
Bösen, Gottlosen in der Welt mächtig geworden fein, der nun
zu einem ungeheuren Ausbruch geführt hat. Es ist, ich wiederhole es,
eine Weltkatastrophe, nicht bloß ein deutsches Erlebnis. Wir
Schweizer sind daran so gut beteiligt, wie irgend jemand. Ist es

nun denkbar, daß Deutschland an diesem Geist nicht so gut wie
jedes andere Volk sollte Teil gehabt haben? Bedenken Sie doch diese

Tatsache: bei uns in der Schweiz bekennen alle ernsteren Menschen
ohne Unterschied der politischen oder religiösen Parteinahme, daß
wir Alle an der Katastrophe, also auch am Kriege, so gut schuld
seien, wie die Anderen. Ich selbst nehme so viel Schuld auf mich
als meine Seele fassen kann, eine, ohne Gottes Gnade, vernichtende
Schuld. Nsa culpa, mss maxims, culpa. Es ist das nicht das offizielle
Sündengewinsel, das Sie freilich geringschätzig behandeln dürften, es

ist eine Empfindung, die uns mit überwältigender Wucht ergreift;
und es ist nicht eine unmännliche Sache, nn Gegenteil: knabenhaft

dünkt uns die Art, wie heute die Führer der Völker einander
zurufen: „Ihr feid schuld! Ihr habt angefangen!" Und Sie?
Haben Sie und Ihre Landsleute wirklich den Mut, zn glauben,
daß Ihr Volk eine heilige Insel im Meer der Sünde bilde? Sollten
Männer wie Sie nichts von einer geistigen Solidarität der Völker
wissen, die es nicht erlaubt, die Schuld an einer solchen
Weltkatastrophe einfach auf ein anderes Volk oder mehrere von ihnen



— 442 —

zu schieben? Eine solche Denkweife müßte ich unbegreiflich flach
nennen.

Und ich müßte sie u n f r o m m nennen. Sie ist doch nichts anderes
als die gewöhnliche Selbstgerechtigkeit der natürlichen Leidenschaft. Es
ist mir unbegreiflich, wie Menschen von religiösem Ernst im Angesicht
eines solchen Weltgerichts sich selbst so srei sprechen können, wie
Sie und die Masse Ihrer Landsleute tun. Soll ich dies aus Ihrer
Auffassung der politischen Ursachen des Krieges erklären, wonach Deutschland

das unschuldig Überfallene, zu Tode bedrohte wäre? Aber
ich meine, wenn sich die Sache Ihnen politisch so darstellt,
müßten Sie religiös tiefer fehen, bis zur gemeinsamen
sittlichen, religiösen Schuld. Wir Schweizer sind doch auch

politisch nicht an dem Weltbrand schuld und doch verzehren
sich bei uns Viele im Gefühle ihrer Mitschuld. Ich selbst gehöre
nicht zu Leuten, die viel von Sünde und Schuld reden, aber
ich käme mir gottlos, verloren vor, wenn ich mich nicht unter
das Gericht stellte, das jetzt über die Welt ergeht (und in dem
zuletzt freilich auch Gnade ist!). Ich meine, die Führer eines
Volkes laden eine fchwere Verantwortung auf sich, wenn sie ihr
Volk in der Selbftgerechtigkeit bestärken, statt die undankbare und
schmerzliche Rolle des Warners zu verwalten. Ich fürchte, der
„heilige Zorn", der draußen nun von allen Dächern gepredigt
wird, führe zuletzt zu einem großen Fall. Ich möchte an diefer
Verantwortung keinen Teil haben.

Aber freilich stellt fich hier die Frage ein: „Könnten wir
denn noch recht Krieg führen, wenn wir fo dächten? Könnten
wir denn noch in jenem heiligen Zorn fechten, der die Bedingung
des Sieges ist?" Ich antworte: Es ist wohl möglich, daß dies nicht
mehr ginge. Es ist wahrscheinlich, daß, wenn man einmal allgemein so

dächte, der Krieg überhaupt unmöglich wäre. Es ist anzunehmen,
daß Sie Alle so denken müssen, weil Sie nun einmal Krieg
führen.

Sie müssen fo denken! Wenn wir dies überlegen, strömt
uns neues Licht zu. Ich gestehe Ihnen jetzt zu, daß ich nicht im
Ernste glaube, daß Sie und Ihre Landsleute (wie die Vertreter
entsprechender Gedanken bei den andern Völkern) so flach und
unfromm seien, wie es scheint. Ich hätte dies ja nicht begreifen
können. Aber beim weiteren Nachdenken bin ich auf die Lösung
des Rätsels gekommen. Es heißt: Rausch! Es ist ein
ungeheurer Rausch über die Völker gekommen, hat sie in den Krieg
gerissen nnd Sie und Andere mehr oder weniger mitgerissen.

Was meine ich damit? Lassen Sie mich noch einmal kräftig
sagen, daß ich nicht die Vaterlandsliebe damit meine. Ich
habe diese deutlich genug vom Nationalismus unterschieden. Sie
unterscheidet sich von diesem wie Sittlichkeit von bloßer Natur.
Es ist mir auch nicht eingefallen zu leugnen, daß im Kriege



— 443 —

selbst bei allen Völkern, und bei dem Ihrigen wirklich auf
besonders großartige Weife, echte, heilige Begeisterung und ihre Frucht:
Opfermut, Seelengröße, Todesverachtung zum Vorschein gekommen
sind. Diesen Geist beobachte ich an manchen Männern und
Frauen Ihres Volkes, die mir sehr nahe stehen. Ich gehöre auch
als der „Schwarmgeist", für den ich bei manchen Leuten gelte,
wahrhaftig nicht zu den Anwälten der Nüchternheit, die der
Philister meint. Aber gerade darum, weil ich von diesen Dingen
etwas zu verstehen glaube, habe ich unterscheiden gelernt zwischen
der Begeisterung, die aus dem Geiste, d. h. dem sittlichen
Geiste stammt und der, die bloß aus der natürlichen Leidenschaft
aufflammt. Wir können uns hier nicht auf weitläufige psychologische
und ethische Untersuchungen über diesen Unterschied einlassen, er
läßt sich wohl auch auf einfache und praktische Weise klar machen.
Jene heilige Begeisterung, von der der Pfingstgeist den höchsten
Gipfel bedeutet, mag Fremden auch den Eindruck des Rausches
machen: „Sie find voll süßen Weines". Aber sie trägt einige
ganz deutliche Kennzeichen. Sie macht hellsichtig, demütig, gütig
und weitherzig. Anders der Ransch, der zum Kriege führt und
im Kriege Viele, nicht Alle, beherrscht. Er äußert sich darin, daß er
verblendet. Menschen, die vorher in den freundlichsten Beziehungen
zu andern Völkern gestanden sind und ein weitherziges Verständnis
für alle fremde Bolkseigenart gehabt haben, sehen nun in den Gegnern
fast nur noch eine Schar von tückischen Nibelungen. Ihr eigenes
Volk, dessen Mangel sie ein paar Tage vor Kriegsausbruch noch
deutlich genug eingesehen haben, steht auf einmal rein und heilig
vor ihnen. Es fällt ihnen keinen Augenblick ein, zu bedenken, was doch für
jeden Nüchternen auf der Hand liegt, daß im Volk des Gegners
ebenso große, ebenso gebildete, ebenfo reine und fromme Menschen
von der Reinheit und Gerechtigkeit der eigenen Sache ebenso sicher
überzeugt sind. Sie versichern der Welt, daß ihr Volk allein recht
habe und daran kein Zweifel fei. Die Presse der gegnerischen
Völker, die die Dinge anders darstellt als die eigene, ist eine
„Lügenpresse". Wer von den Nichtbeteiligten nicht der eigenen
heiligen Sache zustimmt, muß das Herz nicht auf dem rechten
Fleck haben. Es gibt keine Christenheit, keinen internationalen
Sozialismus mehr; es gilt nur noch das Volk und das
Vollgefühl. Hoch lodert es auf, eine heilige Flamme! Alles wird in
ihrem Lichte heilig. Wüstes Schimpfen über den Gegner, orgia-
stisches Selbstlob, fürchterliches Morden und Brennen, Ausbrüche
wildester Roheit, alles wird eine Art Gottesdienst. Gott kommt
und verbindet sich mit dieser Leidenschaft, der Gott des Volkes,
der russische, der deutsche, der englische Gott. Man fühlt fich ihm
unaussprechlich nahe.

Das ists, was ich Rausch nenne. Es ist die aufbrausende
natürliche Leidenschaft des Menschen. Es ift nicht unedel, aber



— 444 —

auch nicht heilig, es ist dämonisch, was ja nicht mit teuflisch zu
verwechseln ist. Es täuscht Göttlichkeit vor und ist doch bloß Natur
und Ich, es gibt sich als Geist und ift doch bloß Blut. Sehr
stark betone ich nochmals: nicht alles, was im Kriege zum
Vorschein kommt, gehört in diese Kategorie. Es tritt darin auch
wirklich Heiliges zu Tage. Aus großen Seelen leuchtet bei Anlaß

des Krieges Großes auf. Auch eine Verbindung mit Gott
kann der Krieg erzeugen, die es mit dem wirklichen Gott,
dem Gott Jefu Christi, zu 'tun hat. Das weiß ich gut genug.
Aber das alles wird durch den Krieg nur in dem Sinn erzeugt,
wie auch sonst durch Unheil und Sünde der Menschen Großes
und Heiliges erzeugt werden kann: indem aus dem Uebel Gutes
kommt; der Krieg selbst ist Erzeugnis des Rausches und ein großer
Teil der Erscheinungen, die er wirkt, sind Früchte des Wahns.
Auch ein Teil (wohlverstanden!) der religiöfen Erhebung, die
er bewirkt. Ich gestehe, daß ich gegen diese mißtrauisch bin, weil
ich mich nicht betrügen lassen und gerade auf diesem Gebiete nicht
falsche Perlen für echte annehmen möchte, weil ich es nur mit
dem wirklichen, dem sittlichen Gott zu tun haben möchte, nicht
mit einem Götzen, den fich das leidenschaftlich erregte Herz felbst
macht. Ich sehe nicht ein, wie Menschen, die sonst Gott und
dem Bruder nichts nachfragten und das Große, womit er uns
täglich nahe tritt, nicht sehen konnten, nun auf einmal durch
Bajonette und Kanonen zum Gottschauen gelangen sollten. Ich
fürchte, was von all dieser religiösen (und sozialen) Erhebung übrig
bleibe, sei nicht übermäßig viel; aber viel trüber Katzenjammer werde
folgen. Auf den Siebziger Krieg ist in Deutschland zwar ein
wirtschaftlicher, aber weder ein religiöser, noch ein sittlicher
Aufschwung gefolgt und was die deutschen Freiheitskriege betrifft, die
übrigens mit dem jetzigen Krieg nicht zu verwechseln sind, so war der
Aufschwung vorher da. Offen gestanden: mir graut, wenn ich manche
Ihrer religiöfen Zeitschriften lese. Der „religiöse Geist", der hier
aussteigt, ist für mich zum guten Tell Wahngeist. Es ist eine
Atmosphäre, die mich benimmt, mich betäubt. Mir ist Angst um
Ihr Volk. Es kann aus diesem Wefen nichts Gutes kommen.

Der Krieg entsteht, wenn nicht aus Berechnung, dann aus
Rausch. Jedenfalls könnte er ohne diesen nicht b e st e h en. Wer nicht
berauscht ist, der kann den Krieg nur so mitmachen, daß er ihn
als eine furchtbare Not mitträgt. So halten es heute viele Edlen.
Und zwar sind es gerade Kämpfer selbst, die so empfinden, wie
mir zahlreiche Dokumente beweisen. Geistliche und weltliche
Schlachtenbummler können sich entsetzen, wenn ich den Krieg
als Frucht der Gottlosigkeit bezeichne, einer meiner deutschen
Freunde aber, der einen Monat lang jeden Tag im Gefechte
stand, schreibt mir: „Der Krieg ist Gottlosigkeit". Darum wird
es mit ihm vorbei sein, wenn einmal der Rausch nicht mehr



— 445 —

Herr werden kann über den sittlichen Geist, der zugleich der wahrhaft

menschliche ist. Darum sind alle größten Vertreter des wahrhaft

menschlichen und göttlichen Geistes gegen den Krieg: Kant
wie das Evangelium Jesu.

Ich bin damit auf den Hauptpunkt unserer Auseinandersetzung

gekommen, den ich nun noch hervorheben muß. Die bisher

zu Tage getretenen Gegensätze zwischen uns laufen zuletzt auf
einen fundamentalen religiösen Gegensatz heraus. Das ists,
was ich nun noch in möglichster Kürze, aber mit aller Kraft klar
machen muß. Sie kommen mir darin übrigens felbst entgegen.
Denn Sie schreiben, nachdem Sie meine „Ethik" der Schwächlichkeit
geziehen und mich davor gewarnt haben, meine Studenten mit
einem Geiste des Mißtrauens zu erfüllen, zu dem Satze: „Wäre
das. was Sie sagen, der Sinn des Christentums, so würde ich
heute aufhören ein Christ zu sein". Darauf kann ich nur
erwidern: nach meiner starken Empfindung und klaren Ueberzeugung
haben Sie bereits aufgehört, einer zu sein. Es ist ein seltsames
Zusammentreffen, daß ich nun das sagen muß, was so Viele Andere
Ihnen schon gesagt haben, gegen die ich stets Ihre Partei
ergriffen habe. Solange wir bloß in unserm religiösen Denken
auseinandergingen, was seit langem der Fall war, konnte ich immer
wieder zu Ihnen stehen; immer wieder habe ich in Ihnen den
Ketzer, der Sie waren, verteidigt, nun, da Sie in meinen Augen
den Geist Christi völlig verleugnen, muß ich das Tafeltuch
entzweischneiden. Es ist wohl das erste Mal, daß ich einem Manne,
der Christ sein will, sage: „Du bist in meinen Augen keiner!"
Darum will ich doch auch hier zurückhaltender sein und sagen:
wenn Sie noch ein Christ find, dann bin ich sicher keiner, will
keiner sein. Als ich gewisse Andachten von Ihnen in der „Hilfe",
einige „eiserne Blätter" und endlich den „Tag in Lüttich" gelesen
hatte (vgl. „Hilfe" No. 36), da war es mir endgiltig klar: wenn
dieser Geist mit Jesus noch das Geringste zu tun hat, dann hast
du Jesus Christus, Gott, das Gottesreich völlig mißverstanden. Sie
machen als Prediger des Evangeliums eine Fahrt in ein Land,
das durch Ihr Volk — seis mit gutem oder schlechtem Grund —
in ein Meer von Blut und Tränen verwandelt worden ist
und finden auch nicht ein kleines Wörtchen des Erbarmens für
den namenlosen Jammer dieses Volkes, von dem niemand
behaupten kann, daß es dieses Los verschuldet habe; sie haben
Obst und Chokolade zum Austeilen, Belgier bitten, etwas davon
zu bekommen, Sie aber weisen sie ab, weil sich die Stimme
des Blutes in Ihnen regt; Sie besuchen das zerstörte Fort Loucein
und sind stolz auf die 42 cm.-Mörser der Deutschen, finden aber
wieder kein Wort des Erbarmens für die unter den Trümmern
begrabenen, zum Teil noch im Todeskampfe liegenden belgischen
Soldaten, und so fort. Was soll ich dazu sagen? Ich sage: Herr



— 446 —

Pfarrer, als sie jene bittenden Belgier zurückwiesen, da hat
Ihnen der Geist des grimmen Hagen zugenickt, aber der Menschensohn

sich von Ihnen abgewendet! — Ich möchte zwar gerade
hier nicht mißverstanden werden. Sie sind wohl im Grunde viel
besser als Ihre Theorie, Sie mögen trotz allem persönlich ein
zehnmal besserer Christ sein als ich und Andere. Nicht darum
also handelt es sich zwischen uns; es handelt sich nicht um das,
was Sie tun, fondern um das wozu Sie sich bekennen. Nicht
daß Sic in einem Augenblick der Leidenschaft jene Belgier
zurückgestoßen haben, tadle ich, sondern daß Sie sich dessen gleichsam rühmen.
Das alles ist ein Abfall von Jefus, wie ich ihn mir offenkundiger
gar nicht denken könnte. Oder was soll denn noch Christentum sein,
wenn dies Christentum ist? Es ist Abfall vom Kreuz Christi zur
42 cm.-Kanone.

Wie weit Sie von dem, was Jesus offenkundig gewollt hat,
abgekommen sind, beweist der Umstand, daß Sie meine Stellung
zu Krieg, Imperialismus, Nationalismus nicht einmal verstehen,
fondern sich darüber entsetzen; daß in Ihnen der schwarze
Verdacht aufsteigt, ich könnte gar die Macht für „böse" halten. Ja
freilich halte ich die Macht für „böse", soweit sie nämlich
Gewalt ist und glaube, daß der Weg, der zur Aufhebung der
Gewalt führt, der Weg der Menschwerdung des Menschen sei. Herr
Doktor, haben Sie denn nie etwas von der Bergpredigt Jesu
gehört? Haben Sie darin nicht eine Auffassung angetroffen,
wonach die höchste Macht und Freiheit der Seele, die königliche
Herrlichkeit der Söhne Gottes, dort erreicht ist, wo man dem Bösen
mit dem Guten begegnet und auch den Feind liebt? Haben Sie
jene Stelle vergessen, die ganz offenkundiger Weise eine Zentralstelle

der Botschaft vom Gottesreich ist: „Ihr wisset, daß die
Fürsten der Völker sie tyrannisieren und ihre Großen sie

vergewaltigen. So soll es unter ench nicht sein, fondern wer unter
euch groß sein will, der sei aller Diener und wer unter euch der
erste sein will, der sei aller Knecht; wie ja auch des Menschensohn

nicht gekommen ist, sich dienen zu lassen, sondern zu dienen
und sein Leben zu geben als Lösegeld für Viele" (Matth. 20,
25—28). Wo ist hier die Ethik der Machtgewinnung? Hier
bricht eine neue Welt hervor, eine Welt, wo der Machthunger
des unerlösten Menschen ersetzt ist durch die Lust, aus dem im Reiche
Gottes erschlossenen Reichtum dienend mitzuteilen, wo die Kraft
und Herrlichkeit des Menschen nicht im Niederschlagen und Herrschen
besteht, sondern im Aufrichten und Friedestiften, wo das Zeichen des

Menschen das Zeichen des Tieres verdrängt hat. An diese Welt
glauben wir (ich sage wir, nicht ich, denn wir find Viele); wir
glauben, daß sie in stillem, zähem Ringen und in gewaltigen
Entscheidungsschlachten das Reich der Gewalt besiegen und die Welt
erlösen werde. Was für Schwierigkeiten mit diesem Glauben ver-



— 447 —

Kunden find, wissen wir um allerbesten und man darf uns zutrauen,
daß wir die darin enthaltenen Probleme, z. B. auch das der „Macht",
gewissenhaft durchdenken. Aber der Unterschied ist, daß wir an die

Möglichkeit des Gottesreiches Jefu Christi glauben (im Sinne des

„Ich glaube, Herr, hilf meinem Unglauben") und dafür einstehen,
während die anderen mit dem Glauben daran auch den Kampf dafür

aufgeben. Sie suchen immer wieder neue Formeln, um das
Gottesreich dem Weltreich anzunähern. Sie wissen stets irgend
einen Weg, die Botschaft Jesu als „zeitgeschichtlich bedingt" zu
erklären und ihr damit alle Eigentümlichkeit und Kraft zu nehmen.
Sie haben den Kapitalismus verteidigt (was übrigens Sie selbst nur in
bedingtem Sinn tun), sie verteidigen den Krieg, sie wissen die
42 cm.-Kanone mit dem Kreuz Christi zu verschmelzen und den
kuror tsut«ni«us dem heiligen Geiste gleichzusetzen. Sie sind
Schwärmer für die „Realpolitik" mehr als die Politiker und
Schwärmer für den Krieg, mehr als die Kriegsleute. Sie haben
neuerdings aus der Behandlung Belgiens und dem berühmten
„Not kennt kein Gebot" beinahe eine sittlche Tat gemacht, während
der Staatsmann wenigstens erklärte: „Es ist ein Unrecht". Sie
wissen immer wieder eine Formel zu finden, die religiös
rechtfertigt, was die Welt zu tun für gut findet. Darum sind sie

gefährlicher als die reinen Vertreter der Welt. Ich bin überzeugt,
daß der Krieg bald aufhören müßte, wenn er einmal vor der
Welt dastünde als der Greuel, der er ist. Aber die religiöse
Verklärung macht ihn verführerisch. Und so verhält es sich mit allen
Fortschritten des Gottesreiches: sie werden weniger durch die Welt
aufgehalten, als durch ein Christentum, das sich mit der Welt
verbündet.

Darum ist es aber auch ein Sinn der Katastrophe, die wir
erleben, daß hierin einmal volle Klarheit werde. Sie bedeutet
vor allem auch einen Bankerott der geschilderten Art von Christentum.

Unsere Hilfe besteht darin, daß wir dies mit aller Klarheit
erkennen; dann muß es zu einem Entscheidungskampf zwischen den
zwei Arten von Verständnis der Sache Jesu kommen. Nur dieser
Kampf schafft Frieden. Es sind zwei Religionen, die
einander gegenübertreten. Das ist mir erschütternd klar
geworden, als die Katastrophe hereinbrach. Zu dem, was ich im
furchtbaren Ernst jener Tage gelobt habe, gehörte der Entschluß,
jede Faser meiner Kraft für diesen Kampf einzusetzen. Es soll
natürlich nicht ein persönlicher, sondern ein sachlicher
Kampf sein, ein Kampf um die Wahrheit. Alle kirchlichen und dogmatischen
Unterschiede treten dagegen zurück, werden davor nichtig. Wir treten
auf ein weiteres Feld.

Ich freue mich also, geehrter Herr Pfarrer, des Kampfes,
der zwischen uns entbrannt ist. Er ist notwendig. Nein, es war



— 448 —

keine „entsetzliche" Stunde als ich jenen Aufsatz schrieb. Ich habe
ihn in aller Ruhe geschrieben, allem Höchsten, wofür ich gelebt
habe und lebe, treu. Ich glaube mit diesem Aufsatz in der Hand,
der dem tiefsten Schmerz über das Weltunglück und dem stärksten
Friedenswillen entsprungen ist, mindestens so ruhig vor Gottes
Richterstuhl erscheinen zu dürfen wie Sie mit Ihren „eisernen
Blättern". Denn wir haben uns nicht vor Wuotan oder Thor zu
verantworten, sondern vor dem Vater Jesu Christi. Was aber die
Ethik der Schlachtfelder betrifft, auf die Sie sich gegen mich
berufen, so wollen wir zuwarten. Nach meiner festen Zuversicht
bedeutet sie den Zusammenbrnch der Welt, der auch Sie sich zurechnen.

Noch Eines zum Schluß! Sie lassen mein Vaterland grüßen.
Nach meiner Ueberzeugung wäre ein Sieg dessen, was Sie
vertreten, sein sicherer Untergang. Lassen Sie mich aber von Ihrem
eigenen Volk sagen, daß ich fo wenig sein Feind bin, daß ich
vielmehr bereit wäre, mit Gut und Blut für es einzustehen, wenn
es in feinem Lebensrecht und feiner Lebensmöglichkcit ernstlich
bedroht wäre. Ich wünsche ihm alles Größte und Beste und glaube
auch, daß es ihm wird, nur auf einem andern Wege, als Sic
meinen. Nach meiner Ueberzeugung ist die Weltkatastrophe viel
furchtbarer, aber auch viel verheißungsvoller als Sie denken. Sie
ist ein Gericht über alle Völker, aber sie kann und foll auch

zu einer Auferstehung für alle werden. Dcr einzige Weg aber,
der dazu führt, heißt: Umkehr!

Auch Ihnen persönlich alles Beste wünschend, bleibe ich

Ihr ergebener
L. Ragaz.

«unsscdau.
Wir Neutralen. Es war mit Sicherheit zu erwarten, daß man

uns Schweizern eines Tages sagen werde : „Ihr habt gut reden. Ihr
sitzt im sichern Port. Wir leiden, bluten, bringen ungeheure Opfer
und ihr steht im Schutze eurer Neutralität kühlen Blutes dabei und
übt an uns Kritik. Wir lehnen diese ab. Könnt ihr doch nicht
einmal verstehen, wie es uns zu Mute ist. Der Kämpfer hat trotz allem
mehr Recht als der Zuschauer."

Was antworten wir darauf? Wir könnten antworten, daß wir
keineswegs so unbeteiligt sind, wie man wohl in der Ferne meinen

mag. Alle unsere waffenfähige Mannschaft, den Landsturm
eingerechnet, war an der Grenze und ist es größtenteils noch. Die
wirtschaftlichen Folgen des Kriegs fpüren wir so stark, zum Teil sogar
noch stärker, als die kriegführenden Mächte selbst. Auch in unser


	Auseinandersetzungen. 1., Briefwechsel von Karl Barth und Martin Rade ; 2., Antwort an Herrn Pfarrer Gottfried Traub, Dr. der Theologie, in Dortmund

