
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 10

Artikel: Stimmen von der Höhe. 1., Aus Deutschland ; 2., Aus England ; 3., Aus
Frankreich

Autor: Palmer, Theodor / Orchard, W.E. / Rolland, Romain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 417 —

„Du bist angesehen, Du bist reich, Du bist gescheit und begabt:
— und möge es nur so sein, segne Dich Gott! Ich ehre Dich, aber
ich weiß, daß auch ich ein Mensch bin... Dadurch aber, daß ich Dir
neidlos Ehre erweise, gerade dadurch beweise ich aber auch vor Dir
meine Würde, meine menschliche Würde!" Jn Wahrheit, wenn sie

auch nicht so sprechen (denn sie verstehen noch nicht, solches
auszudrücken), fo verhalten sie sich doch fo; ich felber habe es gesehen, ich

selber habe es erlebt. Und glaubt mir: je ärmer und niedriger ein
Mensch ist in unserem Rußland, umso mehr lebt auch in ihm von
dieser herrlichen Gerechtigkeit! Denn die Reichen unter ihnen sind
Wucherer und Halsabschneider, und in ihrer Mehrzahl bereits
verdorben, und viel, sehr viel fällt dabei auch unserem Mangel an Eifer
und Achtsamkeit zur Last! Es wird aber der Herr die Seinen
erretten, denn groß ist Rußland durch seine Demut!
Ich träume davon, unsere Zukunft zu erschauen, und es ist mir, als
sähe ich sie schon deutlich voraus: denn es wird dahin kommen, daß
sogar der allerverdorbenste Geldsack bei uns sich schließlich noch vor
dem Armen seines Reichtums schämen wird: der Arme aber, wenn
er diefe seine Demut erschaut, sie verstehen und mit Freude und
Freundlichkeit antworten wird auf diese gottmohlgefällige Scham!
Glanbt mir, daß es schließlich dazu kommen wird: alles weist ja
darauf hin!" ')

Stimmen von lier Mbe.

i. Uus veutscvlana.

Herr Pfarrer Theodor Palmer im Heinrichsbad bei Herisau,
ein Deutscher, hat am 9. August folgende Predigt gehalten: ^)

„Es wird aber dazu kommen, daß ihr höret von
Kriegen und Kriegsgerüchten: sehet zu, lasset euch
nicht erschrecken. Denn so muß es kommen, aber
das ist noch nicht das Ende, Es wird sich erheben
Boll wider Volk, und Reich wider Reich, und es
wird Hungersnöte geben und Erdbeben hin und
wider. Alles das aber ist der Ansang der Wehen,

Matthäus 2t, 6—8.

Jetzt stehen wir bereits mitten drin in alle dem, was wir am letzten Sonntag
noch als eine furchtbare Möglichkeit betrachten konnten. Fast das ganze Europa
in Waffen — drei Großmächte stehen gegen zwei im Felde, und das Aufeinander-
Wüten, das Zerstören, Vernichten und Morden hat bereits seinen Anfang genommen.
Wir wandeln umher wie in einem Traume und können es in Augenblicken gar
nicht fassen, daß so ein Wahnsinn denkbar, geschweige denn wirklich sein soll.
Dann aber müssen wir wieder an die Wirklichkeit glauben — sogar wir in diesem
stillen Erdenwinkel, der den anderen, die etwa von draußen kommen, wie eine Art
Paradies vorkommen will. Ja, es ist so: der Weltbrand ist aufgelodert und nun

>Z Zitiert aus „Ethische Kultur", Nr. 18,
') Sie ist mit zwei andern bei Friedrich Reinhardt in Basel erschienen. Die Sammlung trägt

den Titel: „Hebet Eure Häupter auf!" Diese drei Predigten gehören zum allerbesten, was wir über
die Weltkatastrophe gelesen haben.



— 418 —

muß das Schicksal seinen Lauf nehmen — wohin? Das weiß kein Mensch, Wir wissen

nur, daß der Krieg für jede Partei — er darf ausfallen, wie er will — ein namenloses

Unglück bedeutet, und daß wir auf Dinge gefaßt sein müssen, wie sie nur auf
den dunkelsten Blättern der Weltgeschichte verzeichnet stehen. Gefaßt sein müssen
— ja, und deshalb wollen wir uns darauf gefaßt machen. Jetzt müssen wir nicht
bloß unsere äußere Lebenshaltung auf das Kommende einstellen, sondern vor allem
im Geist uns damit auseinandersetzen, damit es uns nicht ungerüstet und wehrlos
überfalle. Und dabei soll das verlesene Textwort uns seine Hilfe leisten — dieses

Heilandswort, in dem Er uns als ein Prophet entgegentritt.
Ein Prophet steht zu dem großen Lenker aller Geschicke allemal in einem

besondern Verhältnis. Er ist Knecht, der, von Gott berufen, für Gott eine besondere

Aufgabe zu erfüllen hat. Ein Prophetenleben hat seinen Zweck niemals in sich selbst
und darf niemals eigenen Interessen dienen. Er steht unter dem Zeichen einer
absoluten Abhängigkeit, die wiederum mit einer besonderen Absicht des lebendigen Gottes
zusammenhängt. Der Prophet vertritt allemal die Sache dieses Gottes unter den
Menschen. Aber damit genießt er auch das Vorrecht: mehr von dem geheimnisvollen

Zusammenhang aller Dinge zu wissen wie die anderen. Ihm werden Blicke
erschlossen, die den anderen verschlossen bleiben, ihm werden Ereignisse enthüllt, die
als etwas Zukünftiges einstweilen noch tief im Schoß der Zeiten ruhen. Ja — bei
Amos heißt es einmal: „Der Herr, Herr tut nichts, er offenbare denn zuvor sein
Geheimnis den Propheten!" Wie hat sich das namentlich bei dem Heiland erfüllt, der
mehr als Knecht, nämlich Sohn war. Wenn Er selbst sagt: „der Sohn kann nichts
von Ihm selber tun, sondern was Er sieht den Vater tun" — so betont er nicht
nur seine völlige Abhängigkeit, sondern auch Sein besonderes Vermögen, Seine
besondere Vollmacht. Er kann sehen, was der Vater tut; Er hat einen Einblick in
dessen Absichten und Gedanken, Ihm wird das Geheimnis des göttlichen Waltens,
so weit es nötig ist, enthüllt. Oft zu Seiner Freude, oft zu Seinem Schmerz! Wie
mag's in Jtnn gejubelt haben, wenn der Vater das große Ziel Seiner Heilandsarbeit

wie in einzelnen Lichtbildern vor Jtnn auffeuchten ließ: eine Herde unter
einem Hirten, eine mit dem Vater versöhnte und zu einer Einheit zusammengeschlossene

Welt, ein Reich Gottes, da Sein hoher Name verklärt ist und Sein heiliger
Wille zu restloser Geltung kommt wie im Himmel, also auch auf Erden! Aber wie
mag's auch in Ihm geweint und geklagt haben, wenn Er etwas von den Katastropen
schauen mußte, die zuvor in der Natur und Menschenwelt sich vollziehen werden!
„Als Er nahe hinzukam, sah Er die Stadt an und weinte über sie und sprach: wenn
doch auch du erkennetest zu dieser deiner Zeit, was zu deinem Frieden dienet, aber
nun ist's vor deinen Augen verborgen! Denn es wird die Zeit über dich kommen,
daß deine Feinde werden um dich und deine Kinder mit dir eine Wagenburg
schlagen, dich belagern und an allen Orten ängsten, und werden dich schleifen und
keinen Stein auf dem andern lassen!" Das waren gewiß unendlich schwere Stunden,
wenn diese Greuel der Verwüstung blitzartig vor Seine Seele traten. Und ich kann
mir's nicht anders denken, als daß auch unser heutiges Textwort unter inneren
Schmerzen gesprochen worden ist! Da handelt fich's ja nicht bloß um das Schicksal
einer Stadt und eines Volkes, sondern um Katastrophen, an denen die Natur-
und Völkerwelt gleichermaßen Anteil hat: um Krieg und Kriegsgeschrei, um
Erdbeben und Hungersnot, um Gehaßt-, Verfolgt- und Getötetwerden, um eine
allgemeine Verwirrung und Verführung der Geister, Was hätte Er wohl darum gegeben,
wenn Er dergleichen hätte abwenden können! Aber Er fah da ein Verhängnis sich

abspielen, dem gegenüber Er ohnmächtig war — etwas Anabwendbares, dem Seine
Hand oder Sein Mund nicht Einhalt gebieten konnte. Und die Geschichte hat Ihm
Recht gegeben! Wieviel von dem damals Erschauten ist bereits in Erfüllung
gegangen!

Man schämt sich ja, daß man's sagen muß, aber wo ist ein Zeitalter, das
von Krieg und Kriegsgeschrei wäre ganz verschont geblieben? Die letzte Periode
des Friedens in deutschen Landen ist wohl eine der längsten gewesen, die eine Weltmacht

hat genießen dürfen! Dazu Hungersnöte, «euchen und Epidemien und.,
ungezählte Umwälzungen im Leben der Natur — ste haben fich im Lauf der Zeit



— 419 —

ständig wiederholt! Aber ist es nicht, als sei das „Volk wider Volk und Reich wider
Reich" erst unserer Gegenwart vorbehalten? Hat schon einmal ganz Europa
gegeneinander gewütet? Hat schon einmal ein einziges Steinchen eine solche Lawine ins
Rollen gebracht? oder ein einziges Fünkcken eine solche Flamme entzündet? Man
hat's ja kommen sehen, man hat sich darüber von Thron zu Thron, von Kabinet
zu Kabinet in aller Deutlichkeit ausgesprochen, und doch hat man das Furchtbare
nicht im Keim ersticken noch den Ausbruch in letzter Stunde verhindern können!
Ob diese Zeit dem Heiland damals vor der Seele stand? Jedenfalls dürfen wir
dankbar sein, daß wir uns sagen dürfen: solche Zeiten haben Seinen Geist schon
in Seinen Erdentagen beschäftigt. Und wie mögen sie Ihn jetzt erst beschäftigen,
wo sie tatsächlich gekommen sind! Jn welchem Sinne Wohl? Ich denke dafür dürfen
wir Seinen Worten doch wohl auch Anhaltspunkte entnehmen.

Geliebte, ich bitte zu beachten, daß Jesus damals mit Seinen Jüngern
gesprochen hat, nicht etwa mit dem ganzen Volke. Und zwar mit seinen Jüngern
gleichsam unter vier Augen, „Da Er auf dem Oelberg saß, traten die Jünger zu
Ihm besonders", heißt es in unserem Kapitel. Es handelt sich, wenn ich so sagen darf,
um einen Privatissimum, das Er dem engsten Kreis der Seinigen las; als wollte Er
ihnen sagen: in den Zeiten, davon wir jetzt miteinander reden, fällt euch eine
besondere Aufgabe zu. Wie ihr euch alsdann verhaltet, das ist von entscheidender
Wichtigkeit. Das Jüngertum bedeutet ja allemal ein Hinausgehobensein aus der
großen Masse. Die große Masse, soweit ste nicht in den Tag hineinlebt, läßt
sich leiten von dem, was vor Augen liegt, und denkt an!die eigenen Interessen,
die ihr die nächsten und die wichtigsten sind. Aber der Jünger-Standpunkt muß
sich darüber erheben. Wer in der Gemeinschaft mit dem Heiland steht, der muß
Interessen vertreten, die nicht von dieser Welt sind, der mutz dem verborgenen
Sinn dienen, der allem Geschehen zu Grunde liegt. Jetzt handelt fich's nicht in
erster Linie um unsere Person oder Familie, noch um unser persönliches Schicksal,
noch um das Schicksal unseres engeren Vaterlandes, jetzt handelt sich's um das
Ganze und um die Frage: was hat dies Ganze für einen tieferen Sinn und wie
kann dieser Sinn seine Erfüllung finden Meine Brüder und Schwestern, ob uns
das schon voll und klar zum Bewußtsein gekommen ist? Ob wir bereits erkannt
haben, daß uns aus unserer Zugehörigkeit zu dem himmlischen Meister jetzt eine
besondere Aufgabe erwächst? Daß man im Himmel mit Spannung nach der
Haltung ausschaut, die wir angesichts der entstandenen großen und entscheidungsreichen
Zeit einnehmen werden? O wenn man sie doch jetzt alle vereinigen könnte, die
in Deutschland und in der Schweiz, in Rußland und Oesterreich, in England und
Frankreich den Namen Jesu mit ganzem Ernst als den ihres Herrn und Meisters
bekennen! Vereinigen könnte, um ihnen zuzurufen: gedenket der großen Aufgabe,
die uns jetzt gestellt ist, daß wir in dem großen Gewirre nicht mitten drin stehen

dürfen, um davon verschlungen zu werden, sondern daß wir darüber stehen müssen,
um auf das Ganze im Sinne des Reiches Gottes einen Einfluß zu gewinnen.
Wenn irgendwann, so find jetzt Allianzen nötig, Allianzen des Geistes, die den

Allianzen der Waffen gebieten, daß sie nicht allmächtig schalten und walten können!
Allianzen, die so zu ihrem himmlischen Herrn aufblicken; wie die streitenden Heere
zu ihren Heerführern! Was hat uns jetzt Jesus Christus zu sagen? Wunderbar
und seltsam im höchsten Grade!! Er sagt hier: „es muß so kommen". Kann man
das begreifen? „Es muß". Ja, warum denn in aller Welt? Jesus weiß doch

nichts von einem blind waltenden Geschick, dem mir unerbittlich unterworfen find.
„Allah hat's gewollt", so sagt der Mohammedaner, aber so kann doch ein Jünger
Jesu nicht sprechen. Wir können doch nicht Gott selbst als den Urheber der
gegenwärtigen Situation in Anspruch nehmen, können doch nicht Zagen: Gott hat es so

gewollt, daß die Welt in Haß und Mord gegeneinander entbrennt? Gott und Krieg
in einem Atemzug zu nennen — das kommt einem ja wie die reinste Blasphemie vor!
Was Gott will, das ist ein für allemal festgelegt: wie schon im Gesetz des alten
Bundes „du sollst nicht töten", so erst recht auf den Tafeln des ueuen Bundes.
Seit sich der Himmel über der Erde aufgetan und der Engelchor das „Friede auf
Erden" gesungen hat, kann nichts gewisser sein, als daß unser Gott der Gott des



— 420 —

Friedens ist. Der Gott des Friedens, der Rechenschaft fordern wird über jeden
frevelhaften Friedensbruch und der es jetzt wie einen Faustschlag ins Angesicht
empfinden mag, daß nicht bloß gesittete Kulturvölker, sondern christliche Nationen
gegeneinander das Schwert ziehen I Aber muß Er dergleichen nicht geschehen lassen?
Ist Er's nicht Seinem Vaternamen schuldig, daß Er die Freiheit Seiner Menschenkinder

wie im Guten so im Bösen respektiert? Und ist Er's nicht Seiner Gerechtigkeit

schuldig, daß auch im Leben der Völker die Verkehrtheit und Verblendung, die
Eifersucht und die Machtgier sich bis in die äußersten Konsequenzen auswirken darf?
Aber ich darf nicht wiederholen, was uns bereits am vergangenen Sonntag beschäftigt

hat! Indessen: fällt nicht auch aus dem Zusammenhange unseres Textworts
ein Licht auf jenes furchtbare „es muß"? „Alles das, heißt es dort, ist der Anfang
der Wehen," Was find Wehen? Wir können antworten: schmerzhafte Zustände,
die einen Höhegrad erreichen können, der schier einer Unerträglichkeit gleichkommt.
Aber diese Antwort besagt noch nicht alles. Wir müssen hinzufügen: Wehen sind
die Begleiterscheinungen des Geburtsaktes, der einem neuen Menschenleben zum
Dasein hilft. Die Wehen müssen sein, aber sie tragen ihren Zweck niemals in sich

selbst, sondern sind in jedem Fall Mittel zum Zweck, nämlich zum Werden eines
neuen Menschen. Ist das nicht etwas Großes? Und etwas Großes, das Jesus
den Vergleich hier zur Anwendung bringt? Gott sei Dank: Krieg und
Kriegsgeschrei, Hungersnot und Erdbeben, Naturkatastrophen aller Art, wenn sie sein
müssen, so müssen sie nicht um ihrer selbst willen sein, so müssen sie lediglich
eine Geburt einleiten helfen, Sie dienen im Grunde nicht dem Sterben nnd
Verderben, sondern dem Leben und Fortschreiten, sie dienen dem großen Ziel und
Ende, welches der Heiland in diesem ganzen Zusammenhange im Auge hat: dem
Reich Gottes. Geliebte, glauben wir an dieses Ziel und Ende? Glauben wir dem
Heiland, wenn er sagt: „siehe, ich mache alles neu?" Sind wir mit dem Petrus
einverstanden, wenn er sagt: „wir warten eines neuen Himmels und einer neuen
Erde, auf welcher Gerechtigkeit wohnt?" Ob wir dann nicht auch die Notwendigkeit
jener schmerzlichen und scheinbar unerträglichen Dinge ein wenig begreifen? Jn
dem Sinne, daß sie vieles Alte, vieles Morsche und Ungesunde, vieles Hemmende
und Ungerechte zerbrechen und zugleich Neues, Gesundes, Gerechtes anbahnen und
verbreiten müssen. Ganz gewiß: das Reich Gottes kommt nicht so von ungefähr,
kann nicht so von ungefähr kommen; dafür läuft es dem, was nun einmal
geworden ist, zu schnurstracks zuwider. Ohne Umwälzungen geht es nicht, weder
ohne Umwälzung in den Herzen noch ohne Umwälzung in den Verhältnissen und
Zuständen. Ueberall muß sich das Licht dem Finstern entgegenstemmen, überall
müssen es Stürme sein, die den Frühling heraufführen. Aber wirklich — den

Frühling, das Neue, das große Vorwärts, das Keimen, Wachsen und Reifen, Ein
beglückender Gedanke! Geliebte, ein Gedanke, der uns auch verstehen läßt, warum
der Heiland sagt: „sehet zu, laßt euch nicht erschrecken". Nicht, als sollten wir
unbewegt bleiben angesichts der Greuel der Verwüstung, die wir auch jetzt wieder
erleben werden, auch nicht, als dürfte kein Bangen um unser und unseres Volkes
Schicksal durch unsere Seele gehen. Aber alles Bangen und alle Gemütsbewegungen

sollen im Banne gehalten werden von einer heiligen Ruhe, die gewissermaßen

unantastbar ist, von einem Vertrauen, welches das Ungewisse als gewiß
und das Zukünftige als gegenwärtig nimmt. Wir sehen, was vor Augen ist, wir
leiden mit an der großen Weltnot, wir beugen uns unter das Unvermeidliche, aber
wir bleiben dabei nicht stehen. Wir blicken hinter die Erscheinungen, wo der
Vater thront und sein Regiment entfaltet, wo die Gedanken Gottes arbeiten und
wo — wenn ich fo sagen darf, die eigentliche Weltgeschichte gemacht wird. Hier,
meine Brüder und Schwestern, in dieser Gotteswerkstatt sind wir jetzt zuhause,
nicht bloß hoffend, nicht bloß wartend, nein, vor allen Dingen mitarbeitend. Wir
sind jetzt Priester in diesem Heiligtum, Priester, die betende Hände aufheben,
Priester, die alle Tage das Opfer ihrer Hingabe an die Sache Gottes und seiner
Gesalbten bringen. Ach, daß jetzt nichts versäumt und nichts verkehrt gemacht
wird! Es geht jetzt nicht in erster Linie um unser Geschick, auch nicht um den
Vorteil und Sieg irgend eines Landes, es geht um das Größte wases



— 421 —

gibt, um das Reich Gottes und sein Fortschreiten, Es geht
um das Kindlein, um dessentwillen die Welt jetzt in Wehen liegt! — Glauben
wir noch, daß die Waffen allein zu reden haben, glauben wir noch, das die
Majoritäten und all die Tausend Aeußerlichkeiten die Entscheidung haben? Die
Entscheidung liegt ganz wo anders, Sie liegt bei Gott und deshalb bei dem Glauben,
der Ihn und sein Sein hohes Regiment festhält! Auf drum, wer sich Jünger Jesu
nennt, der kämpfe jetzt den Kampf des Glaubens, der kämpfe mit der sieghaften
Waffe des Gebets, der lege alle Inbrunst, deren er fähig ist, in die Bitte: Dein
Reich komme und dein Wille geschehe im Himmel also auch auf Erden!

Der bekannte Leipziger Pfarrer Gottfried Naumann
erklärt in einer Predigt:

„Der jetzige Krieg ist ein Beweis des völligen Bankerotts des Christentums
in der Volkserziehung. Wer darin nicht mitgeht, daß er in dem Kriege etwas
Widergöttliches steht, der scheidet sich von Jesus, Wir wollen Gott bitten, daß er
uns lasse Jesus nicht verloren gehen, und wir wollen fest bleiben in dem Glauben,
daß Gottes Kraft doch stärker ist als alle Bosheit, die jetzt riesengroß in die Höhe
wächst, und daß sie sich dennoch durchsetzen wird. Wir werden es noch erleben, daß
dieser Krieg eine bessere Welt herbeiführen wird, als die jetzige ist. Er wird zn
einer Versöhnung der jetzt sich bekämpfenden Völker führen, die der Größe der
Kämpfe entsprechen wird. Wir wollen uns davor hüten, bei der Nachricht von den
furchtbaren Greueln, die da draußen verübt werden, uns auf den Standpunkt
derjenigen niederziehen zu lassen, die sie begehen, und zusprechen: Gleiches werde mit
Gleichem vergolten! Mit aller Macht der Volksstimmung wollen wir uns z. B.
dagegen wenden, daß solche Stimmen laut werden, die da sagen: hören die Franzosen
nicht auf, Dum-Dum-Geschosse zu verwenden, so wollen wir sie ebenfalls gebrauchen.
Das wäre cin Verrat an unserm Deutschtum und würde unser Gewissen beflecken.
Wenn es die anderen tun, — wir wollen unsere Hände rein halten."

Ein junger Pfarrer schreibt:
„Wir gehen mit aller Kraft vor. Wir wissen alle, daß wir siegen müssen,

damit bald Friede werde. Und alle von uns, auch die, die anfangs darauf
gebrannt haben, an den Feind zu kommen, sehnen sich nach Frieden. Auch unsere
Offiziere. Und das freut mich, Kriegsbegeisterung ist auch bei uns nicht, so sehr
wir alle auch von dem Gedanken erfüllt sind, daß wir siegen müssen. Wir tun
unsere Pflicht; aber es find schwere Opfer, die wir damit bringen, seelische zu
allermeist. Es dürften wenige sein, denen das Morden Freude macht.

Ich habe lange gebraucht, bis ich mich mit diesem Kriege innerlich
abgefunden habe. Ich hätte es nie für möglich gehalten, daß wir in den sogenannten
Kulturstaaten noch einmal zur Waffe greifen müßten. Ich hatte immer gemeint,
wir seien schon weiter, der Abscheu vor einem Kriege sei schon so verbreitet unter
den Völkern, daß keine Regierung es mehr wagen dürfe, den Krieg zu entfachen.
Und nun ist's doch anders gekommen. Noch bei meiner Abreise, am 1, August,
glaubte ich nicht recht daran. Und nun habe ich schon alle Gefahren und auch
allen Jammer des Krieges erlebt.

Wenn ich nicht den festen Glauben hätte, daß auch dieser Krieg dem Reiche
Gottes dient, wäre das schwer zu tragen. Aber ich glaube, die Menschen raffen sich

nun, nachdem sie noch einmal durch diese Hölle gegangen sind, auf und lernen, an
das Brudesreich auf Erden glauben und dafür kämpfen. Bei meinem Abschied von
daheim hörte ich noch von einer Pfarrkonferenz, in der eine ganze Anzahl Pfarrer
für den Krieg an sich als für etwas Unabänderliches und göttlich Notwendiges
eingetreten waren. Ich hoffe, daß dieser Krieg nun auch für unsere Kirche zum Bußruf
wird. Daß vielen die Augen aufgehen auch unter den Pfarrern und auch sie glauben
lernen. Wenn ich aus diesem Kriege gesund heimkehren darf, dann kenne ich meine
Aufgabe. Was ich jetzt erlebe, wird mich stark machen, rücksichtslos aus eigener
Ueberzeugung dafür einzutreten. Nur dann sind die Opfer, die hier gebracht werden,
nicht umsonst, wenn sie dem Reiche Gottes dienen. Sollte ich selbst das schwerste



— 422 —

Opfer bringen müssen, dann geschieht es auch in diesem Glauben. Ich glaube, daß
alles, was ich erlebe von einem heiligen, göttlichen Willen so gesügt ist."

Ein (üäiiä. tksol. schreibt:
„Gebe Gott, daß bald Schluß ist! Wenn ich unter den Heimkehrenden bin,

so soll meine ganze Kraft der Aufgabe gewidmet sein, aus diesem Kriege geistiges
Kapital zu schlagen, so weit es nur geht, zum Besten dcr Menschheit wie der
Christenheit, die 2000 Jahre lang ihr Christentum umsonst gehabt hat. Mit meinem
ganzen Menschen will ich eintreten in die allgemeine Friedensbewegung,"

Ein anderer Os,iià. tksol. schreibt:
„Ich habe am 20, und 25. August zwei große Schlachten mitgemacht. Seitdem

leide ich seelisch bis zur völligen physischen wie psychischen Ermattung, Meine
Seele findet nirgends in der Welt mehr Ruhe. Nur die Natur, die sich herrlich
und anmutig um uns ausbreitet, mit Früchten reich gesegnet, ist mir ein Gruß von
Gott. Ich suche meinen Halt in einem Reiche, das über der Welt liegt. Wie voller
Bestialität ist das Leben der Völker untereinander! Das eine wird dieser Krieg
hoffentlich zeigen: wie viel Tierheit noch in der Menschheit steckt. Diese Erkenntnis
muß dann einen guten Schritt weiter zu wirklichem Menschentum führen, — oder
es geht zu Ende, Und was wir für Deutschland erringen, muß der Menschheit zu
gute kommen."

2. Uus Cnglana.

Der bekannte Or. W. E. Orchard, Pfarrer zu St. Paul in
Enfield (bei London), fchreibt im „OKristig.ii O«mm«nvvsultK"
(26. August):

„Das furchtbare Schauspiel einer Christenheit, die in einen Krieg versenkt
wird, der ein Weltkrieg zu werden droht und dann mehr als eine Erfüllung der
Weissagung von der Schlacht von Armageddon bedeutete, ist auf so plötzliche und
unglaubliche Weise über uns gekommen, daß Wenige von uns schon in der Lage
sind, darüber ein klares, geschweige denn ein christliches Urteil zu haben. Der erste

Trost, zu dem manche von uns geflüchtet sind, ist die beinahe allgemeine
Ueberzeugung unserer Landsleute. daß wir im Rechte sind. Wenn wir uns erinnern,
welch eine scharfe Scheidung der Geister der südafrikanische Krieg bei uns herbeiführte

und nun sehen, wie so Viele, die gegen jenen Krieg die heftigste Opposition
machten, für den jetzigen von ganzem Herzen eintreten, und wenn Persönlichkeiten,
die an der neueren internationalen Friedensbewegung einen hervorragenden Anteil
genommen, zugestehen, daß unter den gegenwärtigen Umständen für uns kein anderer
Weg möglich war, so sind wir in Versuchung, dies als Beweis dafür zu nehmen,
daß wir im Rechte seien. Aber es gibt einen strengeren Beweis, den wir, auch
wenn wir zugeben, daß kein anderer Weg möglich schien als wie die Dinge sich

nun gestaltet haben, doch weiter zurück und weiter in die Tiese führen müssen, bis
wir überhaupt imstande sind, ein Urteil auszusprechen. Und je weiter wir zurück
und je weiter wir in die Tiefe gehen, desto mehr werden mir zu der Empfindung
gelangen, daß in Bezug auf diese Sache nicht nur kein einziges Volk Europas,
sondern auch nur sehr wenig Einzelne ihre Hände in Unschuld waschen dürfen.
Wenn der Haß, dem wir erlauben, sich in unserem eigenen Herzen anzusammeln,
sich stets in die körperliche Tat umsetzen dürfte, wie oft würden wir unseren Feind
anfallen! Aber wir müssen uns klar machen, daß der Haß früher oder später seinen
Ausdruck findet und daß der heutige Kriegszustand bloß deswegen möglich ist,
weil so viel Haß vorhanden ist, der bei irgend einem Anlaß und an irgend einem
Gegenstand sich entzünden kann. Christenmenschen sollten in diesen Zeiten ebensogut
für sich selbst als für Andere Buße tun. Wenn es wahr ist, daß wir nicht mit dem
deutschen Volk Krieg führen, sondern daß der Krieg den Zweck hat, dieses selbst
und das übrige Europa vom Albdruck des Militarismus und einer Politik, für die



— 423 —

Macht Recht ist, zu befreien, so dürfen wir darob nicht vergessen, daß der
Militarismus, auch wenn er über unser Volk und seine Politik nicht so viel Macht hat,
trotzdem auch an unseren Gedanken und Beschlüssen Anteil hat. Es gibt auch unter
uns Leute, die sich nach Krieg gesehnt haben, ohne viel zu fragen, mit wem. Mit
der Philosophie, die nach allgemeinem Zugeständnis dem deutschen Militarismus zu
Grunde liegt, ist auch bei uns in manchen Kreisen gespielt worden und wir müssen
bedenken, daß wir schließlich die Idee, daß Macht Recht sei, durch den Appell an
die Macht zu besiegen trachten. An diejenigen unter uns, die des Glaubens sind,
daß neues Leben weder bei den Einzelnen noch bei ganzen Völkern entspringen
könne ohne den reinigenden Schmerz der Buße, ergeht die dringende Aufforderung,
zu erkennen, daß es unsere Sünden und Ungerechtigkeiten sind, die diese Dinge über
uns gebracht haben.

Andere wieder mag das Problem auf andere Weise drücken. Es mag ihren
Glauben bedrücken, „Wo ist nun," mögen sie fragen, „das Reich Christi, von
dem wir glaubten, daß es sich in unserer Mitte entfalte s Wo ist Gott, wenn er
erlaubt, daß solche Dinge geschehen? Was sind Christentnm und Kirche wert, wenn
sie nicht imstande sind, eine derartige Katastrophe zu verhindern?" Wir antworten:
weder das Schauen der Propheten noch die Botschaft Jesu, noch die Offenbarung
Johannis haben das Kommen des Reiches auf dem Wege friedlichen Fortschritts
und steigender Zivilisation erwartet, Sie alle stimmen in der Anschauung überein,
daß das Reich nicht Wohl kommen könne, bevor gewisse ihm feindliche Mächte sich
in Wut und Grauen ausgewirkt hätten. Wir sehen nun plötzlich ein, daß die ganze
Art der Bibel, diese Dinge anfzufassen, voll tiefster Wahrheit ist und allein uns den
Schlüssel zu der heutigen Lage gibt. Es könnte wohl sein, daß dies gerade der Weg
ist, auf dem das Reich Gottes kommt und daß allein auf diese Weise die Grundlagen

klar gelegt werden können, auf welche die Gottesstadt gebaut werden muß,
Oder ist nicht diese Katastrophe, so furchtbar sie ist. ganz offenkundig ein

Hervortreten (im Originale: eine Apokalypse) Gottes? Wir sind alle in diesen
letzten Zeiten in eine tatsächliche Gottlosigkeit geraten, dadurch, daß wir glaubten,
daß, weil die Dinge sich entwickeln, die Entwicklung sich selbst erkläre, und weil die
Dinge einer gewissen Gesetzmäßigkeit gehorchen, wir nicht nötig hätten, unsern Blick
über diese Gesetzmäßigkeit hinaus zu richten. Da wird plötzlich etwas zurückgezogen
und das ganze Ding geht in Stücke. Was zurückgezogen wurde, ist eine hemmende
Hand. Gewisse Mächte sind während der letzten Jahrzehnte groß geworden, gegen
die sittlicher Ernst und religiöser Glaube umsonst ankämpften: der Glaube an die
Macht, das Vertrauen auf politische Künste, der Appell an die Selbstsucht. Wir
werden künftig nicht mehr nötig haben, uns in fast hoffnungslosem Ringen mit ihnen
zu verzehren; das Gericht über sie ist da. Wenn dieser furchtbare Krieg vorüber
ist, wird es weniger Säbelraßler in Europa geben, werden weniger Leute den Mut
haben, zu behaupten, daß starke Kriegsrüstungen die beste Bürgschaft des Friedens
seien, werden weniger Verfechter der Lehre auftreten, daß Macht der einzige Faktor
sei, womit man zu rechnen habe. Es gibt gewisse Arten von Abfall von Gott, die
er nur durch sein richtendes Lachen besiegen kann; es gibt Sünden, die nur in
ihrem eigenen Höllenfeuer verbrennt werden können.

Inzwischen wollen wir bedenken, daß in allen Völkern Europas Christen
vorhanden sind, die nicht im Sinne haben, dnrch diese Dinge ihre Hoffnungen oder
Freundschaften zerstören zu lassen. Wenn dieser Krieg vorüber ist, wird die christliche

Kirche eine andere Gestalt annehmen müssen. Der alte Kompromiß zwischen
Staat und Kirche ist in Stücke gegangen; das Amalgam der Lehre Jesu mit den
Mächten und Theorien dieser Welt, das wir Christentum genannt haben, ist über
Nacht zu Nichte geworden. Nun steht ein großes Werk vor uns. Wenn wir darüber
trauern, daß wir nach so manchen großen Hoffnungen, gerade in dcm Augenblick,
wo sie fich zu erfüllen schienen, wieder von vorn beginnen müssen, so wollen wir
doch auch nicht vergessen, welch eine Verheißung darin liegt. Es ist ein unendlicher
Gewinn, wenn wir dadurch zu dem Glauben getrieben werden, daß das Reich
Gottes etwas ist, das wir als Gabe annehmen müssen. Einige von uns sind schon
lange im Zweifel gewesen, ob man nicht gewisse Dinge, die mit dem Kommen des



— 424 —

Reiches gleichgesetzt wurden, auf Wegen verwirklichen wollte, die mit der Haltung
Christi wenig übereinstimmten, und mit einer verhängnisvollen Mißachtung feines
Geistes, Wenn die Völker Europas dadurch zu Gott und zu den Grundlagen
zurückgetrieben werden, dann kommen wir endlich auf den rechten Weg und wir
mögen unsere Haupter erheben in der Gewißheit, daß unsere Erlösung naht."

Der ebenfalls wohlbekannte Pfarrer T. RhonddaWilliams
in Brighton sagt in einer Predigt vom 23. August über den „Sinn
des Krieges":

„Wir haben (sc, in diesem Krieg) eine unmittelbare Aufgabe, aber ich glaube,
daß wir diese Aufgabe um so besser lösen, als wir zu den tieferen und fundamentaleren

Tatsachen, um die es sich dabei handelt, vordringen.
Was die unmittelbare Aufgabe betrifft, so lasset mich sofort sagen, daß ich

vollkommen mit denen übereinstimme, die der Ansicht sind, daß wir alle Kraft daran
setzen müssen, dem militärischen Ehrgeiz Deutschlands Halt zu gebieten und seine
militärische Macht zu zerbrechen. Nur meine ich, daß wir dies im rechten Geiste
tun müssen und daß wir davon schließlich keinen Gewinn haben, wenn wir nicht
verstehen, daß der Sinn des Krieges über dieses Ziel unermeßlich weit hinausgeht.
Wenn wir diesen Krieg durchführen mit dem Gedanken, daß aller Tadel für seinen
Ausbruch bloß den deutschen Kaiser und seine Ratgeber treffe und daß alles gut
sein werde, sobald wir den deutschen Militarismus zerbrochen hätten — wenn wir,
sage ich, den Krieg mit solchen Gedanken durchführen, dann werden wir auch, wenn
wir diese unmittelbare Aufgabe erfolgreich lösen sollten, erfahren, daß damit noch
lange nicht alles gut ist, sondern daß all die Uebel, an denen wir bisher gelitten,
Europa und die Welt abermals befallen werden. Die Hoffnung, dieser Krieg werde
das Mittel zu einer großen Erlösung sein, ruht einzig und allein auf der wachsenden

Einsicht, daß er nicht das Werk eines Mannes oder einer Partei ist. Wir
sind unfähig, darüber ein richtiges Urteil zu gewinnen, bis wir einsehen, daß der
deutsche Kaiser nur ein extremer Ausdruck eines Geistes ist, der in allen Völkern
Europas lebt — eines Geistes, der auch in England im Zunehmen war und sich

von Europa aus über den Osten verbreitete. Wenn eine Gesellschaft von Männern
zusammenkommt, um zu hohen Einsätzen dem Spiel zu fröhnen und nun an einer
bestimmten Stelle der Partie Einer von ihnen ungebärdig und zuletzt gewalttatig
wird, und nach den Andern zu schlagen beginnt, dann ist es zweifellos ihre Pflicht,
ihn zurückzuhalten und zu überwältigen, aber sie dürfen nicht anfangen zu behaupten,
daß sie an seiner Verrückiheit nicht verantwortlich seien. Das Spiel, das sie trieben,
war die erregende Ursache und der Anlaß für seine Verrücktheit; sie müssen alle die
Verantwortlichkeit dafür auf sich nehmen. Wenn sie dies nicht tun, so werden sie
sich nicht veranlaßt sehen, das Spiel aufzugeben, sobald sie ihn zur Ruhe gebracht
haben; sie werden weiter spielen, bis ein Anderer einen ähnlichen Wutausbruch hat
und die gleiche Katastrophe ist wieder da. Das, meine Freunde, ist heute die Lage
Europas. Das entsetzliche Unheil, das über uns gekommen ist, ist darum über uns
gekommen, weil die Völker Europas, oder vielmehr ihre Regierungen, eine Art von
Politik verfolgt haben, von welcher der Krieg eine notwendige Frucht und der
deutsche Kaiser nur eine extreme Verkörperung ist. Es mag sein, daß. wenn er in
Wien seinen ganzen Einfluß eingesetzt und die Konferenz, zu der Sir Edward Grey
ihn einlud, angenommen hätte, der Krieg für diesmal vorübergegangen und das
Unheil hintangehalten worden wäre, aber das wäre bloß für kurze Zeit geschehen,

wenn die Völker nicht ihre bisherige Politik aufgegeben hätten. Wir sind jahrelang
am Rande dieses Kraters gestanden. Das Unheil war als Erfolg der europäischen
Politik so unausbleiblich, als Aepfel als Früchte eines Apfelbaumes unausbleiblich
sind. Ich glaube, daß die britische Regierung zurzeit der letzten Unterhandlungen
ihr Möglichstes tat, um den Frieden zu erkalten, aber die Frucht des Baumes, den
die Völker Europas gepflegt hatten, war überreif. Das Weißbuch zeigt, daß Sir
Edward Grey die stärksten Anstrengungen machte, aber es bleibt die Tatsache
bestehen, daß diese Anstrengungen zu spät kamen,

Dieser Krieg ist weit mehr, als ein Beweis für das Fiasko der Bündnis-



— 425 —

Politik. Er ist das Fiasko einer bestimmten Art von Zivilisation. Und das ist die
Wahrheit, von der ich wünsche, daß jedermann sie erfasse. Nicht in dem Sinne,
daß wir weniger entschieden und energisch versuchen sollen, Deutschland zu besiegen.
Nun, da wir darin sind, müssen wir die Sache durchführen, soweit wir dazu
imstande sind; da wir A gesagt haben, müssen wir auch B sagen. Das ist das erste
Mal in meinem Leben, daß ich so etwas in Bezug auf einen Krieg sage, und ich
sage es nicht darum, weil ich dächte, wir seien im Recht und unsere sogenannten
Feinde im Unrecht. Ich glaube allerdings, daß wir, soweit Belgien in Betracht
kommt, die Sache des Rechtes gegen sie führen. Aber auch wenn der Einbruch in
Belgien nicht geschehen wäre, hätten wir uns an dem Kriege beteiligen müssen und
in Bezug auf die Umstände, die zu dem Kriege geführt haben, sind wir Alle schuldg.
Laßt uns um Himmelswillen keine krankhafte Selbstgerechtigkeit unterhalten — wir
sind dazu nur zu sehr geneigt. Aber ich möchte mich in diesem Augenblick trotzdem
keiner Fried ensaktion anschließen, Ich kann nicht sagen, daß ich den Krieg jetzt
schon beendigt zu fehen wünschte. Wenn er jetzt beendigt würde, dann bekämen
wir einen Flickwerkfrieden, bei dem unser ganzer Militarismus unangetastet bliebe
und eine spätere Wiederholung des Unheils unausbleiblich wäre. Nein, da wir
nun im Kriege sind, wünsche ich, daß der Krieg weitergehe, zunächst einmal, bis der
deutsche Militarismus vollständig zerbrochen ist, sodann aber, bis die Völker
Europas erkennen, was in Wirklichkeit in diesem Armageddon zusammenbricht und
sie deutlich einsehen, was die letzte Ursache des Krieges ist: daß wir nämlich ver»
sucht haben, etwas zu tun, das in sich unmöglich ist, nämlich eine christliche Zivilisation

auf einen unchristlichen Grund zu bauen, daß mir versucht haben, eine menschliche

Zivilisation auf einen tierische« Grund zu bauen, daß wir versucht haben, ein
dauerndes Gebäude wissenschaftlicher, künstlerischer und religiöser Kultur über einem
Pulvermagazin zu errichten, das die Unvorsichtigkeit eines Narren jeden Augenblick
in Brand setzen konnte. Ich wünsche, daß der Krieg vorwärts gehe, bis allerwärts
die Menschen sagen: „Das darf nicht wieder geschehen I Es ist zu furchtbar, zu
grausig, zu unsinnig, als daß wir es auch nur als künftige Möglichkeit ertragen
könnten," Ich wünsche, daß es vorwärts gehe, bis das Volk in Deutschland und
Rußland und allerwärts sich erhebt und dafür sorgt, das es keine Kaiser und Zaren
mehr gibt und mit ihnen allen Militärdespotismus und alle bevorrechteten Kasten
wegfegt — denn dies ist die Wurzel des Unheils — z ich wünsche, daß es vorwärts
gehe, bis die Völker erklären, daß sie keine Geheimdiplomatie mehr haben wollen,
sondern einen offenen und von jedermann kontrollierbaren Verkehr der Nationen;
ich wünsche, daß der Krieg vorwärts gehe, bis die Geburt einer wirklichen Demokratie

möglich wird
Ich hoffe, der Gedanke, daß dieser Krieg ein Krieg gegen den Krieg sei,

werde alle Herzen ergreifen. Ihn auf alle Weise zu fördern, ist der größte Dienst,
den wir der Menschheit tun können. Wir müssen den Krieg mit aller Macht
bekämpfen. Wir müssen für feine Opfer sorgen, aber wir müssen unendlich mehr tun.
Wir müssen Christus ganz anders als bisher Treue schwören. Wir haben uns
„christliche" Völker genannt, ohne wirklich das Christentum zur Grundlage unserer
nationalen und internationalen Politik zu machen. Ob das Christentum sich

bewähren wird, darüber mag streiten, wer Lust dazu hat, sicher ist, daß die Zivilisation,
die wir versucht haben, sich nicht bewährt hat. Laßt uns von unserem grausigen
Zusammenbruch umkehren und sehen, ob nicht Christus unsere Rettung ist, ob die
Grundwahrheiten des Christentums nicht schließlich der beste Grund sind, auf den
wir bauen können

Diese schreckliche Katastrophe ist vielleicht das Werk des großen Gottes selbst,
der uns damit das Geheimnis einer neuen Zivilisation lehren will. Wenn der
Töpfer mit der Form, des Gefässes, das seine Hand formt, unzufrieden ist, zerschlägt
er das ganze Ding und führt es zur Gestaltlosigkeit zurück, indem er das, was
daran von Symmetrie und Zweckmäßigkeit vorhanden war, hinopfert, damit der
Ton bildsam genug werde, um zu etwas Besserem und Schönerem gestaltet zu werden.
Vielleicht sieht der große Töpfer, daß alle unsere Anläufe zu einer internationalen
Einheit gelähmt wurden durch unfere kriegerischen Wettrüstungen, durch Furcht,



— 426 —

Mißtrauen und Eifersucht in den Herzen der Menschen, durch den gierigen Ehrgeiz
gewisser Kreise, und zerschlägt darum das Ding, damit wir zur Erkenntnis der

Wahrheit kommen. So etwas ist wirklich mein Glaube, und wenn ich diesen nicht
hätte, dann gäbe es für mich keinen Friedensbogen am Himmel mehr. Ich glaube
nicht, daß die Welt Gottes Händen entglitten ist. Wenn wir nur bereit sind, Weisheit

zu lernen, dann wird aus diesem Streit und Weh eine umfassendere und
wahrere Bruderschaft entstehen, eine edlere und schönere Zivilisation. Der Tag des

Herrn ist über die Völker gekommen, wie ein Dieb in der Nacht; die Himmel, zu
denen die meisten von uns aufgeschaut haben, vergehen mit gewaltigem Krachen; die
Elemente unseres gesellschaftlichen Gebäudes lösen sich auf in heißer Glut; ein Teil
dieser Erde und der Werke, die darin sind, werden im Feuer verbrannt, „Die Ihr
sehet, daß dies alles dergestalt vergeht, was für Menschen solltet Ihr sein in heiligem
Leben und Furcht Gottes, erwartend und ernstlich herbeisehnend die Ankunft des

Tages des Herrn."
Wir schauen nach seiner Verheißung aus nach „dem neuen Himmel und

der neuen Erde, worin Gerechtigkeit wohnt."

Der Vorsteher der Mansfield Kollege in Oxford, W. B. Seltne,
der zugleich Vorsitzender der kongregationalistifchen Vereinigung von
England und Wales ist, sagt in einer Predigt über „Krieg und Glaube"
vom 13. September:

„ Glauben an Gott, den Vater, bedeutet Bruderschaft der Menschen.
Wir sind freilich die alte nationalistische Vorstellung von Gott nicht ganz los,
aber ich denke, die meisten von uns glauben, daß Gott nicht bloß der Gott Israels
ist, noch der Gott Deutschlands, noch der Gott Großbrittaniens, sondern daß er
der Gott der ganzen Erde ist, der Vater der ganzen Menschheit, und daß alle
Menschen Brüder sind. Ich gebe Euch zu, daß es in diesem Augenblick sehr schwer
ist, dies zu glauben. Die Dinge haben sich tatsächlich so gestaltet, daß es für den

Durchschnittsmenschen fast unmöglich ist, es zu erkennen und gelten zu lassen. Aber
ich möchte betonen, daß gerade hier der Glaube einsetzen muß. Oder wollt Ihr
wirklich in Folge von dem, was jetz? geschieht, Euren Glauben an die Bruderschaft
der Menschen verlieren? Das bedeutete, Euren Glauben an Gott — jedenfalls den

christlichen Gott — verlieren. Was wir mit aller Macht festhalten müssen, ist
gerade dieser Glaube, Jeder von uns muß für die Zeit arbeiten, wo es wieder
möglich sein wird, darauf zu bestehen, daß alle Menschen als Kinder Gottes Brüder
sind und als solche behandelt werden sollen,"

z. Am 5lankreled.

Romain Rolland, der Verfasser des ,,^6àn-OKristoptis",
schreibt im „Journal às Llsnsve", (22.—23. Sept., Supplement) u. a.:

„Der hervorstechendste Zug in diesem ungeheuren Epos, das Niedagewesene,
ist die einheitliche Kriegsstimmung in jedem der kriegführenden Völker, Es ist wie
eine Seuche mörderischer Raserei die, vor zehn Jahren in Tokio ausgebrochen, nun
wie eine große Woge sich ausbreitet und den ganzen Erdball überflutet. Dieser
Seuche hat nicht Einer widerstanden. Da ist kein freier Gedanke mehr, der sich

hätte außer dem Bereich dieser Geißel halten können. Es ist, als ob über diesem
Schlachtgewühl der Völker, aus dem Europa, wie immer der Ausgang sei,
verstümmelt hervorgehen wird, eine Art dämonischer Ironie walte. Nicht nur daß die
Rasseleidenschaften blindlings Millionen von Menschen wie Ameisenvölker gegen
einander werfen, so daß auch die neutralen Länder unter dem gefahrbringenden
Hauch erschauern; auch der Verstand, der Glaube, die Dichtkunst, die Wissenschaft,
alle Geisteskräfte werden mobilisiert und leisten in jedem Staat Heeresfolge, Es
gibt in der Elite jedes Landes auch nicht einen, der nicht die Meinung verträte
und mit aufrichtiger Ueberzeugung verträte, daß die Sache seines Volkes die Sache



— 427 —

Gottes, die Sache der Freiheit und die Suche des menschlichen Fortschrittes sei. Ich
selbst vertrete diese Meinung auch.

Aber die zwei sittlichen Mächte, deren Schwäche durch diese Kriegsseuche am
meisten offenbar geworden ist, sind das Christentum und der Sozialismus. Diese
zwei rivalisierenden Apostel des religiösen und des sozialen Internationalismus
haben sich plötzlich als die glühendsten Nationalisten gezeigt. Heros verlangt für
die Fahne von Austerlitz zu sterben. Die reinen Hüter der reinen Lehre, die
deutschen Sozialisten, bewilligen im Reichstag die Kriegskredite, unterstellen sich dem
Befehl des preußischen Ministeriums, das sich ihrer Zeitungen bedient, um feine
Lügen bis in die Kasernen zu verbreiten und das sie als Geheimagenten aussendet,
um den Versuch zu machen, das italienische Volk irrezuführen. Man hat einen
Augenblick für die Ehre ihrer Sache geglaubt, zwei oder drei von ihnen hätten sich
standrechtlich erschießen lassen, weil sie sich geweigert hätten, die Waffen gegen ihre
Brüder zu ergreifen. Sie protestieren entrüstet dagegen: alle ziehen aus mit der
Waffe in der Hand. Nein, Liebknecht ist nicht für die Sache des Sozialismus
gestorben. Der Abgeordnete Frank, der erste Vorkämpfer der französisch-deutschen
Vereinigung, ist für die Sache des Militarismus unter den französischen Kugeln gefallen.
Denn diese Männer, die nicht den Mut haben, für ihren eigenen Glauben zu sterben,
haben den Mut für den Glauben anderer zn sterben.

Und die Vertreter des Friedefürsten, Priester, Pfarrer, Bischöfe — zu Tausenden

stürzen sie fich ins Kampfgewühl, um mit dem Gewehr in der Hand die Worte
der Schrift: „Du sollst nicht töten" und „liebet euch untereinander!" in die Tat
umzusetzen. Jede Sicgesnachricht der deutschen, der österreichischen, der russischen Armee
dankt dem himmlischen Marschall — unserm alten Gott, unserm Gott, wie
Wilhelm II. oder Arthur Meyer sagt. Denn jeder hat seinen eigenen. Und jeder
dieser alten oder jungen Götter hat seine Priester, um ihn zu verteidigen und den
Gott der andern zu zertrümmern.

Zwanzigtausend französische Priester sind im Felde, Die Jesuiten bieten der
deutschen Armee ihre Dienste an. Kardinäle geben kriegerische Hirtenbriefe aus. Man
sieht die serbisch-ungarischen Bischöfe ihre Gläubigen auffordern, gegen ihre groß-
serbischen Brüder zu Felde zu ziehen. Und die Zeitungen geben, ohne daß sie sich

darüber zu verwundern scheinen, die Szene wieder, wo die italienischen Sozialisten
auf dem Bahnhof zu Pisa den einrückenden Seminaristen zujauchzen und sie alle
miteinander die Marseillaise singen, — So stark ist der Wirbelsturm, der sie
alle mit fort reißt. So schwach sind die Menschen, die er auf seinem Wege findet
— ich, wie die andern

Ihr Christen, die ihr das Bedürfnis habt euch darüber zu trösten, daß ihr
dem Befehle eures Herrn untreu geworden seid, weist darauf hin, daß der Krieg
den Opfersinn stärke. Und es ist wahr, diesen Vorzug hat er, aus den Herzen auch
der Mittelmäßigsten das Beste des Rassengeistes herauszulocken. Er verbrennt in
seinem Glutstrom die Schlacken und den Schmutz; er härtet das Metall der Seele;
aus einem geizigen Bauern, einem ängstlichen Bürgersmann kann er morgen einen
Helden von Valmy machen. Aber gibt es nicht eine bessere Verwendung für die
Aufopferungsfähigkeit eines Volkes als die Vernichtung anderer Völker? Und kann man,
ihr Christen, sich nur opfern indem man seinen Nächsten mitopfert? Ich weiß es
ja Wohl, ihr armen Leute, daß viele unter euch lieber euer eigenes Blut hergebt,
als dasjenige der andern zu vergießen Aber was ist das im Grunde genommen
für eiue Schwachheit! Gesteht es nur, ihr die ihr nicht vor den Kugeln und den
Schrapnells zittert, ihr zittert vor dem Urteil jenes blutigen Götzen, den ihr höher
stellt als das Tabernakel Jesu: des eifersüchtigen Rassenhasses. Ihr Christen von
heute, ihr wäret nicht fähig gewesen den Göttern des imperialistischen Roms das
Opfer zu verweigern. Euer Papst, Pius X,, ist, wie man sich erzählt, aus Schmerz
über den Ausbruch dieses Krieges gestorben. Da handelte es sich nicht ums
Sterben, Der vatikanische Jupiter, der seinen Blitzstrahl gegen harmlose Priester
schleuderte, die stch von dem edlen Wahngebilde des Modernismus anziehen ließen, was
hat er getan gegen die Fürsten, gegen diese verbrecherischen Führer, deren maßloser
Ehrgeiz Elend und Tod über die Welt gebracht hat? Gott möge dem neuen Priester,



— 428 —

der soeben Petri Stuhl bestiegen hat, die Worte und die Taten eingeben, die die
Kirche von diesem Stillschweigen reinwaschen!

Und ihr, ihr Sozialisten, die ihr behauptet die Freiheit gegen die Tyrannei
zu verteidigen — die Franzosen gegen den Kaiser, die Deutschen gegen den
Zaren — handelt es sich darum, einen Despotismus gegen einen andern Despotismus

zu verteidigen? Bekämpft sie alle beide und schließt euch zusammen I

Unter uns westlichen Volkern gab es keinerlei Grund zu einem Kriege.
Trotz allem was uus immer wiederholt wird durch eine Presse, die vergiftet wird
durch eine kleine Gruppe von Leuten, die ein Interesse daran haben, diese Gefühle
des Hasses zu nähren: französische Brüder, englische Brüder, deutsche Brüder, wir
hassen uns nicht! Ich kenne euch, ich kenne uns. Unsere Völker verlangten nichts
Anderes als Friede und Freiheit. Für Einen, der im Mittelpunkt der Kämpfe
stünde und von den Höhen der Schweizer Berge seinen Blick in alle feindlichen
Lager werfen könnte, müßte die Tragik darin liegen, daß jedes einzelne Volk wirklich

in seinen teuersten Gütern bedroht ist, in seiner Unabhängigkeit, seiner Ehre
und seinem Leben. Aber wer hat diese Geißel über sie geschwungen? Wer hat sie

in diese Notwendigkeit hinein gedrängt, den Feind zu zermalmen oder zu sterben?
Wer anders als ihr Staat, d. h. (nach meiner Auffassung) die drei großen Schuldigen,

die drei Raubadler, die drei Kaiserreiche, die verschlagene Politik des Hauses
Oesterreich, der unersättliche Zarismus, das brutale Preußen! Der schlimmste Feind
ist nicht jenseits der Grenzen; er ist in jeder Nation, und keine Nation hat den

Mut, ihn zu bekämpfen. Es ist das hundertköpfige Ungeheuer, das stch Imperialismus

nennt, dieser aus Hochmut und Herrschsucht geborene Wille, der alles zu
verschlingen oder zu unterwerfen oder zu zerbrechen strebt, der keine freie Größe duldet
außer sich selbst. Der gefährlichste für uns Westeuropäer, der, dessen drohend
erhobene Hand Europa gezwungen hat, stch bewaffnet gegen ihn zu vereinigen, ist der
preußische Imperialismus, der Ausdruck eines Militär- und Feudalkastensyftems,
einer Geißel, nicht nur für die übrige Welt, sondern auch für Deutschland, dessen

Denkweise es systematisch vergiftet hat. Ihn muß man zuerst zerstören. Aber er
ist nicht der einzige. Der Zarismus muß auch dran kommen. Jedes Volk hat
mehr oder weniger seinen Imperialismus; welche Form er auch angenommen habe, die
militaristische, kapitalistische, feudale, republikanische, soziale, intellektuelle, so ist er
der Vampyr, der Europa das beste Blut aussaugt. Gegen ihn laßt uns, freie
Männer aller Länder, die Losung Voltaires aufnehmen, sobald der Krieg zu
Ende ist!

Die neutralen Länder spielen eine zu bescheidene Rolle, Sie neigen zu der
Meinung, daß gegen die entfesselte Gewalt ihr Urteil nicht aufkommen könne. Und
diese Niedergeschlagenheit herrscht bei den meisten der freier Denkenden auch der
übrigen Nationen. Das ist ein Mangel an Mut und Klarheit. Die Macht der
Meinungen ist gegenwärtig ungeheuer groß. Es gibt keine einzige Regierung heute,
wie despotisch und siegreich sie auch sein möge, die heute nicht vor der öffentlichen
Meinung zitterte und um ste zu werben suchte. Nichts hat das besser gezeigt als
die Anstrengungen der beiden Parteien, Minister, Kanzler, Herrscher — und des
Kaisers, der sogar zum Journalisten wird — ihre Verbrechen zu rechtfertigen und
diejenigen der Gegner beim unsichtbaren Gerichtshof des Menschengeschlechtes
einzuklagen. Möge dieser Gerichtshof endlich sichtbar werden! Waget, ihn zu bilden,
Ihr kennt eure moralische Macht nicht, o ihr Kleingläubigen!,.. Und wenn auch
eine Gefahr dabei wäre, könnt ihr euch dieser nicht aussetzen, für die Ehre der
Menschheit? Was wäre das Leben wert, wenn ihr, um es zu retten, allen Stolz
zu leben verlöret!..

N propter vitsm vivenài psrclsrs esuss,« ,')
Aber wir haben eine andere Aufgabe, wir alle, Künstler und Schriftsteller,

Priester und Denker aller Länder. Anch jetzt wo der Krieg entfesselt ist, bedeutet
es ein Verbrechen für den geistig bochstehendan Menschen, die Unantastbarkeit seiner
Gedanken preiszugeben. Es ist beschämend, ihn den Leidenschaften einer kindischen

') Ist im vorausgehenden Satz übersetzt. Die Red.



^ 429 —

und widernatürlichen Rassenpolitik dienen zu sehen, die, da sie vom wissenschaftlichen
Standpunkt aus unsinnig ist lda kein Land eine ganz reine Rasse besitzt) nichts
anderes kann, als wie Renan es in seinem schönen Briefe an Strauß ausführt, zu
zoologischen Kämpfen führen, zu Ausrottungskämpfen ähnlich jenen, die sich die
verschiedenen Nagetiere oder Fleischsresser liefern. Das wäre das Ende jener fruchtbaren

Mischung, die sich aus zahlreichen Bestandteilen zusammensetzt, von denen jedes
in seiner Art notwendig ist, eine Mischung, die „Menschheit" genannt wird.') Die
Menschheit ist eine Symphonie großer Gesamthcitsseelen, Wer nicht imstande ist,
die Menschheit zu verstehen und zu lieben, ohne einen Teil ihrer Bestandteile zu
zerstören, zeigt, daß er ein Barbar ist und daß er von der Harmonie denselben

Begriff hat wie jener andere von der Ordnung in Warschau.
Geistige Führer Europas, wir haben zwei Heimstätten: unser irdisches

Vaterland und das andere, das Reich Gottes. Vom einen sind wir Gäste, vom
andern sind wir Bauleute. Geben wir dem erster» unsere Leiber und unsere
Herzenstreue! Aber nichts von dem was wir lieben, Familie, Freunde, Vaterland,
nichts hat ein Recht auf unsern Geist. Der Geist ist das Licht. Unsere Pflicht ist
es, das Licht über den Sturmwind hinaufzuheben uud die Wolken beiseite zu
schieben, die es zu verdüstern drohen. Unsere Pflicht ist es, die Umfassungsmauern
der Stadt, in der sich die brüderlichen und freien Seelen der ganzen Welt
vereinigen sollen, weiter und höher zu bauen, so daß sie über die Ungerechtigkeit und
den Haß der Nationen hinausragen.

«useinanSersetzungen.

i. »riewecdsel von Karl San» una Martin KaSe.

Safenwil, 31. August 1914.

Hochverehrter Herr Professor!
Ich Hube es mir lange überlegt, nun muß ich cs Ihnen

doch sagen, wie sehr mir die letzten drei Nummern der „Christlichen

Welt" (22 bis 34) eine Enttäuschung, ein „Aergernis"
sind. Es fällt mir so schwer, Ihnen das zu schreiben und noch
viel schwerer muß es Ihnen fallen, mir zuzuhören. Aber ich
habe das Gefühl, es ginge innerlich etwas entzwei zwischen Marburg

und mir, wenn ich jetzt schweigen würde. Und Sie hatten
doch immer wie wenige die Fähigkeit, auch ganz andere Gesinnungen
und Stimmungen als Ihre eignen und die gerade um Sie
herrschenden zu begreifen. Das kann trotz Allem nicht so ganz
anders geworden sein. Und ich habe den Mut, Ihnen zu schreiben,
weil ich weiß, daß ich nicht der Einzige bin diesseits des Rheins,
der so denkt.

Wir verstehen Sie nicht, wir können und wollen Sie
nicht verstehen in Ihrer bisher eingenommenen Haltung dem

Krieg gegenüber. Bitte werfen Sie mir jetzt nicht gleich dazwischen,
daß ich als Schweizer für und über den Krieg nicht reden könne.

Brief vom 15, September 1871, veröffentlicht in der Retori»» intellectuelle «t morale.


	Stimmen von der Höhe. 1., Aus Deutschland ; 2., Aus England ; 3., Aus Frankreich

