
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 10

Artikel: Heil den Völkern! 1., Deutsches Wesen ; 2., Frankreich ; 3., Was wir
von England lernen können (englische Eindrücke : Teil IV) ; 4., Ein
Russe über sein Volk

Autor: Stückelberger, L. / Matthieu, J. / Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 392 -
einigen Zorn erregt. Aus dem gleichen Geiste heraus rufen wir jetzt:

„ Heil allen Völkern! " L. Nagaz.

«eil aen volkern!
i. Velmedes Aesen.

^m gegenwärtigen Krieg kämpfen nicht nur Millionenheere gegen-
> einander, sondern tatsächlich ganze Völker, es ist ein Krieg, in

welchem die Volksseele bis in die Tiefen mit in Schwingung
geraten ist, wie das in demselben Maße seit den großen Kämpfen
vor hundert Jahren nicht mehr, und damals wohl nur in Deutschland,

in ähnlicher Weife der Fall war. Damals war es selbstverständlich,

denn Deutschland, bis ins Innerste verwundet und
gedemütigt, kämpfte um seine Existenz. Heute tritt es als Rivale
der großen Weltmächte mit wohlgepanzerter Faust in die Arena,
um sich das Erbe eines Jahrhunderts, die Weltmachtstellung zu
wahren. Nicht die Existenz, sondern die ungeheure, friedlich
fortgeschrittene Expanfionskraft wird angefochten und in Frage
gestellt, und wiederum geht nur ein Gedanke nicht nur durch alle
Gaue, sondern durch alle Schichten des Volkes bis in die äußersten
Reihen der Sozialdemokratie. Der Sturm bricht los, das Volk
steht auf — so einig, wie noch nie und mit einer Entschlossenheit,
die ihresgleichen sucht.

Diese Tatsache beruht bei genauerem Zusehen auf zwei
scheinbar total entgegengesetzten Eigenschaften des deutschen Volkes.
Wir fehen jetzt in diesen riesenhaften Schlachten vor allem die
eine Seite, die Sebastian Frank in seiner Weltchronik also
bezeichnet: „Die Deutschen sind ein freisam rachgierig, in den Kriegen
gleich ein unüberwindlich und sieghaft Volk, das allen Völkern
ein Schrecken ist, dem auch kein Abenteuer und Muthwill zu viel
ist, das alle Spiele wagt." Es ist der kuror tsutonicus, der den

stürmischen Angriff für die beste Verteidigung hält, der
ungebrochene, derbe Wille zur Selbstbehauptung auch im Frieden. Wir
sehen ein Volk von Kriegern, dessen tollkühne und todesmutige
Führer voranstürmen und den Weg mit ihrem Blut bezeichnen,
beseelt von einem heroischen Glauben,an „den Gott, der Eisen wachsen

ließ" und der eine auffallende Aehnlichkeit mit dem speertragenden
Wotan der alten Germanen hat. Nun sind es aber nicht mehr
die alten Germanen, sondern — und das ist die andere Seite —
es ist ein Volk von Denkern, das einen Goethe und Beethoven
hervorgebracht hat und an deren Geist sich bildet und erbaut,
das in dem sittlichen Idealismus eines Kant und Fichte auch

innerlich stark geworden ist, das die friedliche Natur um sie her mit
den Augen eines Ludwig Richter und Hans Thoma betrachten



— 393 —

und lieben gelernt hat und mit Andacht alten Sagen und Märchen
lauscht, mit anderen Worten ein Volk, das über den Reichtum
einer weichen, tiefen Innerlichkeit verfügt, ein Volk, dem das Wort
seines Genius nicht ganz fremd geblieben ist:

„Zierlich denken, süß erinnern
Ist das Leben im tiefsten Innern,"

Jene derbe Art, sich nach außen zu behaupten, und diese
gemütvolle Innerlichkeit sinden sich wohl auch bei anderen Völkern
als gelegentliche Erscheinungen. Das eigentümliche am deutschen
Wesen aber ist es, daß beide Mächte, Mars und Musen, einen
intimen Bund geschlossen haben und zwar nicht erst seit Körners:
„Leyer und Schwert". Es ist jedenfalls nicht zufällig, wenn Cajetan
von Luther sagte: „Mit dieser Bestie mag ich nichts mehr zu
tun haben, denn sie hat tiefe Augen und wunderbare Gedanken
im Kopf". Es ist auch nicht zufällig, daß dieser urwüchsige Deutsche
im Rittcrgewand sich daran machte, die Bibel zu übersetzen. Der
streitbare Recke ist zugleich der Bahnbrecher der Innerlichkeit in
der Religion. Daß dieses bewußte Innenleben sich auch von einer
stählernen Kraft gesichert sieht, verschafft ihm eine gewisse
unverdorbene, ehrliche Ausprägung; Kraftbewußtsein und Aufrichtigkeit

gehen Hand in Hand, gerade so wie Furcht und Lüge, Schwäche
und Schein. Aeußere Kraft und innere Treue stützen fich gegenseitig;
peinliche Gewissenhaftigkeit und prompte Ordnung wirken wiederum
stärkend auf das Volksganze. So hängt hier das Aeußere und
Innere aufs engste zusammen.

Bei diesem Umstand ist es leicht begreiflich, daß, wenn etwas
auf die harte Schale drückt, auch der weiche Kern in Mitleidenschaft

gezogen wird. Eine Erschütterung an des Reiches Grenzen
durchbebt das Volk bis ins Innerste. Und je höher der innere
Wert geschätzt wird, desto ungestümer die Wucht nach Außen, darum
so viele Kriegsfreiwillige aus den Kreisen der Intellektuellen und
Gebildeten, und die einmütige Begeisterung in dem schweren Kampf
der Gegenwart! Es ist wohl überflüssig beizufügen, daß diese Art
Kriegstüchtigkeit, auch wo sie schroff und hart auftritt, nrchts zu tun hat
mit der gewohnheitsmäßen, finnlosen Brandschatzung zügelloser Horden.
Es steckt, sofern der Krieg die Menschen nicht in Raserei versetzt
hat, hinter all dem mannhasten, unbeugsamen Trotz viel ebenso

unverdorbene Gutmütigkeit und menschliches Fühlen; auch in
dieser Beziehung eine eigentümliche Verschmelzung von Aeußerem
und Innerem!

Das deutsche Volk ist sich aber der hohen Güter seiner Geisteskultur

nicht nur mit Stolz bewußt, sondern nimmt daran auch
persönlich Anteil. Die Popularisierung der Wissenschaften und
Künste, ja sogar der Philosophie ist wohl nirgends so weit
fortgeschritten als in deutfchen Landen. Die Werke der Großen sind
bis zu einem hohen Grade Allgemeingut der Menge, ja wir können



— 394 —

ruhig sagen, zum Teil zum Allgemeingut der zivilisierten Menschheit
geworden, womit aber freilich noch lange nicht gesagt ist, daß diese deutsche
Kultur auch wirklich „Menschheitskultur" sei. Vielleicht ist sie es

da, wo sie es am wenigsten sein wollte, gm meisten gewesen, d. h.
da, wo der Deutsche am tiefsten innerlich und darum eben allgemein

menschlich und nicht nationalistisch empfunden hat. Die wirklich

universellen Führer sind die einsamen Größen wie Beethoven;
was machte es aus ob seine Eroica Napoleon gegolten hat oder
nachträglich auf Bismark umgetauft wird? Es ist ein unsterbliches
Werk, das der ganzen Menschheit angehört. Deutschland ist das
Geburtsland vieler solcher Schöpfungen gewesen. Die jüngste
Vergangenheit und Gegenwart ist in diefer Beziehung nicht fo
fruchtbar gewesen. Deutschland hatte in Bismark zwar einen
staatsmannischen Genius, aber der künstlerische ist bis dahin ausgeblieben.

Es srägt sich, ob dies nicht in der neueren Entwicklung
Deutschlands begründet liegt. Es scheint, daß in seiner Kultur eine
Verschiebung des Schwergewichts von innen nach außen stattgefunden

habe, die man zwar begreifen, aber auch bedauern kann.
Eine deutsche Nation hat es längst gegeben, ein deutsches

Reich gibt es erst feit gut vier Dezennien. Dieses Reich ist nach
außen hin noch nicht zur Ruhe gekommen, es ist kommerziell
und industriell in einer stetigen Ausdehnung begriffen, und der
notwendige innere Ausbau hat ungeheure Kräfte in Anspruch
genommen, wobei Heer und Flotte die Hauptrolle spielen. Mit dieser
mächtigen nationalen Expansion konnte bis dahin die Jnnenkultur
unmöglich Schritt halten. Blutandrang nach außen hat immer
einen kleinen Blutmangel in den innern Organen zur Folge. Diese
naturgemäße Wirkung kann wohl auch für das moderne Deutschtum

verhängnisvoll sein. Gewisse Eigenschaften, die deutsches
Wesen uns lieb und wertvoll machen, können wie jede gute Eigenschaft

in ihr Zerrbild sich verwandeln, so zum Beispiel die kecke, furchtlose

und darum imponierende Selbstachtung in ein abstoßendes, an-
fpruchsvolles Auftreten; die altgermanifche Treue in der Heeresfolge

in eine blinde Unterwürfigkeit. Wir glauben, daß der stark
ausgeprägte militärische Geist zu dieser Verschiebung und Wandlung
viel beigetragen habe. Er hat nicht nur im Heer den Drill
eingeführt, sondern das vom kategorischen Imperativ inspirierte
strikte Kommando auch in das bürgerliche Leben hinübergenommen,
und das kann mit der Zeit nicht ohne Schädigung des individuellen
Charakters und des persönlichen Lebens bleiben. Wir fürchten, die
prompte Ordnungsliebe münde in einer schablonenhaften Bureaukrutie
und die peinliche Gewissenhaftigkeit in einer noch peinlicheren
Pedanterie und Reglementiersucht. Es ist vollständig zuzugeben,
daß alle diese Erscheinungen äußerlich zur Stärkung des Volkes
dienend es ist nicht zu leugnen, daß die nationale Schlagfertigkeit
ulnd Leistungsfähigkeit eine außerordentliche Höhe erreicht haben,



— 395 —

ja daß nicht nur die Wehrkraft, sondern auch der Wohlstand
sich bedeutend vermehrt haben; sowohl die Summe der Sparkasseneinlagen

pro Kopf der Bevölkerung als auch das gesamte Nationalvermögen

ist beträchtlich größer als in den umliegenden Staaten,
Es ist aber eine große Frage, ob das nicht alles auf Kosten der
persönlichen Vertiefung und der von uns allen hochgehaltenen und viel
gepriesenen Innerlichkeit geschehen ist. I

Sogar die Geistesbildung selbst kommt in dem Zeichen der nach
Außen gerichteten Interessen in ein gefährliches Fahrwasser. Es
besteht die Gefahr, daß das eigene tiefe Empfinden durch
oberflächliche Vielwisserei verdrängt wird, daß die Quantität des Wissens
die Qualität der Bildung ersetzen muß; in der Kunst, und zwar nicht nur
in der für die breite Oeffentlichkeit bestimmten Architektur dominiert
das sensationnelle, herausfordernde Monströse; mehr als der
natürliche Ausdruck gibt der beabsichtigte Eindruck unwillkürlich den
Ausschlag, auch ein Richard Wagner ist davon vielleicht nicht ganz
frei zu sprechen.

Es ist nicht zu verwundern, wenn dann schließlich auch im
gesellschaftlichen Leben jene Verschiebung von innen nach außen sich

unangenehm bemerkbar macht und der ursprüngliche, schlichte,
warme Herzenston überschrien wird von einer gewissen Renommier-
und Repräfentationssucht.

Wir erwähnen das alles nicht etwa, um der vorhandenen
Antipathie gegen deutsches Wesen neue Nahrung zuzuführen, im
Gegenteil aus aufrichtiger Sympathie für das Ewige und Unver-
v erg àngliche an der deutschen Kultur, aus dem tiefsten Interesse,
daß dieselbe uns erhalten bleibe. Es hat jedes Individuum und so

auch jedes Volk seine Schattenseiten; es gehört aber mit znr deutschen
Ehrlichkeit, daß tiefblickende Männer und geistige Führer der
deutschen Nation selbst diese Gefahren sehen und eingestehen und
darum nach Vertiefung und nach Verinnerlichung trachten; sie

geben aber wohl weniger gern zu, daß diese Schattenseiten neben
viel Gutem in einem ursächlichen Zusammenhang mit dem
gewaltigen Aufschwung des deutschen Reiches und seinem Militarismus
stehen^). Und darauf kommt es uns vor allen Dingen an.

Es legt sich uns angesichts der gegenwärtigen, gewaltigen
Ereignisse die Frage doppelt schwer aufs Gemüt, ob denn nun
das Schwergewicht deutscher Kultur noch mehr nach außen verlegt

werden soll als es in den letzten Jahrzehnten schon der Fall
war. Immer deutlicher stellt es sich heraus, daß der gegenwärtige
Krieg, ob er nun beabsichtigt oder aufgezwungen sei, sich zu einem

l) Die inzwischen veröffentlichte Erklärung der deutschen Gelehrten behauptet
umgekehrt, die deutsche Kultur beruhe auf dcm Militarismus. Das ist der
verhängnisvolle Irrtum,



— 396 —

heroischen Kampf um die Vorherrschaft in Europa und in letzter
Linie um die Weltherrschaft gestaltet, selbstverständlich wünschen
wir, daß Deutschland unangetastet bleibe, trotzdem besteht die Frage,
ob nicht bei der schrankenlosen Erreichung jenes Zieles der Welt-
herrfchaft vielleicht gerade der beste Kern, der ursprüngliche
Gehalt deutschen Wesens verloren gehe. Die Antwort auf diese

Frage gibt ein Deutscher, Langbehn, der Verfasser von „Rembrandt
als Erzieher" mit den Worten: „Der Deutsche ist zur Weltherrschaft
nur berechtigt und befähigt, wenn und insofern er in jeder Lage
und unter allen Umständen das .deutsche Prinzip des Individualismus
hochhält. Auf der Achtung fremden Rechtes und nicht am wenigsten
fremden Geistesrechtes beruht die deutsche, auf dem Gegenteil die
römische Weltherrschaft; durum ist jene besser als diefe. Deutschlands

Weltherrschaft kann nur eine innerliche sein. Es soll den

Chor der Völker führen, aber zur Harmonie." Eine Weltherrschaft
aber im Sinne des Imperialismus stößt nicht nur in der äußeren
Politik auf hartnäckigen Widerstand, sondern hindert auch das Heranreifen

einer echten, für die Menschheit wertvollen Geisteskultur.
Imperialismus und seine Hauptstütze, der Militarismus, bedeutet
den sicheren Tod derselben. Schon mehr als ein Volk ist daran
innerlich und dann auch äußerlich zu Grunde gegangen. Es erfüllt
sich auch im Großen das Wort: „Wer sein Leben erhalten will,
der wird es verlieren," oder „Wer das Schwert nimmt, der soll
durch das Schwert fallen," Tatsächlich ist es so gekommen, daß

wir heute nicht Waffen haben wegen des Krieges, sondern den

Krieg wegen der Waffen, und damit die Zerstörung der Kultur.
Durum hoffen wir im Interesse der wahren Kultur, daß der

gegenwärtige Krieg nicht eine Stärkung der Weltmachtpolitik mit
sich bringe weder für Deutschland noch für ein anderes Volk,
weil ja, unwillkürlich ein Volk das andere zur Expansion zwingt.
Wir schließen daher mit dem inhaltschweren Wort des schon oben

zitierten Deutschen: „Es ist der Augenblick g e k o m m e n, e i n e

Schwenkung zu machen — auf geistigem Gebiet. Bis
jetzt hat Jena die Deutschen sittlich mehr gefördert
als Sedan; vom Unglück lernt, wer überhaupt lernen
kann, mehr als vom Glück; möge auch in diesem Fall
ein geistiger und sittlicher Befrei nngskampf die
baldigeBefferungbringe n." L. Stückelberger.

2. frankrelcd.

Völker sind Gedanken Gottes. Die Geschichte eines Volkes ist
die Entwicklung eines seinen, reinen göttlichen Gedankens, im Kampf
mit allem, was ihn trüben und entstellen kann. Gerade vom
allerhöchsten Gesichtspunkt aus hat jedes Volk sein Recht auf Dasein,
das Recht, sich des ihm anvertrauten Heiligtums zu freuen, es vor



— 397 —

Entstellung und Vernichtung zu bewahren, mag sie von außen, mag
sie von innen drohen.

Und die Menschheit sollte sich an dieser Mannigfaltigkeit der
göttlichen Gedanken freuen. Der gegenwärtige Krieg ist darum so

tragisch und verhängnisvoll, weil die Völker dies verkennen. Mit
unglaublicher Roheit waltet der Nationalegoismus in der reichen, zarten
Welt der Gedanken Gottes. Gott soll um die Mannigfaltigkeit feiner
Gedanken gebracht, die Welt soll ärmer werden. Statt daß fruchtbare,
zukunftsfrohe Gottesgedanken sich stützen, fördern, anregen, weitertreiben,
soll ein Gedanke den andern zurückdrängen, herrschen. Gott hat die
Welt reich gemacht, die Völker wollen sie verarmen lassen. Sie meinen,
nicht mehr neben einander bestehen zu können. Darum die Pflicht,
sich bewußt zu bleiben, was wir an dieser Mannigfaltigkeit der
göttlichen Gedanken haben; darum die Pflicht, auch den Kämpfenden
zuzurufen: „Bedenket, was auf dem Spiel steht, auf welcher Seite Ihr auch
kämpft, welche Partei Ihr auch ergriffen habt; bedenket, daß Gottes Reichtum

nicht angetastet werden darf! Jedes Volk, jedes jetzt streitende
Volk in seinem idealen Charakter, hat vor Gott das Recht auf Dasein,
die Pflicht zum Dasein."

Auch Frankreich, von dem wir in diesem Abschnitt zu reden
haben, ist ein Gedanke Gottes. Nicht mehr als andere Völker, aber
auch nicht weniger als sie. Auch bei der Beurteilung Frankreichs
muß man sich auf den höchsten Standpunkt stellen, wenn man über
plumpe Vorurteile und bequeme Schablonen erhaben fein will. Was
uns Frankreich bietet: einen solchen Gegensatz zwischen Aeußerem und
Innerem, einen solchen Kampf zwischen allem, was am Marke eines
Volkes frißt und dem heroischen Streben nach Selbsterhaltung,
Behauptung des anvertrauten Heiligtums, kann nur vom höchsten
Gesichtspunkt aus bewertet und verstanden werden. Ein feiner, zarter
Gedanke Gottes, in steter Gefahr der Verrohung und Entstellung
könnte man Frankreichs Geschichte betiteln.

Und es hat seine besonderen Gründe, wenn wir uns entfchieden
auf diesen Standpunkt stellen. Das Recht, auch für das in diesem
scheußlichen Weltverheerungskrieg um sein Leben kämpfende Frankreich,
so gut wie für jede andere Nation, einzustehen und laut zu sagen,
was nicht nur für Frankreich, sondern für die Welt hier auf dem
Spiel steht, wird man uns schwerlich verwehren. Kein hochherziger
Gegner wird es uns versagen. Aber auch bei dem, der fich nicht ohne
Gegenwehr und Bedenken bei den nun so verbreiteten und bei unserer
Denkfaulheit und Geistesarmut so gedankenlos nachgeplapperten
Schlagwörtern: „Dekadenz, ausgespielte Rolle, Ueberkultur, Zerfall" beruhigt,
— auch für den ist es nicht leicht einzusehen, wie viel hier wirklich
auf dem Spiel steht, was verloren geht, wenn Frankreich gebrochen
wird, seine weltgeschichtliche Bedeutung einbüßt.

Man muß zunächst bedenken, daß der scheinbar so offene,
redselige Franzose, der nicht davor zurückscheut, die schlimmsten politischen



— 398 —

Skandale der breiten Oeffentlichkeit preiszugeben, in andern Punkten
ganz merkwürdig reserviert ist. Das Volk, das dem Fremden scheinbar
ein offenes, buntes Schaufenster darbietet, tut sein Innerstes nicht
ins Schaufenster.

„Lieber als jede Blume
Ist mir am stillen Fluß
Die kleine, feine Blume,
Die man erst suchen muß,"

Was der französische Dichter von seiner Lieblingsblume sagt,
gilt von der Seele des französischen Volkes. Man findet sie fo selten,
weil man sie so selten sucht. Und man sucht sie wenig, weil es dem

Franzosen gar nicht so schrecklich darum zu tun ist, daß man sie suche,

weil er sie vielleicht noch verbergen möchte. Die Gesamtbilanz vieler
sonst scharfer Beurteiler über die Seele Frankreichs ist darum so oft
schief und irreführend, weil man bei den einzelnen Posten etwas außer
Acht läßt. Nämlich das, wovon man in Frankreich nicht redet, und
anderswo vielleicht mit großem Pathos reden würde. Die Franzosen
sind die großen Künstler der Selbstverständlichkeit. Das Selbstverständliche

wäre darum das erste, was in Betracht käme, was es hier
zu enträtseln und herauszukriegen gäbe. Warum geben sich fo viele

Franzosen die größte Mühe, gerade das Feinste und Vornehmste in
ihrem Charakter und ihren Taten zu verbergen? Warum werden sie

lieber einen sehr schlechten Witz oder eine zynische Bemerkung machen,
als sich auf einer selbstlosen Tat, einer ganz heroischen Absicht
ertappen zu lassen?

Darum versagen hier oberflächliche Beobachtungsmethoden. Und
die beliebte Unterscheidung zwischen dem Land, das der Reisende
sieht, und dem, das er nicht sieht, ist hier ganz besonders wichtig.
Man kann durch Frankreich ziehen, dort leben und an Frankreich

vorbeigehen. An einem zarten, intimen und doch wieder
heroischen Frankreich. Am Frankreich der selbstlosen, intensiven Arbeit,
des reinen und seinen Familienlebens. Am Frankreich, das zum Frankreich

der politischen Welt, der Boulevards, und der dem Fremden fich
aufdrängenden Literatur sich so verhält, wie der Diamant zu den Schlacken,
in denen man ihn findet. Und hier kommt noch ein Umstand in
Betracht, der viel zn wenig beachtet und gewürdigt wird, obschon er
erst den Schlüssel zu sehr vielen auffallenden Rätseln des modernen
Frankreichs, seinen Krisen und seiner Bedeutung geben kann. Ich
meine die außerordentliche Unabhängigkeit des französischen Geistes,
oder auf alle Fälle der wahrhaft schöpferischen Kräfte dieses Geistes,
von allem, was wir unter dem Namen „das Offizielle" zusammenfassen

können. Ich glaube, daß das Geistesleben hier freier ist als
anderswo, daß es viel weniger mit dem ganzen politischen und sozialen
Betrieb verwoben ist. Es gibt natürlich in Frankreich wie anderswo
eine offizielle Staatsweisheit, eine Politik und Wissenschaft, die bei

der offiziellen Anerkennung und der Besetzung der Stellen in erster



— 399 —

Linie in Betracht kommt. Man kann sich aber fragen, ob es anderswo

ein so intensives, freies, ganz aus den eigenen Reserven lebendes
Geistesleben gibt, für das das ofstzielle keinen Wert, keine Anziehungskraft

besitzt, und das sich in den wahrhaft vornehm empfindenden
Kreisen einer solchen Anerkennung erfreut. Mehr als sonstwo sind
hier die Ketzer wichtiger als die Kirche, mich dünkt, sie werden hier
auch mehr geachtet und anerkannt. Das Werden gilt hier mehr als
das Sein. Ich glaube sogar, daß es dem Geistesleben hier nur wohl
ist, wenn es sich in einem gewissen Gegensatz zum offiziell bestehenden
befindet. Es lebt von der Spannung. Der französische Geist braucht
den Trotz, den Widerspruch, wie gewisse Vögel den Orkan brauchen,
um fliegen zu können.

Wir haben hier nicht von den Folgen zu reden, die sich hieraus
für das öffentliche Leben ergeben. Klar ist es ohne weiteres, daß sie

für eine ruhige, gedeihliche, harmonische Entwicklung verhängnisvoll
sein können. Aber ebenso klar ist es, daß das Geistesleben und damit
die Reserve an Schöpferkraft hier viel freier vom äußern Rahmen ist,
als anderswo. Und jedenfalls ergibt fich daraus, daß es eine
außerordentlich plumpe Verkennung der Lebensbedingungen und der Eigenart
Frankreichs ist, wenn man die äußere Lage, das, was vor allem
auffällt, als einzigen Gradmesser der geistigen Kraft und der Ersatzreserven
des Volkes braucht. Es ist falsch und ungerecht, die — allerdings
oft sehr korrupte — Politik, ihre Fehler, ihre Exzesse als einzigen,
wesentlichen Ausdruck des französischen Charakters zu betrachten.
Wer für psychologische und kulturelle Rätsel großen Stils Sinn
hat, den möchten wir fragen: „Woher kommt es, daß dieses Frankreich,

das seit einem halben Jahrhundert angeblich am Rande des

Abgrundes steht, in einem fort auf den verschiedensten Gebieten, auf
dem sozialen, dem philosophischen, dem religiöfen und dem ästhetischen,

der Welt Impulse, Anregungen erteilt? Warum hat die
Entwicklung der ftanzösischen Kunst in der zweiten Hälfte des XIX.
Jahrhunderts gerade in Deutschland die eifrigste und selbstloseste
Bewunderung erregt, fo daß sie in gleicher Weise die Bewunderten wie
die Bewunderer ehrte? Warum fiel gerade auf deutschem Boden das große
Wort einer französischen Kunstentwicklung, die selber das höchste Kunstwerk

fei? Und warum wurde von erstklassigen Denkern dem Franzosen
Bergson die größte Achtung gezollt, bevor der verhängnisvolle Krieg
losbrach, der die beiden Kulturen zum Kampfe trieb, die auf gegenseitige

Förderung und Ergänzung angewiesen sind, und deren Bund
Europas Heil wäre? Warum ist es gerade Frankreich, das im Augenblick,

da wir das klägliche Fiasko der offiziellen Sozialdemokratie
konstatieren, in einem echt französischen Gebilde, im Syndikalismus, uns
die Waffen gibt, mit denen die Kämpfe der Zukunft wieder
aufgenommen und geführt werden müssen, den rücksichtslosen, ungeschwächten
Widerspruch zur heutigen Wirtschaftsordnung und den vollen, unmittelbaren

Einsatz der ganzen Persönlichkeit? Warum werden wir so



— 400 —

seltsam berührt, wir Religös-Soziale, wenn wir mit der kleinen, aber
entschlossenen Schar der französischen Gesinnungsgenossen zusammenkommen?

Ist da nicht etwas befonders Lebendiges, Kühnes, ein flottes,
„Trotz allem und alledem", ein stetes Hoffen und Wagen, gegen alle
Hoffnung, gegen eine erdrückende Umgebung?

Man wolle diese Rätsel lösen, bevor man fo zuversichtlich von
einer Tragik der Ueberkultur, von der unaufhaltsamen Dekadenz, von
der abgelaufenen Uhr, der ausgespielten Rolle rede; wobei natürlich
die eigene Weisheit fich pompös in „Gottes allweisen Ratschluß" zu
hüllen versteht. Wir wollen hier nicht ein Dogma durch ein anderes
ersetzen. Eine falsche, plumpe, mit großer Zuversicht vorgetragene
Ansicht kann nicht durch eine andere, mit noch mehr Zuversicht
ausgesprochene Ansicht verdrängt werden. Dem Dogma „der Dekadenz
Frankreichs" stellen wir nicht das Dogma der „Ewigen Jugend Frankreichs"

gegenüber. Wir lieben Frankreich, aber wir lieben und schätzen

auch andere Völker und Kulturen. Auch ich glaube zu wissen, an welchen
Schäden und Lastern Frankreich krankt, und welche Krebsübel am
Mark dieses großen Volkes fressen, von der politischen Korruption bis
zum Alkoholismus und zur künstlichen Einschränkung der Geburten.
Wie anderswo hebt sich in Frankreich das, was wir hier als das
ideale Wesen des Volkes darstellen, von einem düstern Hintergrund

ab. Was wir achten und schätzen, muß im Kampf mit den

Fehlern und Schwächen des Nationalcharakters errungen werden.
Wir wollen nur der einseitigen, gewöhnlich auf ganz falscher Psychologie

und mangelhafter Kenntnis beruhenden abschätzigen Beurteilung
gegenüber feststellen: Es gibt auch hier keine naturnotwendige
Entwicklung; es gibt hier Kampf, Ringen, Weiterwirken. Es kann,
menschlich gesprochen, sein, daß dieser Gedanke Gottes erstickt wird,
aber es wäre umsomehr zu bedauern, als er schwerlich zu Ende
gedacht worden ist, und wir nicht wissen, womit man ihn ersetzen könnte.

Und der Inhalt dieses Gedankens, wenn man ihn einmal ohne
einseitige Verhimmeluug mit scharfem Blick für die Schattenseiten der
Franzosen, bei voller Anerkennung anderer Werte, anderer Nationen,
aber frei von dogmatischer Kritik ins Auge faßt. Er ist schwer zu
definieren, auf einen klaren Ausdruck zu bringen, wie alles Leben.
Und weil das Leben hier so besonders lebendig ist, spottet es erst recht
der Rubrik, der Kategorie und festen begrifflichen Umgrenzung. Zum
allerfeinsten in Frankreich gehört dieses unbeschreibliche Gefühl, man
dürfe stets etwas Neues, Unerwartetes erwarten. Frankreich ist das
Land der großen Überraschungen. Freunde und Gegner haben es oft
erfahren, werden es noch erfahren. Ein außerordentlich bewegliches,
sensibles Leben schafft weiter, rafft sich auf, wo man es nicht erwartet,
versagt, wo man es nicht dachte, aber bringt Neues, neue Probleme,
neue Fragen, neue Möglichkeiten; neue Formen.

Mit dieser bestimmten Klausel wolle man die folgenden
Bemerkungen verstehen.



— 401 —

Verweilen wir nicht lang bei dem, was jedem, der nicht mit
verbundenen Augen durch Frankreich zieht, auffallen muß. Daß die

Franzosen sich durch die formellen Gaben der einfachen Vornehmheit
auszeichnen, daß es schwer ist, ihnen in der Fähigkeit, die richtige,
einfache, prägnante Form zu finden, gleichzukommen, wird ziemlich
allgemein zugegeben. Wie sonnt man stch dort an der einfachen,
vornehmen Natürlichkeit, die wie eine zur Natur gewordene zweite, höhere
Natur ist und alle plumpe, pedantische Steifheit, alle gewollte
Korrektheit ebenso tief unter sich läßt wie alle erkünstelte, vornehm fein
wollende Art. Auch da diese Gabe der Selbstverständlichkeit, wobei
nicht zu vergessen ist, daß das Selbstverständliche hier die Frucht der
Arbeit einer ganzen Raffe an der feinen, völligen Dnrchgeistigung der
Natur ist.

Aber was bergen diese formellen Vorzüge in sich, sind sie die Form
für eine große, vornehme Seele? Ist die ritterliche, generöse Art der
Franzosen der Ausdruck, den sich eine ritterliche Seele geschaffen hat?
Wie steht es mit dieser Seele?

Diese Seele, um irgendwo einzusetzen und dabei zugleich einen
Punkt zu berühren, der selten in seiner Bedeutung gewürdigt mird
— diese Seele faßt Eigenschaften in sich, die sich scheinbar ausschließen,
die aber hier vereinigt sind und dem Leben eine außergewöhnliche
Spannung und Beweglichkeit verleihen, ohne die grvße Geschlossenheit
unmöglich zu machen.

Was Nietzsche mit so seiner Ironie von den viel mehr als zwei
Seelen, die in der Brust der Deutschen wohnen, sagt, das gilt auch
vom Franzosen. Da wir aber hier nicht wissenschaftliche Psychologie
treiben, begnügen wir uns mit zwei Seelen, oder mit zwei Trieben,
die dieser rätselhaften Seele innewohnen.

Ich meine den revolutionären Zug, der mit heroischer Leidenschaft

aufräumt, stürzt, alte Werte wegfegt, auf allen Gebieten: Religion,

Politik, Kunst stürmisch vorgeht, um neu schaffen zu können.
Und daneben einen andern Zug, der schwerer zu bezeichnen ist, den
wir aber vorläufig die Gabe der Selbstbegrenzung nennen können.
Der eine Zug geht in die Weite, stürzend, aufräumend bis zu den

letzten Konsequenzen; der andere treibt wieder nach innen zu, drängt
zu plastischem Gestalten, zur klaren Form, zum geschlossenen, organischen

Werk. Auf der seltsamen Wechselwirkung dieser beiden Triebe,
auf der Spannung, die sie erzeugen, und der Geschlossenheit, zu der
sie sich schließlich vereinigen, beruht die Größe und Originalität, beruht
der Menschheitswert des französischen Geistes. Wie sie bei einzelnen,
seltenen, aber typischen Vertretern des französischen Geistes vorhanden
sind, so leben sie auch in dem großen Leben des ganzen Volkes, in
seinen Schöpfungen, und verleihen ihnen ihre Zauberkraft, ihre ewige
Jugend.

Der revolutionäre Zug hat die Welt so oft beunruhigt — zum
größten Segen für die Welt — daß wir nicht lang darauf einzugehen



— 402 —

brauchen. Was von den politischen und sozialen Revolutionen Frankreichs

sür eine befreiende, aufräumende Kraft ausgegangen ist, braucht
nur angedeutet zu werden Wie oft hat dieses für Wahrheit, Recht
und Freiheit so tieffühlende und sich begeisternde Volk den Kampf
gegen Tyrannei, Schematismus, politische und soziale Roheit eröffnet,
die Völker erst gelehrt, frei fein zu wollen! Und wie oft hat es dabei
feine ganze Begeisterung, seine ganze Kraft eingesetzt! Wo gibt es, um
nur ein paar prägnante Beispiele anzuführen, ein ähnliches Gebilde
wie die fo charakteristisch französische „I^iKus às8 droit« cls l'Komiris",
diese permanente Sprechstunde für alle Rechtsverletzungen, dieser stete

Appell an ein treues, zartes, sittliches Gefühl, mag der Verletzte noch
so schwach, der Beleidiger noch so stark und offiziell anerkannt sein.
Und als ganz Europa sich durch sein Schweigen — oder durch noch mehr
— an der Blutschuld gegen die Armenier beteiligte, wurde in der
französischen Kammer Protest erhoben. Man lese darüber die Reden
Jaurss', wenn man von dieser heroischen, mit dem zu Boden
getretenen so tief mitleidenden, von Empörung gegen rohe Gewalt zitternden

Seele des französischen Volkes etwas erleben will.
Es sei auch bemerkt, daß diese revolutionäre Kraft fich keineswegs

auf das politische Gebiet beschränkt, sondern mit ihrem Sturmwind
auch noch andere Domänen befreit. Was von der französischen Revolution

gilt, daß sie eine neue Aera eröffnet, könnte man von Kunst
und Weltanschauung mit Fug und Recht behaupten. Descartes und
Bergson, Balzac, Flaubert, Delacroix, Manet und Rodin sind auf ihre
Art nicht weniger revolutionär als die Vertreter der Menschenrechte
und die großen Svzialphilosophen des XIX. Jahrhunderts. Mehr
als einmal haben diese Revolutionen die Welt befreit, sie in Spannung
versetzt, da wo die Spannung allein sie vor Erstarrung retten konnte.
Dank ihrem großen Zug, dank der Fähigkeit des französischen Geistes,
aus scheinbar sehr begrenzten nationalen Angelegenheiten durch die
radikale Wucht des Vordringens und das Einfühlungsvermögen eine

Sache der Menschheit zu machen, sind Frankreichs Revolutionen Welt-
revolntionen geworden. Man wolle 1789, 1830, 1848, den Sozialismus

der Mitte des letzten Jahrhunderts und den Syndikalismus aus
der Weltgeschichte streichen und sich dann fragen, wo wir mit unseren
politischen und sozialen Zuständen, wo wir mit unserer sozialistischen
Arbeiterbewegung stünden.

Dieser Geist, der das Weite sucht und dessen revolutionäre Feldzüge

nicht scheitern, weil der große Zug von warmer Begeisterung
getragen wird, dieser Geist ist auch der strengsten Konzentration fähig.
Er ist äußerst sensibel, reagiert auf die feinsten Reize, flammt auf bei
scheinbar kaum genügender Begründung, aber er hat die Gabe der
strengen Selbstbeschränkung, des großen geschlossenen Auftretens. Er
kann auch über sich selber Herr sein. Nicht etwa bei allen großen
Vertretern des französischen Geistes, nicht bei allen Bewegungen, nicht
einmal zu allen Zeiten. Es gibt in Frankreich, wie anderswo, Leicht-



— 403 —

sinn, kindische Selbstüberschätzung, Eitelkeit, unfruchtbaren doktrinären
Revolutionarismus und läppische Übertreibungen. Man braucht nur
die Revolutionsgeschichte zu studieren, man wird neben den großen
Leitmotiven dies alles in Hülle und Fülle finden. Aber als Ganzes
genommen, besitzt das Volk, besitzt der französische Charakter diese Gabe.

Er kann sich in wilder Leidenschaft hingeben, hinreißen lassen,
mit der revolutionären Phantasie alles überfliegen und mit dem
revolutionären Willen noch so weit vordringen, es kommt doch ein Punkt,
da er mit der Kritik einsetzt, und sich wieder nach innen begibt. Das
gleiche Volk bringt Robespierre und Tuine — Pascal, Molière und
St. Simon, Fourier, hervor. Der kühnste Glaube an die Fähigkeit der
menschlichen Natur, schier Unmögliches zu leisten, und die schärfste
Kritik dieser Natur und ihrer Klüfte. Es hat Selbstironie, Selbstkritik,

Selbstbegrenznng. Und damit hat es ein starkes Gegengewicht
gegen maßlose Ausschreitungen der revolutionären Impulse. Wie eine
kaum sichtbare Warnungstafel: „Geh nicht weiter, sonst wirst Du grob,
unfein." Daher neben dem vorwärts treibenden Zug das große, klare,
anschauliche Gestalten. Der klassische Stil neben der Revolution. Daher
bei so vielen Erzeugnissen des französischen Geistes dieser vornehme,
würdige Abschluß. Calvin, Pascal und Corneille sind Franzosen wie
Mirabeau und Proudhon. Daher diese so außerordentlich feine Selbstironie,

die dem großen Werk den letzten Stempel ausdrückt und wie
ein stilles Zeugnis ist, daß man noch über dem Meisterwerk steht, noch
drüber hinaus will. Die großen Schöpfungen des französischen Geistes
sind wie eine dieser wunderbaren Iis 6s l^ränss-Landschaften. Der
Klarheit und Schärfe der Linien gibt der weite, verschleierte Horizont
zugleich einen schönen harmonischen Abschluß und einen Zug ins Weite.

Auf dem Zusammenwirken dieser beiden Triebe und Eigenschaften
beruht die außerordentliche Plastizität, Klarheit der französischen
Schöpfungen. Die religiöse Leidenschaft, der revolutionäre Gedanke,
die kühne Künstlerphantasie, der gewagte literarische und philosophische
Versuch finden eine große, natürliche, plastische Form, die sie glaubhaft
macht und ihnen den erneuernden, bahnbrechenden Einfluß, den hohen
erzieherischen Wert sichert. Man denke nnr an St. Simon, Fourier
und Proudhon und auf einem anderen Gebiet an Balzac, Bergson,
Delacroix, Rodin und Manet.

Aber man kann noch weiter gehen. Das ganze Leben, die ganze
Haltung hat etwas von diesem Charakter großer Lebendigkeit, starker
Leidenschaft, die sich selber ein Gegengewicht schafft nnd darum nicht
zu etwas Unfeinem, Maßlosen oder Arrogantem wird. Das Volk der
großen revolutionären Impulse, das Volk, das sich manchmal auch so

kindisch in Eitelkeit spiegelt, so kindisch oberflächlich sein kann, hat auch
die schärfsten und feinsten Satieren alles aufgeblasenen, arroganten
Wesens verfaßt. Rsgnier, Molisre und Pascal stecken jetzt noch tief
in der Seele des feinen Franzosen. Und feine Franzosen finden sich

nicht nur bei den Gebildeten, sondern aus der Straße, bei den Zeitupgs-



— 404 —

trägern, Kellnern, oft in der dunkeln Tiefe. Was in Titel, Gebärde,
Haltung, Rede nicht zum Wesen paßt, was die Grenzen übersteigt,
wirkt auf den Franzosen wie die plumpste Komödie. Das sich
Breitmachen, das arrogante, selbstsichere Auftreten, das Sporrenklirren und
Säbelrasfeln ist ihm zuwider. Die auch ihm nicht fremde Selbstgefälligkeit

hat eher etwas naives als etwas plumpes und steifes. „Ln-
eombräirt" gehört zu den schlimmsten Schimpfwörtern feines Katalogs.
Und auf einer gewissen Stufe gilt es für selbstverständlich, daß der
große, vornehme Zug alles durchdringen soll, bis zur Haltung, zur
Aussprache und zur Gebärde; wie die Wucht der Gothik noch in den

letzten Verzierungen vibriert.
Diese Größe, dieser kostbare, gegen eigene Auswüchse und

Entstellungen schwer kämpfende Besitz, ist nun wie der geistige,
ideale Besitz eines jeden Volkes durch einen Weltkrieg gefährdet.
Zu den inneren Kämpfen und Krisen ist noch die Gefahr von
außen hinzugekommen. Wie bei jeder der kämpfenden Nationen
steht für Frankreich nun die geistige Existenz auf dem Spiel. Steht.
Wir reden nicht von einer vergangenen Herrlichkeit, die man
kunstgeschichtlichen Studien und sozialpsychologischen Dissertationen
überlassen kann. Wir reden von einem noch sehr lebendigen Besitz, nicht
nur der französischen Rasse, sondern der Menschheit. Was wir
von jeder der an diefem unseligen Krieg beteiligten Kulturen
und Rassen hoffen, daß der große, ewige, heilige Menschheitswert,
der in ihnen steckt, sich nach einer welthistorischen Abrechnung
mit den dämonischen Kräften, deren Walten nun alles andere zu
verdrängen fcheint, reiner, stärker entwickle; das hoffen wir auch

für Frankreich. Wir wollen hier so wenig wie anderswo beschönigen,
vertuschen, Laster und nationale Schwächen übersehen. Wir wollen
Wahrheit, und wollen die Wahrheit nicht entweihen, indem wir
auf Kosten anderer Kulturen, anderer Rassen und ihrer besonderen,
eigenartigen Vorzüge und Werte hier übertreiben und loben, was
zu tadeln ist. Wir stellen fest, daß Frankreich, wie jedes andere Volk, sein

Bestes fich selber abzuringen hat. Wir wollen auch keine Propheten sein.
Wir wissen nichts davon, daß nach dem Krieg die französische Kultur auf
eine stärkere materielle, politische Macht gestützt, eine politische Weltrolle
spielen wird. Aber wir überlassen es auch anderen, in Gottes Ratschnß zu
lesen, daß Frankreich nun „seine letzte Schlacht kämpft" und daß
die Stunde seiner Ablösung durch andere Rassen geschlagen hat.
Wir wollen hier keine Propheten sein, nach keiner Seite hin. Wir
sind bescheidene Realisten. Wir halten uns an das, was wir wissen
und erlebt haben. Darum sagen wir: „Hier lebt etwas
Lebendiges", hier lebt Sehnsucht und damit Wille, Kampfeswille gegen
sich selber.

Dieser Kampf des französischen Volkes um seine Heiligtümer,
um seinen reinen Geist, gehört zu den ergreifendsten Kämpfen der
letzten Jahrzehnte. Die von Dekadenz und Ueberkultur reden, mögen



— 405 —

etwas genauer studiere», mit welchem gesunden Sinn für die realen
Grundlagen des Lebens, für Einfachheit und Wahrheit, dieses

„dekadente" Volk immer wieder sich selbst zu reformieren versucht
hat, und wie es dabei nicht vor dcm schwersten Kampfe
zurückschreckte, dem Kampf gegen die eigene Eitelkeit und Aufgeblasenheit;

dem Kampf gegen Demagogie und Schmeichelsucht, gegen alle
Fäulnis des eigenen Körpers, Was ist Bergson anderes als eine Rückkehr

zu den unmittelbaren tiefen Quellen des Lebens, anderes als
eine Absage an alles erkünstelte, unnatürliche Empfinden. Was
ist Rodin anderes als ein großes Stück durchgeistigter Natur? Wo
lebt in der modernen Kunst die Natur so groß, wahr, so genial in
ihrem innern ewigen Wesen erfaßt, frei von Zubehör, frei von
Beiwerk, frei von Erkünstelung und Andichtnng.

Und wo lebt der sozialistische Gedanke fo frei und kühn,
fo sehr aller Halbheit, aller Kompromisse bar, seiner natürlichen,
revolutionäre Kraft bewußt, wie im syndikalistischen Ideal. Auch
dort hat er nicht vermocht, sich dem Strom zu widersetzen. Aber
er rühmt sich dort auf alle Fälle weniger seines Abfalls als
anderswo und macht aus dem Kompromiß keinen Ehrentitel. Frei
von äußeren Formen, äußerst intensiv, mit einer Fülle von
Gedanken und Anregungen, taucht nun neuerdings das religiöse
Problem, die Frage der höheren Bestimmung des Menschen wieder
auf. Man denke nur an Romain Rolland nnd seinen Jean-
Christophe.

Jn Frankreich liegen noch ungeahnte Reserven an Schöpferkraft,

an geistiger Energie und revolutionärem Wollen. Und da

darf man einen Punkt nicht außer Betracht lassen. Von Frankreich,
feinem Volk, seiner Kultur gehen sehr starke Impulse und
Gegenströmungen aus, gegen den Geist, von dem wir nun alles höhere zu
ertrotzen haben, den Geist brutaler Gewalt, den militaristischen
Geist, mit allen seinen Konsequenzen und Auswüchsen. Es wäre
kindisch zu behaupten, daß Frankreich das einzige Bollwerk ist,
das dem Vordringen der großen Koalitionen des Nationalismus,
Jmperalismus und Kapitalismus Widerstand geleistet hat. Auch
es hat sich von ihnen blenden lassen. Es wird sich vielleicht auch in
Zukunft von ihnen hinreißen lassen. Aber es dünkt mich ungerecht
und borniert, wenn man übersieht, wie stark der Widerstand hier
gewesen ist, und wie sehr er noch ungebrochen ist. Es lebt in
dieser lebendigen Rasse, die wohl mehr als andere die ganze
Sehnsucht, Größe und Tragik der Revolution an sich erfahren
hat und sich zur Vorkämpferin der Revolution gemacht hat, ein

ganz unbeugsamer Wille zur Freiheit. Zur Freiheit von allem,
was den Menschengeist einengt, ihm eine Disziplin aufhalst, gegen
die das intimste, feinste und zarteste in ihm sich aufbäumen muß.
Daher der Protest gegen Kasernengeist und Militärdiktatur. Der
Mensch wird hier nicht leicht Werkzeug, darum auch nicht Werkzeug



- M -
des Militarismus. Es lebt in ihm zuviel Trotz, zuviel auffchaumendeâ
Freiheitsgefühl und zuviel Sinn dafür, daß die höchsten Werte
nicht mit den Waffen zu erringen und zu verbreiten sind. Jaurss'
Geist ist mit Jaurss nicht verschwunden. Der Mensch läßt fich
hier nicht durch einen politischen Organismus seiner Individualität
berauben, „zweckmäßig" erziehen. Das allgemeinmenschliche sprengt
die Fesjeln der politischen Organisation.

Frankreich ist vulkanischer Boden. Wir haben hier eine
Entfesselung von Leidenschaften, oft einen Kampf, ein Toben und Stürmen,
wie man es in dieser Intensität und Wucht schwerlich anderswo kennt.
Aber wenn man die Geschichte liest, dann sragt man sich, ob die
einzige Gegenwehr gegen Erstarrung, gegen das Ueberwiegen der
massiven Form, der mechanischen Einengung des Lebens ob der Protest
gegen den militärischen Geist, auch in der Geisteswelt, nicht in
der großen revolutionären Leidenschaft, dem Trotz, der Fähigkeit
sich aufzubäumen und fich für den kühnsten revolutionären
Gedanken aufzuopfern, liegt. Darum glauben wir nicht, daß die Rolle
des Volkes ausgespielt ist, das wegen seiner Sensibilität, feines
stürmischen Temperaments nie zur Ruhe kommt und dessen große
Leidenschaften in ihrem wilden Kampf, mögen fie auch den
Eindruck des ungestümen Auftretens erwecken, doch von einem Willen
zeugen, die Welt vor jeder Knechtschaft und. Erstarrung zu bewahren.
Menschlich gesprochen kann der Vulkan ersterben, aber damit würde
auch die Welt starr und still, wie ein Lavagebiet. Wie jedes Volk,
in dem eine lebendige, edle Seele wohnt, belebt Frankreich die Welt
auf seine Art. Andere Nationen haben andere Vorzüge, prägen
andere Werte, sind auf ihrem bestimmten, eigenen Gebiet Frankreich

überlegen. Aber auch in Frankreich steckt dieses geheimnisvolle,

undefinierbar Etwas, das jedem Volk seine Eigenart und damit
der Menschheit Mannigfaltigkeit und Leben verleiht. Darum wäre
ein vernichtender Schlag, ein Stoß, von dem fich Frankreich nicht
zu erholen vermöchte, eine unsagbare Einbuße nicht nur für Frankreich

und seine Freunde, sondern für die Welt überhaupt. Wir
würden es nur zu rasch an der Verminderung der Freiheit, an
der Abnahme des spontanen, frifchen Geisteslebens, am Wachsen
auch des geistigen Militarismus spüren.

Darum wenden wir hier auch auf Frankreich die Betrachtungsweise

an, die uns bei allen Nationen angezeigt scheint. Wie ein
Fluch lasten heute auf den Völkern und ihrer gegenseitigen
Beurteilung Nationalhochmut und die brutalste Einseitigkeit. Gott
hat die Welt reich gemacht, und die Menschen wollen sie arm machen.
Jn seinen Gedanken hat er Platz für eine lebendige Mannigfaltigkeit,

aber in ihrer ärmlichen Beschränktheit haben sie nicht Raum
für Gottes weitherzige große Welt. Man verkennt allgemein, was
gerade der heutige Krieg mit seinem namenlosen Elend und feiner
Aussichtslosigkeit so deutlich zeigt. Nämlich, daß es keiner Nation



- 467 -
gelingen kann, eine wahre Menfchheitskultnr zu begründen und

zu fördern, solange sie sich nicht völlig losreißt von dem, was wir
jetzt Kultur nennen. Man vergißt aber auch, daß in jedem Volk etwas
Großes liegt, das von ihm selber und von den andern Völkern hoch zu
achten ist. und das nach der endgültigen Absage an diese Kultur
der Roheit und Gewalt neuer Expansion fähig ist. Daher jetzt
auf allen Seiten Verkennung und Haß.

Darum haben wir die Pflicht, eine Beurteilung zu fördern,
die nicht der herrlichen Weite und Lebendigkeit der Welt Gottes
Eintrag tut. Darum sprach ich hier von einem der lebendigsten
und reinsten Gedanken Gottes, dessen Verstümmelung eine schwere,
unheilbare Selbstverstümmelung unserer Welt wäre. I. Matthieu.

z. Aas wir von EnglanS lernen Können.

(Englische Eindrücke. IV.)

Jn einem letzten Artikel möchte ich versuchen, noch einige
allgemeine Betrachtungen anzustellen, die sich an das bisher Gesagte
anschließen und wohl auch geeignet sind, es richtig abzuschließen.

Ich gehe dabei von einer Fragestellung aus, die sich nun fast
von selbst aufdrängt, die mir aber auch erleichtert, aus der Fülle
dessen, was sich nun noch zudrängt, eine Auswahl zu treffen: Was
können wir von England lernen

Die Antwort, die ich zuerst gebe, mag etwas paradox klingen:
wir können von England lernen, größer und freier
zu werden.

Das ist in der Tat ein Eindruck, der sich dem Schweizer, und
ich glaube dem Festländer überhaupt, bald aufdrängen muß, wenn er

Dieses letzte Stück meiner „englischen Eindrücke" ist genau in der vorhandenen
Form in der zweiten Hälfte des Juli geschrieben worden. Es sollte ein Teil eines
der Lage und den Aufgaben der Schweiz gewidmeten Heftes sein. Diesem Zwecke
sollte die Kritik schweizerischer Zustände diene», die in dem Artikel enthalten ist, die
aber in dem Hefte eine positive Ergänzung gefunden hätte. Nun mag, unter völlig
veränderten Umständen, der Aufsatz dem Zwecke dienen, der gerade dieses Heft
beherrscht: zu zeigen, wie viel Gutes und Großes in jedem der"Völker ist, die sich

heute zerfleischen.
Man wird mir zwar vielleicht die Frage entgegenhalten, ob nicht die

Teilnahme Englands am europäischen Krieg meinem im Großen und Ganzen so

günstigen Urteil über England Unrecht gebe. Darauf antworte ich, daß ich alles in
meinen Aufsätzen Gesagte auch jetzt noch vollständig aufrecht erhalte. Wie ich schon
in meinem Aufsatz „Ueber die Ursache des Krieges" angedeutet habe, sind es sehr

ehrenhafte politische Gründe, die England in diesen Krieg getrieben haben. Das
möchte ich gegenüber dem üblichen, durch die Unkenntnis englischer Dinge und viel
Uebelwollem erzeugten Vorurteil betonen. Wenn es nicht den Tolstoischen Standpunkt

einnehmen wollte, der freilich der höchste ist, so konnte es nicht anders. Es
ist wie die andern Völker in die gewaltige Tragödie hineingezogen worden, und
aus dem gleichen Grunde, aber es ist dadurch so wenig wie sie ein irgendwie
verächtliches Volk geworden. Wie sie muß es den Weg der Buße gehen, aber wir
dürfen auch von ihm das Größte und Beste erwarten.



— 408 —

Nach England kommt: es ist eine größere und freiere Welt als die
unsrige. Was die Größe betrifft, so hat dies nicht nur den
selbstverständlichen Sinn, daß ein Weltreich, wie das englische, einen weiteren
Horizont besitzt, als ein Land wie die Schweiz und daß die Dinge
dort ein anderes Kaliber zeigen als bei uns ; es foll vielmehr sagen,
daß auch das geistige Leben einen größeren Stil hat. Das wird
ja zum Teil mit der äußeren Größe zusammenhängen und man mag
das Wort anführen: „Im kleinen Kreis verengert fich der Sinn, Es
wächst der Mensch mit seinen größern Zwecken." Der Engländer ist
gewohnt, bei seinen materiellen und geistigen Unternehmungen stets
die ganze Welt ins Auge zu fassen; er denkt von Natur ökumenisch;
er bekommt damit eine gewisse Weitsichtigkeit; seine Maßstäbe werden
größer; die Kleinlichkeit findet keinen rechten Nährboden. Es vollzieht
sich damit ein doppelter Vorgang. Der Einzelne bekommt eine große
Bedeutung; es ist ihm eine fast unbegrenzte Wirksamkeit eröffnet.
Wenn er der Mann dazu ist, so mag er von London aus ein Stück
Weltregierung in die Hand bekommen. So vernimmt ein junger Klerk
(Kommis) von den Greueln, die im belgischen Kongo geschehen. Er
sagt sich: „Das muß anders werden!" Er geht ans Werk; er gründet
eine Gesellschaft, die sich über die ganze Welt ausbreitet; er rüttelt
die öffentliche Meinung auf; er gewinnt die bedeutendsten Männer
und Frauen Englands für sich; er beunruhigt die Politiker — und eines
Tages hat er seinen Willen in der Hauptsache durchgesetzt; der
Londoner Kommis hat ein Werk getan, das Könige und Minister nicht
zu tun vermochten und das unmöglich schien. Dieser Kommis Morel
— das ist sein Name — ist aber nicht eine Ausnahme, fondern ein
Typus. Es ist der Typus des conqueror (Eroberer) auf dem
Gebiete des geistigen Lebens, der drüben so häufig auftritt und der auch
wieder beweist, wie gewiffe auf dem Boden des natürlichen Lebens
gewachsene Eigenschaften dem Reiche Gottes dienstbar werden können.
Aber wenn so dem Einzelnen gleichsam unbegrenzte Möglichkeiten
geboten werden, so tritt doch wieder alles Kleinmenschliche, das, was
wir mit wunderlichem Sprachgebrauch das „Persönliche" zu nennen
pflegen, mehr zurück. Man hat nicht Zeit, es wichtig zu nehmen,
man hat Besseres zu tun, als sich um die Warze auf dem Gesicht seines
Nächsten zu bekümmern. Es sind die Sachen, auf die es ankommt,
nicht der „persönliche" Krimskrams. Man spürt, wie das englische
Leben weit mehr als das unsrige von Sachen beherrscht ist; es heben
sich bestimmte politische, soziale, sittliche, religiöse Kämpfe und
Bestrebungen mit einer gewissen plastischen Deutlichkeit hervor, sodaß der
menschliche Kleinkram dagegen zurücktreten muß. So entsteht jener
scheinbare Widerspruch, daß der Engländer (wie der Amerikaner) auf
der einen Seite vicl „persönlicher" ist als wir und daß in diesem
Sinne ein Kultus der „Persönlichkeit" getrieben wird, den wir bei uns
mit Recht nicht ertrügen und auf der andern Seite doch die Sache viel
mehr gilt als bei uns. Es ist bei uns genau umgekehrt: wir dulden kein



— 409 —

starkes Hervortreten der „Persönlichkeit" und auf den ersten Blick könnte
man wohl meinen, das geschehe, damit die Sache desto reiner hervortreten

könne; aber wenn wir dann sehen müssen, wie der Geist der
„persönlichen" Eifersüchtelei, Empfindlichkeit und Gehässigkeit, wie
törichtes oder verleumderisches Geschwätz die fachlichen Bestrebungen
wie ein giftiges Schlingkraut umspinnen, so daß man von der Sache
zuletzt kaum mehr etwas sieht, so werden wir diese Art, das
„Persönliche" niederzuhalten, schwerlich mehr einer besonderen Sachlichkeit
des Denkens zuschreiben, sondern — nun, sagen wir: etwas ganz
Anderem; dann werden wir auch die englische Art mit andern Augen
ansehen. Dann wünschten wir, daß wir einige Hunderte von denen,
die bei uns in Kirche, Schule und Staat das Wort führen, aus
unserer muffigen Atmosphäre herausnehmen und für einige Zeit in
jene freiere Luft unter jenen weiteren Horizont versetzen könnten. Eine
solche Luftkur würde Vieles an unseren Zuständen bessern. Erst wenn
wir drüben einmal recht aufgeatmet Huben, erfahren wir so recht, was
für eine Stickluft wir manchmal in unserer heimatlichen Engigkeit atmen.
Wie wohltuend sticht gegen unser heimisches Philistertum schon die Art
ab, wie der Engländer den Gegner seiner Ansichten behandelt. Bei
uns gilt ein solcher meistens noch als ein mehr oder weniger dummer
oder schlechter Menfch. Von der Freiheit, die darin besteht, daß man
den Andern sein eigenes Gesicht haben und seinen eigenen Weg gehen
läßt, ist gerade in unserer „freien Schweiz" befonders wenig vorhanden.

Weil wir in einem kleinen Hause beieinander wohnen, meint
jeder das Recht zn haben, den Andern beaufsichtigen zu dürfen und
eine Abweichung von unseren Wegen beantworten wir mit der
Entrüstung des Philisters und Schulmeisters. Gerade diese Freiheit aber,
die sehr viel mehr wert ist als alle „Volksrechte", ist in der
angelsächsischen Welt besonders stark ausgebildet. Es liegt dort den
Menschen viel ferner, sich darüber zu entrüsten, daß der liebe Mitmensch
einen anderen Gang hat als wir selbst; es lebt dort eine gewisse Freude
an jeder kräftigen Eigenart, auch wenn sie einem selbst nicht bequem
ist. Ein Anarchist wie Fürst Krapotkin, dem schweizerischer Polizei-
und Philistergeist den Aufenthalt auf unserem Boden verunmöglicht hat,
genießt dort in allen Kreisen, auch kirchlichen, die höchste Verehrung.

Das ist der prachtvolle und unschätzbare Individualismus,
der sich auf angelsächsischem Boden entwickelt hat. Er mag zu allerlei
Auswüchsen führen, mag zu einer Sucht nach dem Originellen und
Auffallenden werden, aber er trägt eine herrliche Frucht, deren Wert
alle diese Auswüchse bei weitem aufwiegt: die Achtung vor der
Individualität und Persönlichkeit des Anderen wie vor der eigenen.
Daraus entspringt die ritterliche Art, wie man im öffentlichen
Leben den Gegner behandelt. Dies tritt besonders auch in der
Stellungnahme zur sozialen Bewegung hervor. Man wundert sich

nicht, daß ein Pfarrer oder Bischof, ein Schriftsteller oder Philanthrop
Sozialist wird und es fällt niemanden ein, ihm deswegen sein Ver-



^ 410 —

trauen zu entziehen oder ihn als gefallenen Engel zu betrachten.
Harry Orbell gestorben war, da war es ein konservativer Lord, dcr
in einer Londoner Stadtverordnetensitzung eine Gedächtnisrede^ auf
ihn hielt und beantragte, daß fich der Rat zu seinen Ehren erhebe.
So verbreitet sich ein Geist der Freiheit über das englische Leben,
den man einatmet wie frische Meerluft. Er zeigt sich unter andern:
auch in der Abwesenheit aller polizeilichen Bevormundung.
Wenn man eine zeitlang drüben geweilt hat, wird man es mit
Entzücken inne: das ist ein Land, über dem kein Polizeistock schwebt!
Selbstverständlich gibt es drüben anch eine Einrichtung, die Polizei
heißt, aber die Polizei ist nicht das Argusauge, das ausspäht, wo es
den Bürger bei irgend einem Versehen ertappen kvnnte, sundern die

Freundin nnd Beraterin des Publikums. Das Sinnbild dafür ist der

Polizeimann, der an den Straßenkreuzungen steht und mit dem Wink
seiner Hand den brausenden Strom des Wagen- und Menschenverkehrs
regelt. Die Freundlichkeit und Gutmütigkeit dieser Londoner
Polizeimänner ist einfach fabelhaft, ein rechtes psychologisches Wunder. So
zeigt auch das Militär eine andere Haltung als bei uns. Es ist
bezeichnend, daß Soldat und Offizier, wenn sie ausgehen, keine Waffe tragen
dürfen; mit einem leichten Stöckchen kommen sie daher. Das Auftreten ist
viel weniger als anderwärts vom Streben nach Schneidigkeit beherrscht.
Eine Wachtparade, der wir beiwohnten, bot ein ganz anderes Schauspiel,

als etwa eine, wie man sie in Deutschland sieht; der Regimentshund,

der von einem knabenhaften Soldaten mitgeführt wurde, die

zum Teil phantastische Tracht, die Musik, die Haltung der Mannschaft,
alles war viel menschlicher, poetischer, viel weniger maschinenhaft als
bei uns. Ich zweifle nicht daran, daß auch in der Kaserne und auf
dem Exerzierplatz die Behandlung des Soldaten eine viel freiere, viel
mehr von der Achtung getragene sein wird. England ist eben, wie
die Vereinigten Staaten, keine militarisierte Nation. Der Engländer
ist, wie der Amerikaner, persönlich ein sehr tapferer Mensch, in
moralischer wie in physischer Hinsicht, aber ein gewisser Antimilitarismus
liegt der Mehrheit dieser Völker im Blute, sie hassen insbesondere jedes
militaristische System. — Das Gleiche gilt endlich von dem Verhalten
der Beamten gegen das Publikum. Von der Grobheit und Unfreundlichkeit

des Tones, der bei uns immer mehr Sitte zu werden scheint,
keine Spur. Der Engländer ließe sich auch nicht gefallen, was wir
„freie Schweizer" uns von vielen unserer Post-, Telegraph-, Eisenbahn»
und Trambeamten gefallen lassen. Auch nicht ein unhöfliches Wort
habe ich bei all den vielen Anlässen, die mich mit Beamten in
Berührung brachten, gehört. Und so ist überhaupt der allgemeine
Verkehrston von einer sehr viel größeren Höflichkeit und Feinheit als bei

uns, bis zum allerärmsten Volk herunter. Das ist Freiheit. Dieser
Freiheitssinn erklärt auch Vorgänge, die bei uns unverständlich wären,
z. B. das Verhalten der Regierung gegen die widersetzlichen irischen
Offiziere und die Rebellion der Ulsterleute. Der Staat ist drüben



- 411 -
eben nicht eine unpersönliche Maschinerie, die von den Bürgern
unbedingte Unterwerfung fordert, sondern die Organisation, wodurch ein
freies Volk seinem Freiheitswillen Ausdruck verschafft. Diese
Auffassung mag Uebel im Gefolge haben, aber es bleibt doch eine große
und herrliche Sache um diese englische Freiheit.

Woher stammt diese Freiheit, woher dieser ganze Geist? Wir
kommen damit auf eine zu Anfang dieser Betrachtungen entstandene
Frage zurück. Ist dieser Geist im letzten Grunde aus der Tatsache
zu erklären, daß der Engländer Bürger eines Weltreiches ist? Jn
diesem Falle hätte es keinen Sinn, uns Schweizern den englischen
Spiegel vorzuhalten; denn wenn der Engländer durch seine Zugehörigkeit

zu einem Weltreich groß und frei würde, müßten wir wohl durch
die Zugehörigkeit zu einem Kleinstaat klein und unfrei werden. Geht
es aber an, auf folche Weise den Geist aus der Umwelt zu erklären?
Wie, wenn die umgekehrte Behauptung richtig wäre, daß es eben
dieser Geist sei, der das englische Weltreich geschaffen, daß also nicht
das Imperium den Geist erzeugt hätte, sondern der Geist das
Imperium? Das ist in der Tat meine Ansicht. Wir müssen tiefer graben,
wenn ivir zn den wahren Quellen des Größten am englischen Leben
gelangen wollen. Führen mir daher den Gedankengang, den wir
bisher verfolgt, noch einen Schritt weiter.

Was mir am englischen (wie am amerikanischen) Kulturleben
immer wieder stark aufgefallen ist, das ist die Tatsache, daß darin viel
mehr Ethos liegt als im unsrigen, d. h. daß es viel mehr vvn starken
sittlichen Kräften durchflutet ist. Das mag als eine auffallende
Behauptung erscheinen; sind wir doch gewohnt, mit einem gewissen Hochmut

auf den „Krämergeist" und die Dollarmacherei der Engländer
und Amerikaner und besonders auf die politische Korruption, die bei
diesen sich breit macht, hinzuweisen. Aber dieser Hochmut stammt,
wie der meiste von dieser Art, einfach aus der Unwissenheit. Was
Krämergeist und Dollarjagd betrifft, so stehen wir hinter Engländern
Amerikanern nur infofern zurück, als wir weniger tatkräftig sind und
weniger Möglichkeiten haben, und in Bezug auf die politische Korruption
ist nicht zu vergessen, daß sie für ein Land wie die Vereinigten Staaten
nicht das Gleiche bedeutet, was sie bei uns bedeutete, und daß starke
Kräfte an ihrer Bekämpfung tätig find. Auf alle Fälle aber steht mir
fest, daß in diesen Völkern eine sittliche Krast vorhanden ist, die uns
fehlt. Wenn ein neues sittliches Ideal auftaucht, ein sittlicher Kampf
nötig wird, dann erwacht in ihnen ein Enthusiasmus, der bei uns
für solche Dinge nicht zu haben ist, und dieser Enthusiasmus ist kein

Strohfeuer, sondern setzt sich in tatkräftiges und ausdauerndes Handeln
um. Wenn irgend ein großes Weltunrecht geschieht und wir uns nach
Abhilfe umsehen, dann müssen wir uns zuerst nach England oder
Nordamerika wenden. Die realpolitischen, ethischen, religiösen Theorien,
womit wir alles zu rechtfertigen wissen, können dort keine rechten
Wurzeln schlagen. Die sittliche Forderung ist viel selbstverständlicher.



— 412 —

Ein ethischer Energismus ist recht eigentlich die Seele ihres Geisteslebens.

Er ist wie ein unterirdisches Feuer, das von Zeit zu Zeit in
mächtigen Flammen ausbricht. Dieser Geist ist es auch, aus dem
letztlich der Freiheitssinn und die Größe des Denkens stammen, die
wir am englischen Kulturleben so hoch schätzen.

Nnd woher stammt nun dieser Geist selbst? Nun sagen wir
unser letztes Wort: er strömt aus religiösen Tiefen! Und zwar
ist es im Besonderen der Geist des Kalvinismus, der dieses Größte
gewirkt hat, was die englische Welt uns zeigt. Aus seinem gewaltigen
sittlichen Ernst ist er entstammt. Es ist der Geist des Kalvinismus,
der mit solch ungeheurer Wucht darauf drängt, daß die Welt geheiligt
werde und in all ihren Ordnungen die Ehre Gottes ausdrücke; es ist
der Kalvinismus, der den Einzelnen hoch erhebt, indem er ihn zum
Gegenstand des ewigen göttlichen Erwählungsratschlusfes macht und
der zugleich allen menschlichen Hochmut demütigt unter die Herrlichkeit
Gottes; es ist der Kalvinismus, der jeden Einzelnen nötigt, all sein
Leben mit strengem Ernst unter das Gesetz Gvttes allein zu stellen
und den Glanz und Flitter der Welt, Ehre, Vergnügen, unter
Umständen auch Kunst und Literatur, gering zu achten. Der Kalvinismus
ist, in einem gewissen Gegensatz zu dem etwas mehr ästhetisch-quietistisch
gestimmten Luthertum, religiöser Energismus. Der heilige und
lebendige Gott fordert, daß die Welt seinem Gesetz allein gehorche.
Aus dieser Quelle stammt das Beste der Kraft Englands; denn die
englische Reformation ist überwiegend durch den Kalvinismus bestimmt.
Und hier sollen nun die Dissenter endgültig zu dem Rechte
gelangen, das ihnen der erste Aufsatz nicht gegeben zn haben scheint.
Die Kraft, aus der das heutige England geboren wurde, ist der
Pur it unis m us, die Reformation des siebzehnten Jahrhunderts,
zu der sich noch die methodistische Erweckung des achtzehnten
gesellte. Wenn das englische Weltreich einen Mann als eigentlichen
Gründer verehren wollte, so müßte es Oliver Cromwell sein, jener
Mann, in dem der Gedanke eines Gottesstaates, der auf Freiheit ruht,
in ewig denkwürdiger Weise Gestalt gewonnen hat. Diese gewaltigen
Bewegungen des siebzehnten (und achtzehnten) Jahrhunderts haben in
das angelsächsische Leben jenen Feuerstrom des sittlichen Enthusiasmus
ergossen, der auch heute noch nicht erloschen ist.

Diese Tatsachen sind es, die den Unterschied zwischen der
englischen Lage und der unsrigen vor allem erklären. England hat in
einer noch nicht so weit abliegenden Zeit große, volksaufwühlende
religiöse Bewegungen gehabt, während die letzte ganz große religiöse
Erhebung des Festlandes vierhundert Jahre zurückliegt. Darum ist der
Boden drüben gleichsam noch wärmer als bei uns. Die Religion ist
viel mehr eine öffentliche, allgemein anerkannte Macht. Es gibt viel
mehr religiöse Gemeinsamkeit. Gemeinsames Beten, Singen,
Gottesdienstfeiern ist noch in einem ganz andern Maß möglich als bei uns;
religiöse Sitte ungleich verbreiteter. Auch der Ton, womit religiöse



— 413 —

Dinge dort in unkirchlichen und antireligiösen Kreisen verhandelt werden,
ist anders als bei uns. Die freisinnige oder freidenkerische Phrase, die
bei uns immer noch so hohen Kurs hat, macht dort keinen Eindruck.
Es ist mehr Tiefe da. Die religiöse Verhandlung hat einen größeren
Stil. Es herrscht nicht so stark der Geist eines verbissenen Dogmatismus

hüben und drüben. Und was mehr ist als das alles: ich habe
das Gefühl gehabt, daß Christus dort eine stärkere Macht
und Wirklichkeit sei als bei uns. —

Es ist aber beinahe selbstverständlich, daß dieses Licht auch seinen
Schatten hat. Nicht das freilich kann die Frage sein, ob es nicht auch
drüben Schatten genug gebe. Daß dies der Fall ist, braucht ja nicht
besonders nachgewiesen zu werden. Ich möchte vielmehr bloß zeigen,
was für Mängel gerade mit den großen Vorzügen des englischen
Wesens zusammenhängen.

Da ist es einmal der Energismus der Engländer, der zu Fehlern
und Entartungen führen kann. Man will wirken, wirken, wirken um
jeden Preis. Dabei kann es geschehen, daß man das Ziel des Wirkens
aus dem Auge verliert und wirkt bloß um des Wirkens willen; jedenfalls

liegt die Gefahr nahe, daß man in eine gewisse Rastlosigkeit und
Fieberhastigkeit des Arbeitens hineinkommt, die zu einer tiefen
Besinnung keine Zeit läßt. Wenn diese Art allgemein wird, stellt sich

natürlich der Geist der Konkurrenz ein. Es will Einer dem
Andern zuvorkommen, eine Gemeinfchaft die andere überbieten. Wer das
nicht mitmachen kann, ist verloren, wer zu Boden fällt, über den geht
die Jagd iveg. Auch bei uns breitet sich ja vom Geschäftsleben her
dieser Geist bedenklich aus, aber drüben ist er zur Herrschaft gelangt.
Es muß dort nvch viel schwerer fein, in Stille und Vertiefung, ohne
Reklame und großen Apparat fein Werk zu tun und seinen Weg zu
gehen. Wo aber Konkurrenz und Reklame herrschen, da ist die Gefahr
überall groß, daß man die Arbeit auf den Schein hin tut. Der
religiöfe Betrieb, wie er drüben üblich ist, hat mir in der Tat vielfach
den Eindruck gemacht, daß er dieser Gefahr noch mehr erliege, als der
unsrige. Mit alledem sind wir auf dem Weg der Anbetung des

Erfolges gewiesen. Diese spielt drüben in der Tat eine große Rolle,
eine noch größere als bei uns. Nicht Ersolg haben ist dort noch mehr
als bei uns ein Todesurteil, Erfolg haben noch mehr als bei uns
eine Rechtfertigung auch fehr minderwertiger Dinge; der Erfolg jedenfalls

der Maßstab, mit dem Menschen und Sachen gemessen werden.
Man muß irgend etwas anfangen, sei es was es wolle, wenn man
nur einiges Aufsehen erregt und ein Stück Macht wird! Daher so viel
Unsinn aufgebracht wird, einfach nur, weil man irgend etwas Neues
beginnen, irgend einen „Bluff" schaffen muß. Das alles, das sei nochmals

gesagt, greift ja auch bei uns reißend nm sich, aber es spielt in
England (um von Nordamerika zn schweigen) eine noch viel größere
Rolle. Dadurch wird man aber durch die Entartung des gleichen
Geistes, der frei machte, wieder unfrei. Denn es gibt keine schlimmere



— 414 —

Knechtschaft als die Anbetung des Erfolges; es gibt wenige Wege,
auf denen man so sicher seine Seele verliert, wie auf diesem. Und
was ist auf dem Gebiete des geistigen Lebens (im geschäftlichen ist
es anders) das Ende der Jagd nach dem Erfolg? Erfolglosigkeit im
tieferen Sinne — Unfruchtbarkeit.

Diese Entartung einer großen Tugend kann aber auch in einer
feineren Form auftreten. Es ist mir immer wieder aufgefallen, wie
der Engländer, auch der edelste und frömmste, leicht geneigt ist, etwas
machen zu wollen, wo man nach unserer Meinung werden lassen

muß. Ihre Tatkraft verführt sie dazu, Entwicklungen, die nach unserer
Meinung ausreifen müssen und nur von Gott gewirkt werden
können, selbst herbeiführen zu wollen. Sie halten in diesem Sinn
nichts für unmöglich; sie glauben, daß es nur an unserem Eifer fehle,
wenn die Dinge nicht gingen, wie sie gehen sollten; sie lächeln und
geben uns höflich (ausnahmsweise auch unhöflich) zu verstehen, daß
wir kleingläubig seien, wenn wir vvr überstürzten Erzwingenwollen
von Entwicklungen warnen, die wir vielleicht nvch heißer ersehnen als
sie und an die wir vielleicht weit mehr Herzblut wenden. Damit
hängt zusammen, daß sie leicht die Organisation überschätzen. Weil
sie dazu noch Meister im Organisieren sind, so ist dieses ihnen eine
Lust. Ist dann eine Organisation da, so meinen sie leicht, auch die

Sache, für die die Organisation ein Ausdruck sein soll, sei da. Das
scheint mir, um ein uns befonders nahe liegendes Beispiel zu nennen,
ein Fehler zu fein, den auch der ausgezeichnete John Mott begeht.
Ohne unsere geistige Lage zu kennen und ohne sich ernstlich Mühe zu
geben, sie kennen zu lernen, fährt er mit seiner Conqueror ^ Tatkraft
unter uns, gründet feine Sektionen des studentischen Weltbundes,
seine Bibelkränzchen und so fort, und stürmt weiter in der Gewißheit,
nun wieder eine neue Universität für Christus erobert zu haben,
während tatsächlich alles so ziemlich beim Alten bleibt, fo lange der
Geist sich nicht einstellt. Aber fo ist es eben: wir sagen: „Zuerst
muß der Geist da sein, dann kommt die Form von selbst"; sie aber:
„Schafft eine Form, der Geist versteht sich von selbst"; wir lassen
gelegentlich den Geist in Formlosigkeit zerfahren, verlieren ob lauter
Geistigkeit den Geist oder verachten die Form so stark, daß wir —
beständig über die Form miteinander streiten, sie aber verfallen der
Gefahr, ob der Freude an der Organisation die Frage zu vergessen,
ob auch der Geist da fei, der die Organisation beleben könne; wir
kommen ob dem Theoretisieren nicht zum Handeln, sie kommen ob
dem Handeln nicht zu genügender Herausarbeitung und Prüfung der
Wahrheit, vou der das Handeln getragen sein muß. Immer wieder
habe ich mir sagen müssen, daß sie drüben ob lauter Tatkraft und
Enthusiasmus die Frage nach dem Geist im soeben geschilderten Sinne
etwas vernachläßigen und habe den schon im letzten Aufsatz geäußerten
Eindruck gehabt, daß wir in der theoretischen Verarbeitung der
Probleme vielfach schärfer nnd tiefer seien.



— 415 —

Damit ist auch schon eine abschließende Antwort auf die Frage,
was wir von England lernen können, vorbereitet. Ich möchte sie so

zu fassen versuchen: Wir können von England sehr viel lernen,
aber wir sollen es nicht nachahmen. Ich gestehe wenigstens,
daß ich nicht von einer einzigen Einrichtung und Arbeitsmethode,
die ich drüben angetroffen, Hütte sagen mögen: „Die möchtest du gerade
so wie sie ist, nach der Schweiz verpflanzen." Nehmen wir die Settlements:

wir haben keine fo riesigen Städte wie England, keine solchen

„slulris", keinen solchen Abgrund zwischen der Welt der Reichen
und der Armen, als daß diese Form für uns einen Sinn hätte.
Nehmen wir die Bruderschaften: hier ist umgekehrt bei uns der Gegensatz

zwischen der bürgerlichen Welt und der sozialdemakratischen Arbeiterschaft

zu groß, dazu das religiöse Erbe, von dem wir zehren, zu klein,
als daß eine solche die Klassen überbrückende religiös-soziale Gemeinschaft

schon möglich wäre. Nehmen wir die Erwachsenenschulen: bei
uns gäbe es daraus zunächst nur wieder eine neue Art von
Bibelkränzchen. Alle diese Dinge mögen uns eine höchst wertvolle Anregung
zu selbständigen Schöpfungen fein, einfach übernehmen würde ich keine.

Damit verbinde ich einen zweiten Gesichtspunkt: Vieles, was
uns im englischen Leben mit Recht großartig erscheint, ist doch nur
darum notwendig geworden, weil es England an Vielem fehlt, was
wir haben. Die vielgestaltige und geniale Liebestätigkeit hat zur
Kehrseite, daß bis vor kurzem keine durchgreifende und umfassende
soziale Reformtätigkeit vorhanden war. Nun hat diese eingesetzt
und seitdem ist auch jene individuelle Liebesarbeit etwas in den Hintergrund

getreten. Sie tritt vor etwas Größerem zurück. Es wäre daher
ganz falsch, wenn wir, die wir in dieser Hinsicht voraus sind, uns
durch das Geniale und Große gewisser englischer Arbeitsmethoden von
unserem Weg ableiten ließen, während man drüben gerade in diesen
Weg einzulenken beginnt. Lernen können wir freilich auch davon; denn
selbstverständlich macht die Sozialreform die Liebestätigkeit noch lange
nicht unnötig; aber wir dürfen uns dadurch nicht irre machen lassen.

Wir dürfen uns also ganz fröhlich sagen, daß England zwar
Vieles vor uns voraus hat, wir aber auch Vieles vor ihm. Das
braucht unsern Eifer, von ihm zu lernen, unsere Bewunderung und
Liebe nicht zu mindern, aber es bewahrt uns vor Nachahmung
und vor Verkennung der Sachlage. Es gilt dies sogar von dem
Höchsten, was wir an dem englischen Wesen angetroffen haben: seiner
sittlichen und religiösen Kraft. Es ist auch hier nicht nur Gewinn
auf Englands Seite. Die Ausführungen, die ich vorhin gegeben,
zeigen, daß auch England, so gut wie wir, eine Erneuerung, einen
Zufluß frischen Lebens und neuer Kraft nötig hat, und welchen Sinn
es hat, wenn ich sage: England hat mehr Gegenwart, wir vielleicht
mehr Zukunft, es mehr Erbe, wir mehr Verheißung.

Diese Empfindung ist denn auch die Summe meiner Eindrücke
gewesen. Ich habe seit vielen Jahren England und englisches Wesen



— 416 —

geliebt, dafür vielleicht sogar etwas geschwärmt. Seit vielen Jahren
sehnte ich mich darum auch, einmal den englischen Boden selbst zu
betreten und die englische Wirklichkeit in der Nähe zu schauen. Als
nun durch die Güte unbekannter Freunde dieser Wunsch endlich
Wirklichkeit werden konnte, aber erst zu einer Zeit, wo das Auge kritischer
und der Enthusiasmus zur ruhigen Sympathie geworden war, da
fürchtete ich, etwas verlieren zu müssen, wenn ich in der nüchternen
Alltäglichkeit sehen werde, was bisher durch den Glanz der Ferne
verklärt war. Und wie ist es mir nun ergangen? Habe ich eine
Enttäuschung erlebt? Nein, dies nicht. Meine Bewunderung und Liebe
für England ist geblieben; es ist vieles und groß und herrlich, vieles
Große und Herrliche auch noch weiterhin von dort zu erwarten —
aber bei uns auf dem Festland ist auch etwas Rechtes da und
Großes in Aussicht!

Damit schließe ich diese Betrachtungen. Sie sind, wie es zu
gehen pflegt, viel ausführlicher geworden, als sie geplant waren, und
bilden doch nur einen Ausschnitt aus der Fülle, dessen, was zu sagen
gewesen wäre. Es mag auch wohl sein, daß Anderes die Leser mehr
interessiert hätte, als das, was ich gerade ausgewählt habe, aber es
dünkte mich unter dem Gesichtspunkt, der die Arbeit der Neuen Wege
beherrscht, das Wichtigste zu sein. Ich wünschte selbst, daß ich dieses
und jenes besser herausgearbeitet hätte. Aber es findet sich wohl auch
sonst noch Gelegenheit, von diesen Dingen zu reden. Das englische
Leben ist ein weites Meer. Ich habe da und dort seine Wasser
befahren, habe da und dort feine Tiefen zu erforschen versucht, habe
mich auch manchmal bloß an der Küste gehalten und hoffe nun, daß
ich diesem oder jenem Lust gemacht habe, selbst hinauszufahren, sei es
auch nur durch das Mittel der geistigen Berührung, und daß Andern
ein Stück Welt gezeigt worden sei, das ihnen etwas zn sagen hatte.

L. Ragaz.

4. CIN Kusse über seln vol».
Doftojewsky sagt in feinen „Brüdern Karamasoff" über das

russische Volk:
„Rußland wird der Herr erretten, wie er es schon oftmals

errettet hat! Vom einfachen Volke wird die Rettung ausgehen, von
seinem Glauben und von seiner Demut! Bewahrt Euch den Glauben
an Euer Volk! Und der ist kein Wahn! Mein ganzes Leben hindurch
rührte mich die wundervolle und wahrhaftige Würde unseres großen
Volkes! Selber habe ich sie erschaut, selber kann ich Zeugnis ablegen
von ihr, ich sah und staunte! Ich erschaute sie ungeachtet des Schmutzes
seiner Sünden und des niedrigen Ansehens unseres Volkes! Nicht
knechtisch ift es ja gesinnt, und das nach zweihundertjähriger Knechtschaft!

Frei in Haltung und Tat ist dcr Russe, aber ohne daß er
dabei jemanden herausfordert. Und nicht rachsüchtig ist unser Volk
und auch nicht neiderfüllt!



— 417 —

„Du bist angesehen, Du bist reich, Du bist gescheit und begabt:
— und möge es nur so sein, segne Dich Gott! Ich ehre Dich, aber
ich weiß, daß auch ich ein Mensch bin... Dadurch aber, daß ich Dir
neidlos Ehre erweise, gerade dadurch beweise ich aber auch vor Dir
meine Würde, meine menschliche Würde!" Jn Wahrheit, wenn sie

auch nicht so sprechen (denn sie verstehen noch nicht, solches
auszudrücken), fo verhalten sie sich doch fo; ich felber habe es gesehen, ich

selber habe es erlebt. Und glaubt mir: je ärmer und niedriger ein
Mensch ist in unserem Rußland, umso mehr lebt auch in ihm von
dieser herrlichen Gerechtigkeit! Denn die Reichen unter ihnen sind
Wucherer und Halsabschneider, und in ihrer Mehrzahl bereits
verdorben, und viel, sehr viel fällt dabei auch unserem Mangel an Eifer
und Achtsamkeit zur Last! Es wird aber der Herr die Seinen
erretten, denn groß ist Rußland durch seine Demut!
Ich träume davon, unsere Zukunft zu erschauen, und es ist mir, als
sähe ich sie schon deutlich voraus: denn es wird dahin kommen, daß
sogar der allerverdorbenste Geldsack bei uns sich schließlich noch vor
dem Armen seines Reichtums schämen wird: der Arme aber, wenn
er diefe seine Demut erschaut, sie verstehen und mit Freude und
Freundlichkeit antworten wird auf diese gottmohlgefällige Scham!
Glanbt mir, daß es schließlich dazu kommen wird: alles weist ja
darauf hin!" ')

Stimmen von lier Mbe.

i. Uus veutscvlana.

Herr Pfarrer Theodor Palmer im Heinrichsbad bei Herisau,
ein Deutscher, hat am 9. August folgende Predigt gehalten: ^)

„Es wird aber dazu kommen, daß ihr höret von
Kriegen und Kriegsgerüchten: sehet zu, lasset euch
nicht erschrecken. Denn so muß es kommen, aber
das ist noch nicht das Ende, Es wird sich erheben
Boll wider Volk, und Reich wider Reich, und es
wird Hungersnöte geben und Erdbeben hin und
wider. Alles das aber ist der Ansang der Wehen,

Matthäus 2t, 6—8.

Jetzt stehen wir bereits mitten drin in alle dem, was wir am letzten Sonntag
noch als eine furchtbare Möglichkeit betrachten konnten. Fast das ganze Europa
in Waffen — drei Großmächte stehen gegen zwei im Felde, und das Aufeinander-
Wüten, das Zerstören, Vernichten und Morden hat bereits seinen Anfang genommen.
Wir wandeln umher wie in einem Traume und können es in Augenblicken gar
nicht fassen, daß so ein Wahnsinn denkbar, geschweige denn wirklich sein soll.
Dann aber müssen wir wieder an die Wirklichkeit glauben — sogar wir in diesem
stillen Erdenwinkel, der den anderen, die etwa von draußen kommen, wie eine Art
Paradies vorkommen will. Ja, es ist so: der Weltbrand ist aufgelodert und nun

>Z Zitiert aus „Ethische Kultur", Nr. 18,
') Sie ist mit zwei andern bei Friedrich Reinhardt in Basel erschienen. Die Sammlung trägt

den Titel: „Hebet Eure Häupter auf!" Diese drei Predigten gehören zum allerbesten, was wir über
die Weltkatastrophe gelesen haben.


	Heil den Völkern! 1., Deutsches Wesen ; 2., Frankreich ; 3., Was wir von England lernen können (englische Eindrücke : Teil IV) ; 4., Ein Russe über sein Volk

