
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 9

Artikel: Englische Eindrücke : Teil III

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 374 —

englische eindrucke.
m.

^ch wollte zum Schluß des letzten Artikels noch auf den religiösen
I Sozialismus in England zu sprechen kommen, da aber der

Artikel zu lang geworden wäre, entschloß ich mich, dem Gegenstand

einen eigenen zu widmen. Wichtig genug ist er ja. Freilich ist
in den letzten Jahren darüber mancherlei geschrieben worden, auch in
den Neuen Wegen (vgl. z. B. Jahrgang 1913, Nr. 9 und 1«). Ich
werde mich also darauf beschränken, das hervorzuheben, was weniger
bekannt ist, und über das Bekannte einige Gedanken auszusprechen,
die vielleicht einen gewissen Wert haben könnten.

England, das in der sozialen Entwicklung dem Festland um
mindestens ein halbes Jahrhundert vorausgeeilt, hat auch zuerst eine

Bewegung gesehen, die Religion (d. h. Christentum) und Sozialismus
zu verbinden strebte. Als im Sommer des Jahres 1848 London am
Vorabend einer sozialen Revolution zu stehen schien, da stand Charles
Kin g s ley, der Pfarrer von Eversley, in einer Arbeiterversammlung
auf und erklärte bebend und, nach seiner Weise, stotternd: „Ich bin
ein Pfarrer der Kirche von England und ein — Chartist" (was so viel
sagen wollte als bei uns „Sozialdemokrat"). Kingsley selbst war ein
Schüler vvn Frederick Denison Maurice, Pfarrer von Lincolns
Inn Fields in London. Dieser Mann, der ein treuer Sohn der Kirche
von England war, diese aber in einem weiten und großen Sinn
verstand, muß durch feine Predigten und feine Schriften, aber mehr noch
durch feine geweihte Persönlichkeit einen außerordentlichen Einfluß
ausgeübt haben. Ein Mann von der Bedeutung Kingsleys redet immer
nur in der tiefsten Verehrung von ihm als seinem „Meister". Von
ihm ist jene scheinbar rasch wieder erloschene, aber glänzende und
äußerst wirksame Bewegung ausgegangen, die als erste dieser Art mit
dem Namen „christlicher Sozialismus" bezeichnet wurde. Zu ihm
gehört seinem ganzen Wesen und Wirken nach auch der herrliche Fre-
derick Robertson, ber Prediger von Brighton. Kingsley und
Robertson aber sind nicht nur unter dem Einfluß von Maurice,
fondern ebensosehr, Robertson sogar noch viel mehr, unter dem von
Thomas Carlyle gestanden, dessen gewaltige Stimme in England
nicht nngehört geblieben war.°) An ihn hat sich dann ein John

') Trotzdem der Weltkrieg alles Interesse in Anspruch nimmt, habe ich mich
auf Wunsch meiner Freunde entschlossen, diese „englischen Eindrücke", die ich vor
dem Ausbruch des Krieges niedergeschrieben habe, zu veröffentlichen. Sie mögen
vielleicht gerade jetzt den Wert haben, daß sie die vielen Vorurteile zerftreuen
helfen, die bei uns über England und englisches Wesen noch so vielfach herrschen,

2) Ich halte Carlhles sozial-politische Schriften, besonders „Chartismus" und
„Einst und Jetzt", immer noch für die umfassendste und tiefste Orientierung über
den Sinn der sozialen Frage. Trotzdem die moderne Arbeiterbewegung darin nicht
zu ihrem Rechte kommt und das Carlylesche Ideal nicht ohne weiteres brauchbar
ist, fcheint mir Carlyle doch im höchsten Grade „aktuell" zu sein.



— 375 —

Ruskin angeschlossen, der wieder auf andere Weise, aber im gleichen
Geiste, dem Evangelium des Mammons das Evangelium der Arbeit
als eines Gottesdienstes entgegenstellte. Unter dem Einfluß dieser und
verwandter Geister (von denen wohl besonders anch William Morris
zu nennen wäre und vielleicht auch der schottische Prediger Thomas
Chalmers) hat sich in England eine Denkweise ausgebildet, die man
ethischen und religiösen Sozialismus nennen könnte. Es ist nicht Sozialismus

im Sinne des kommunistischen Manifestes und des Erfurter
Programms, aber es ist die Ueberzeugung, daß unser wirtschaftliches
System auf falschen Grundlagen ruhe und darum umgebildet werden
müsse. Diese Denkweise beherrscht eine große Zahl der feinsten und
edelsten Geister Englands und beeinflußt mehr oder weniger alle Kreise,
in denen ein höheres geistiges Leben zuHaufe ist. Daraus erklärt sich

zum Teil die Tatsache, daß in England das soziale Denken der bürgerlichen

Kreise auf einer so viel höheren Stufe steht, als bei uns, und
die Beschränktheit und Philisterei in diesen Dingen, die bei uns die
Herrfchaft hat, dort ganz entschieden als Zeichen geistigen Plebejertums
erscheint. Die sozialistische Gesellschaft der Fabier, die sich aus den
hochgebildeten Kreisen zusammensetzt und der Leute wie Bernhard Shaw
und das Ehepaar Webb angehören, ist nur ein Ausdruck dieses Geistes.

Aber aus dieser allgemeinen Atmosphäre erheben sich doch auch
wieder entschiedenere und leidenschaftlichere Bewegungen des religiösen
Sozialismus. Das von Maurice uud Kingsley angefachte Feuer ist
in der Kirche von England wieder aufgelodert. Durch Männer wie
Weftcott, Barnett, Scott Holland, Carlyle, Gore und Andere ist eine
mächtige Strömung entstanden, die ihr Werk mit großer Entschlossenheit

wieder aufnimmt und zwar auf Grund der seither so stark
veränderten Sachlage. Man weiß, welch ein flammender Enthusiasmus
hier an Stellen aufgebrochen ist, wo man es am wenigsten erwartet
hätte. Auf dem letzten pananglikanischen Kongreß ist eiuer der geistigen
Führer der Kirche von England nach dem andern mit einem
leidenschaftlichen Bekenntnis gegen den Kapitalismus und für den
Sozialismus hervorgetreten. Es hat sich eine hochkirchliche Gemeinschaft
gebildet, die ausdrücklich auf sozialistischem Boden steht und die eine

Zeitlang allen Ernstes im Sinne hatte, sich der sozialistischen
Internationale anzuschließen. (Gemeint ist die tütrurok. 8«l?ialist t^säSus).
Die Manifeste dieser Gruppe verkündigten einen Sozialismus, der auch
Kautsky und Rosa Luxemburg radikal genug gewesen wäre. Die
verschrieenen „Religiös-Sozialen" wären in der großen Mehrzahl nie so

weit gegangen in der bestimmten Formulierung ihres sozialen Ideals.
Etwas zurückhaltender ist die auch auf dem Boden der Kirche von
England stehende Christlich-soziale Vereinigung (OKrwtiari Social virion),
aber auch sie hat zum Programm die Umgestaltung unserer
Gesellschaftsordnung im Sinne der christlichen Grundsätze. Daß es auch ihr
an Enthusiasmus nicht fehlt, beweist die Liturgie, die wir vor ewiger
Zeit unseren Lesern bekannt gemacht haben. Dieser Geist durchdringt



— 376 —

einen großen Teil der anglikanischen Geistlichkeit. Man kann in der
Westminister-Abbey und in St. Panl ans dem Munde von hohen
kirchlichen Würdenträgern Predigten hören, die man auf die Lippen
eines deutschen Hofpredigers oder Generalsuperintendenten verlegen
muß, um des ganzen Unterschieds zwischen englischen und festländischen
Zuständen inne zu werden. Nichts ist gewöhnlicher, als daß Pfarrer
und Bischöfe der englischen Kirche in Arbeiterversammlungen auftreten,
wo für Lohnerhöhungen und ähnliche Dinge demonstriert wird.

Aber diese Bewegung ist keineswegs auf die Staatskirche
beschränkt. Die Staatskirche ist zwar vorangegangen und diese Tatsache

ist nicht ohne Bedeutung. Das Freikirchenlum, als die
protestantischere Form des Christentums, ist dafür auch individualistischer,
mehr auf die Rettung der einzelnen Seele bedacht, als auf die
Erlösung des Ganzen. Aber die Freikirchen sind nachgekommen. Auch
sie 'weisen glänzende Vertreter des neuen Geistes auf: einen Rhondda
Williams. W. E. Orchard, vor allem den vor kurzem so plötzlich
dahingegangenen Silvester Hörne, der am Basler Kongreß die englische
Predigt hätte halten sollen. Auch Campbell am City Temple ist immer
noch Sozialist, wenn wohl auch ein bischen Salonsozialist. Den
Freikirchen gehört Lloyd George an, wie denn die ganze jetzige Regierung
sich auf die Dissenter stützt; aus den Freikirchen stammen die meisten
der religiös gestimmten Arbeiterführer, aus den Freikirchen die Bruder-
fchaftsbewegung. Fast jede dieser Kirchen hat eine besondere soziale
Vereinigung oder Abteilung für soziale Arbeit. Sie halten sich dem

neuen Geist offen und wenn sie auch nicht immer kräftig aufzutreten
wagen, so fühlen sie doch den Ernst des religiös-sozialen Problems.
Es will doch etwas bedeuten, wenn der Vorsitzende der jährlichen
Konferenz der Freikirchen dieses Frühjahr in seiner Eröffnungsrede
u. a. erklärte:

Die Stimme der Massen verlangt heute Befreiung von den Ueblen, worunter
sie leiden. „Unser ganzes wirtschaftliches System, sagen sie uns. legt den Arbeitern
Lasten und Bedrückungen auf, die durch die bessere Bildung, die sie empfangen haben,
nicht erleichtert, sondern vielmehr stark erschwert werden. Zu lange Arbeitszeit,
ungesunde Arbeitsbedingungen, einförmiges Tagewerk, ungenügende, oft allem Schamgefühl
Hohn sprechende Wohnungszustände, finkende Löhne bei steigenden Lebensmittelpreisen

und vor allem der Hoffnungslosigkeit des Ausblicks in die Zukunft machen
die Lage unerträglich," Dann fügen sie hinzu: „Und Ihr seid dafür zum größten
Teil verantwortlich. Unsere Leiden sind die ökonomische Auswirkung Eurer Lehren
von der Freiheit des Individuums, Freiheit der Vertragsschließung, Freiheit, auf
dem billigsten Markt zu kaufen, unbeschränkte Freiheit des Wettbewerbs und des
Besitzes haben zu der Ausbeutung der Vielen durch die Wenigen und der Knechtschaft

des Arbeiters geführt. Habt Ihr keine Botschaft für die Opfer des heutigen
auf den ausbeuterischen Wettbewerb gegründeten Systems?",,,. Wenn wir, die
Folgen wirtschaftlicher Gesetze nicht beachtend, eine Freiheit genossen haben, deren
Andere durch die gleichen Gesetze beraubt worden sind, so verlangt nun die Freiheit,
womit uns Christus frei macht, daß wir denen, die im Gefängnis sitzen, die Türe
öffnen, sogar dann, wenn wir zu ihnen sagen müßten: „Wenn hohe Dividenden
meinen Bruder zum Straucheln bringen, so will ich, solange die Welt steht, keine
hohen Dividenden mehr haben,"

Das klingt anders als die bei uns bei solchen Anlässen üblichen



— 377 —

Redensarten von der Zunahme des materiellen Sinnes und der
Gefahr der Veräußerlichung des religiösen Lebens (von dem doch sehr
wünschenswert wäre, daß es sich mehr äußerte) oder des Dilettierens
in Sozialpolitik. — Die gleiche Versammlung hat auch eine Resolution
für das Existenzminimum (living wags) und gegen den Krieg
angenommen. Ein Redner faßte die Aufgabe der Kirche in der Behandlung

der sozialen Fragen in folgende Sätze:
„Ihre Aufgabe soll sein: 1, die sozialen Verhältnisse in vollkommene

Uebereinstimmung mit dem Geiste Christi zu bringen; 2, jedem Menschen in einer durch
brüderliche Liebe verbundenen Gesellschaft eine volle und freudige Entfaltung seiner
Persönlichkeit zu ermöglichen; 3, zu diesem Zwecke den Opfern der heutigen
Zustände ihren vollen Anteil an den Gütern der Kultur zu verschaffen; 4. den heute
bevorrechteten und herrschenden Klassen als Ersatz für alles, was in ihren
Vorrechten ungerecht und schädlich ist, Gerechtigkeit zu bringen,"

Diese Darstellung darf natürlich nicht so mißverstanden werden,
als ob diese Gesinnung in der Staatskirche wie bei den Dissentern
die durchaus herrschende sei. Selbstverständlich gibt es auch in England

geistliche Philister, Leute mit sieben Brettern vor dem Kopf,
satte oder streberische Priester, individualistische Aristokraten, denen
diese sozialen Dinge zu grob, Jnneres-Leben-Männer, denen sie zu
äußerlich, Theologen, denen sie zu praktisch sind. Ich habe in London
einer freikirchlichen Versammlung beigewohnt, wo man sich alle Mühe
gab, für die heutigen Freikirchen eine Aufgabe zu suchen, wo aber
auch nicht mit einem Wort die soziale Frage berührt wurde. Natürlich
— die behäbigen Mittelstandsleute, die da unten in den Bänken
saßen, hätten daran wohl keine Freude gehabt. Einer dieser etwas
gar schwärzlichen Herren fand aber sichtlich Beifall bei der
wohlbeleibten uitd wohlgeputzten Dame neben mir, als er betonte, daß
es nicht auf die äußerlichen Dinge ankomme, fondern auf den Glauben
und die Vergebung der Sünden. Auch in der Staatskirche gibt es
Lente genug, die ihre Frömmigkeit vor allem durch Schimpfen auf
Lloyd George bekunden und denen ein Keir Hardie, dieser vollkommene
Edelmann und ernste Jünger Jesu, ein Greuel ist. Aber so verbreitet
diese Art auch in England ist, wie überall, sie ist überlebt und darf
sich nicht mehr recht hervorwagen. Gewisse Redensarten, die bei uns
immer noch Eindruck machen, können drüben nur noch bei Urteils-
losen Erfolg haben. Nebenbei gesagt: auch drüben denkt kein Mensch
daran, das innere Leben, die letzten und tiefsten Wahrheiten des

Christentums irgendwie preiszugeben; im Gegenteil: religiöses und
soziales Erwachen, Bewegung nach außen und Bewegung nach innen
gehen Hand in Hand.

D Wenn sich die Religion so zum Sozialismus verhält, wie
verhält sich dann der Sozialismus zur Religion? Diese Frage ist viel
schwieriger zu beantworten. Man weiß zwar, daß drüben die
sozialistische Arbeiterschaft durchaus nicht ohne weiteres Archen- oder
religionsfeindlich ist, wie die festländische Sozialdemokratie. Es gibt
zwar auch in England eine von Deutschland beeinflußte Gruppe von



— 378 —

Sozialisten, die sich bemüht, die abgestandenen religiösen Phrasen,
an die wir durch die sozialdemokratische Literatur zweiten und dritten
Ranges gewöhnt sind, an den Mann zu bringen und die Männer
wie Keir Hardie, Ramsay Macdonald, Philipp Snowden, Arthur
Henderson am liebsten vor ein Ketzergericht schleppten, aber sie haben
keinen ernstlichen Erfolg.

Die Ursachen dieser Abweichung von der Haltung der festländischen
sozialistischen Arbeiterschaft sind nun zum großen Teil schon berührt.
Man ist der Arbeiterschaft und überhaupt dem sozialen Problem in
England von Seiten der religiösen Kreise anders begegnet als bei uns.
Dazu kommen allerdings noch zwei weitere Umstände, die aber damit
zusammenhängen. Einmal ist das Christentum in Englands Volksleben
eine viel stärkere Macht als bei uns. Sodann hat es anch eine
volkstümlichere Gestalt. Es hat drüben kein Staatskirchentum gegeben,
das eine Art geistlicher Polizei und ein selbstverständlicher Bundesgenosse

des Kapitalismus und Militarismus, sowie aller reaktionären
Bestrebungen gewesen wäre. Hierin zeigt sich der Segen des Frci-
kirchentums. Dieses ift eben fo stark gewesen, daß die Staatskirche
nicht mehr das werden konnte, was sie auf dem Festlande meistens
gewesen ist. Der laienhafte und demokratische Charakter des Dissenter-
tums erlaubte auch dem Arbeiter und Arbeiterführer eine Teilnahme
am Leben der Gemeinden, die sogar bei uns in der Schweiz
ausgeschlossen war und ist. Eine Reihe von Arbeiterführern sind Laienprediger
(local prsaokors) gewesen oder stnd das nvch. — Alle diese Gründe
erklären die verhältnismäßig freundliche Haltung auch des sozialistischen
Teils der englischen Arbeiterschaft gegen Kirche und Religion genugsam.

Freilich würde man sich auch täuschen, wenn man annähme, daß
der englische Arbeiter im Durchschnitt ein fleißiger Kirchgänger sei.

Eher geht er wohl noch in irgend eine Erweckungsversammlung und
lauscht einem religiösen Freiluftredner, woran es in England nicht
fehlt. Ein Mißtrauen gegen die Kirchen ist weit verbreitet und
Aeußerungen der Kritik an den Kirchen, besonders an ihrer sozialen Haltung,
sind in diesen Kreisen des Beifalls gewiß. Aber antireligiös ist diese

Haltnng doch nicht, das Auftreten des Pfarrers am Begräbnis Orbells
erregte nicht Aufsehen oder Widerspruch. Diese Arbeiterschaft ist bereit,
eine religiöse Botschaft zu hören, sobald diese mit einer sozialen
verbunden ist. Sie stößt sich nicht an Bibellesung, Gebet und am Singen
von Kirchenliedern. Leute, die es wissen müssen, glauben an einen
religiösen Enthusiasmus, der mit dem neu erwachenden sozialen sich
verbinden und die Gestalt des englischen religiösen Lebens verändern
werde. Die dahin gehenden Hoffnungen und Bestrebungen finden einen
bedeutsamen Ausdruck und ein wertvolles Organ in jener religiösen Maifeier

(labour ^VssK), die das Browning Settlement seit einer
Reihe von Jahren veranstaltet und die nun auch bei uns allgemein
bekannt geworden ist. Hier sprechen in der ersten Maiwoche Abend für
Abend die besten Führer der sozialistischen Arbeiterbewegung Englands zn



Z79 —

einer großen Schar von sozialistischen Arbeitern von der Verbindung
zwischen Christus und der Arbeiterbewegnng. Der Leiter des Settlements,
H.erbert Stead, ist in seinem Enthusiasmus für diese Einigung
von Christus und Arbeiterschaft, seiner Liebes- und Glaubenskraft,
feiner Zähigkeit und Hingebung, eine der stärksten Kräfte, die dieses
neue Leben fchaffen helfen. Es hat hier wirklich etwas stattgefunden,
das wir eine Ausgießung des Geistes nennen dürfen. Diese Bewegung
wird wohl sicherlich weiter greifen. Wir müßten kleingläubig sein,
wenn wir nicht das Vertrauen haben könnten, daß sich hier große
Dinge vorbereiten.')

So strebt der Sozialismus der Religion zu wie die Religion
dem Sozialismus.

Nachdem ich die allgemeine Sachlage, wie sie mir erschienen ist,
zu kennzeichnen versucht habe, möchte ich gern noch auf einige
besondere Formen zu sprechen kommen, worin die religiös-soziale
Bewegung sich darstellt und die ihr zugleich als Mittel dienen. Ich
kann damit sowohl das soeben Ausgeführte noch vertiefen als auch
dem im ersten Aufsatz über die Lage der Kirchen Gesagte eine
Ergänzung hinzufügen. Es wurde dort der Eindruck ausgesprochen,
daß die Kirchen, sowohl die anglikanische als die Freikirchen, sich in
einer Krise befänden, die einem Neuen entgegendränge. Ob dieses
Neue sich fchon in einzelnen Neubildungen, neueu Methoden, neuen
Gemeinschaftsformen ankündigt?

Nicht eigentlich neu kann man die Settlements nennen;
denn sie haben zum Teil fchon eine ziemliche Geschichte hinter sich,

wenn man auch bei uns erst in der neuesten Zeit etwas Genaueres
über sie erfahren hat. Was ist ein Settlement? Es ist eine
Ansiedelung und zwar im eigenen Lande, unter den Mitmenschen, die
in der gleichen Stadt wohnen, eine Ansiedelung der Reichen im Lande
der Armen, wobei unter Reichtum und Armut allerdings nicht bloß
ihre materielle Form zu verstehen ist. Es liegt dem Unternehmen
der Gedanke zugrunde, der auch bei uns geäußert worden ist, daß
die oberen Stände die Zustände der Zuluneger besser kennen, als die
des proletarischen Volkes, das mit ihnen in der gleichen Stadt wohnt.
Von dem Vorwurf, der in dieser Erkenntnis liegt, ergriffen, machen
sich Angehörige der sog. höheren Stände auf, um sich in diesem
fremden Lande niederzulassen, und zwar nicht aus Neugierde, zum
Zwecke wissenschaftlicher Forschungen, sondern aus einem sittlichen
Beweggrunde: um den Abgrund, der zwischen den beiden Völkern
klafft, zu überbrücken, und zwar durch persönliches Einstehen, durch
Kameradschaft und Ritterschaft. Diesen Beweggrund hat der ernste
junge Mann kurz und schmerzlich ausgesprochen, der uns das
Mansfield-Settlement im äußersten Osten Londons gezeigt hatte. Als wir

') Es ist sehr zu wünschen, daß sich ein Verleger finde, der eine Auswahl
der an dieser „Arbeiterwoche" gehaltenen Reden zu veröffentlichen bereit wäre, Sie
könnte großen Nutzen stiften. An einem Ueversetzer würde es nicht fehlen.



— 380 —

auf dem Dache des Hauses standen und auf das einförmige Häusermeer

zu unseren Füßen hinnnterschauten, wo so viel ihm nur zu
wohl bekanntes Elend wohnt, da bemerkte ich, die Klassentrennung
sei in England offenbar noch nicht soweit fortgeschritten wie bei uns;
„Es gibt bei uns immer mehr zwei Volker", antwortete er, „die Reichen
und die Armen". — Und wie fassen nun die Settlements die Aufgabe
an, diese zwei Völker zu einander in Beziehung zu setzen? Ueben sie

wohl etwa Liebestätigkeit in großem Stil? Sie üben solche auch,
aber nur nebenbei; ihr eigentliches Werk ist ein anderes: sie wollen
den Bewohnern der Armenviertel „gute Nachbarn" sein. Sie wollen
ihnen die höhere Kultur bringen, die ihnen selbst zugefallen ist, und

zwar ohne Hochmut; denn sie wollen vor allem auch lernen, von
den „Armen" lernen. Sie laden also die „Armen" zu sich ein, bieten
ihnen eine Fülle von Gelegenheiten zu geistiger Ausbildung, edler
Geselligkeit und Freude. Hier sitzen im behaglich ausgestatteten
Salon Arbeiter, Leute von der Straße, Einsame und Schiffbrüchige
aller Art mit den feinsten und edelsten Vertretern der heutigen Kultur
in traulichem aber stets gehaltvollem Gespräch zusammen; hier werden

Vorträge aller Art gehört; hier wird debattiert; wird aus der
Bibliothek ein wertvolles Buch geholt; hier wird auch gespielt, getanzt,
kurz, die Insassen bieten den Nachbarn alles an, was sie haben, vor
allem auch sich selbst. Sie gehen aber auch selbst zu ihren Nachbarn
ins Haus uud knüpfen so freundschaftliche Beziehungen an. So weitet
sich ein Settlement zu einer kleinen Welt aus. Es wird für eine

ganze Gegend ein kultureller Mittelpunkt, ähnlich wie es in alten
Zeiten etwa ein Kloster war. Wie die Mönchsorden in Charakter
und Methoden verschieden waren, so auch diese neuen Orden. Wie
diese Klöster tun die Settlements Pionierarbeit. Sie wollen durch
ihre unmittelbare Berührung mit dem leidenden Volk genau
innewerden, welches seine eigentlichen Leiden sind, und welches die wahre
Hilfe für es wäre. Es sind von den Settlements tatsächlich höchst
wertvolle Anregungen zu sozialen Reformen ausgegangen und vor
allem ist durch sie die soziale Einsicht der geistig führenden Kreise des

englischen Volkes mächtig gehoben worden. England und Nordamerika
find von einem ganzen Netz dieser Kolonien überzogen. Es scheint,

daß diese Art von Wirksamkeit sowohl dem angelsächsischen
Individualismus als auch seinem Kolonisationsdrang und Kolonisationsgenie
besonders gut entspricht — wieder ein Beispiel dafür, wie natürliche
Gaben für das Reich Gottes wertvoll werden können.

Aber wie komme ich dazu, diese Arbeit eine religiös-soziale zu
nennen? Aus verschiedenen Gründen. Einmal darum, weil dieser
Gedanke aus einem religiösen Enthusiasmus und einem religiösen
Verpflichtungsgefühl hervorgegangen ist. Ein Mann ans dem Kreis der

Oxforder Bewegung, Kanonikus Barnett, hat als Leiter des Toynbee-
Settlements der Beweguug einen besonders starken Anstoß gegeben.
Religiöse Begeisterung hat die Bewegung auch weiterhin getragen und



- M -
trägt sie auch bis aus diesen Tag. Sie ist aber religiös-sozial auch
aus dem Grunde, weil sie etwas von franziskanischem Geiste atmet,
ich meine von dem Geiste, dessen stärkstes Verlangen es ist, das Los
der geringsten der Brüder zu teilen. Zwar darf man sich das Leben
der Bewohner dieser Settlements nicht allzu asketisch denken. Sie
leben im Ganzen recht behaglich, sind auch iu Bezug auf ihre Arbeitsleistung

ziemlich frei. Sie wollen eben den Armen Zugang zu einer
andern Welt als der der Armut verschaffen. Man mag darum eher
von einem sozialen Rittertum sprechen. Es ist der Versuch einer
geistigen Gütergemeinschaft auf dem Boden der christlichen Brüderlichkeit

— im Ganzen sicherlich ein herrlicher Versuch. Ich muß gestehen,
daß ich wenig Orte kenne, wo ich als Jünger Jesu — soweit ich ein
solcher bin — so gerne weilte, meine Seele so frei fühlte, wie in einem
solchen Settlement mitten im Lande dcr Armut und Not. Die Tage
und Nächte, wo mir dies Glück zu Teil wurde, gehören zn meinen
schönsten.

Trotzdem mochte ich von diesem Versuch sagen, daß er vielleicht
seine Zeit gehabt hat. Die Aufgabe des Settlements war, Pionierdienste

zu leisten. Gewiß ist diese Aufgabe noch nicht völlig gelöst.
Es stellen sich neue Aufgaben, wie das Browning-Settlement zeigt,
das eigentlich erst jetzt auf die Höhe seiner Wirksamkeit gelangt. Aber
abgesehen davon scheint mir auch hier zu gelten, daß die Entwicklung,
gerade auch durch die Arbeit der Settlements in ein anderes Stadium
getreten ist. Die Zeit der individuellen Unternehmungen ist vorbei,
nun muß eine Bewegung kommen, die die ganze Gesellschaft ergreift,
eine> große Flut, die überall hindringt, in jedes Winkelchen des
Volkslebens.

Aus diesem Gefühl ist die Bruderschastsbewegung
entsprungen; jedenfalls verdankt sie ihm einen großen Teil ihrer Kraft.
— Von der Bruderschaftsbewegung ist in dieser Zeitschrift sv

ausführlich und sachkundig geredet worden (vgl. Neue Wege, Jahrgang
1911, Nr. 7 und 8), daß ich mich hier erst recht auf einige persönliche
Bemerkungen beschränken darf.

Die Bruderschaftsbewegung ist nun unzweifelhaft eine religiössoziale

Bewegnng im genauesten Sinn des Wortes. Sie will religiösen
und sozialen Enthusiasmus zu einer Einheit verbinden und damit eine

Erneuerung der menschlichen Gemeinschaft und einen völligen Sieg
Christi auf allen Gebieten des Lebens herbeiführen. Sie steht auf
dem Boden eines undogmatischen, aber tatkräftigen und praktischen
Christentums und zugleich auf dem Boden eines ebenso undogmatischen,

vielleicht auch etwas zu unbestimmten, aber dafür lebenswarmen
und persönlichen Sozialismus. Ihre Anhänger sucht sie vorwiegend im
arbeitenden Volke und im untern Mittelstand, und zwar bei Männern
und Frauen. Die große Losung, die sie ausgibt, ist das Reich Gottes
auf Erden. Ohne sich feindlich gegen die Kirchen zu wenden, ist sie

doch ihrem Kern nach laienhaft. Man kann sie, trotzdem die Staats-



— 382 —

kirche die Wellen dieses neuen Lebens auch in ihre Kanäle leitet, doch

wohl den besten Beitrag nennen, den der Geist des Freikirchentnms
bis jetzt an die soziale Erwecklung geliefert hat. Sie zeigt, daß das
lebendige Verlangen der Zeit über die vorhandenen kirchlichen
Gemeinschaftsformen hinausgeht und neue Bahnen sucht; sie ist eine
Weissagung dessen, was vielleicht einmal in noch mächtigeren Formen
kommen wird. Ich gestehe, daß ich freudig aufgehorcht habe, als ich

zuerst von dieser Bewegung vernahm. Sie schien mir in mancher
Beziehung die Erfüllung dessen zu fein, was mir als das Ideal einer
kommenden religiösen Gemeinschaft vor Augen stand.

Hat sich mir dieser Eindruck bestätigt? Ich gestehe, daß ich hierin
eher eine gewisse Enttäuschung erlebt habe. Jener Enthusiasmus, von
dem die Berichte aus der ersten Zeit der Bewegung redeten, ist mir
nicht recht fühlbar geworden. Vielleicht daß ich es nicht besonders
gut getroffen habe — wie ich denn überhaupt in Bezug auf das Kennenlernen

dieser mir so wichtigen Sache nicht sonderliches Glück hatte —;
vielleicht auch, daß wir Festländer und Theologen zuviel Gedanken
erwarten, wo doch das Leben die Hauptsache ist. Immerhin hat es

mir doch großen Eindruck gemacht, einen solchen großen Raum voll
von vorwiegend dem Arbeiterstande oder den niederen Beamtenklassen
angehörenden Männern zu sehen, die nach der Melodie der Marseillaise
schwungvolle religiös-soziale Lieder fangen und begeistert antworteten,
wenn von sozialer Gerechtigkeit, von der Friedenssache, von der
Verbindung der Sache Christi mit der Sache des Volkes die Rede war.
Es war das doch „ein neues Lied" und eine Verheißung. Auch hatte
ich das Glück, einige Führer der Sache kennen zu lernen, und muß
gestehen: eine solche wirklich brüderliche Herzlichkeit, eine solche kindliche

Lauterkeit des Wollens, einen solchen glühenden Enthusiasmus
und bergeversetzenden Glauben habe ich nvch nicht leicht angetroffen.
Gebt uns ein wenig von diesem reinen Fener und es wird in unsern
Kirchen bald anders werden! Im Herbst soll Kanada „erobert" werden;
in England soll die Botschaft an jeden Mann ohne Ausnahme
herangebracht werden; das Festland wird als zu gewinnendes beständig
im Auge behalten; da und dort hat man ja schon Fuß gefaßt.') Wo
so viel Kraft ist, muß auch eine starke Quelle der Kraft sein und auch
eine große Wirkung eintreten.

Aber es muß eine wichtige Aufgabe sein, diese Kraftquelle offen
zu halten, zu der Ausbreitung die Sammlung zu fügen. Diesem
Zwecke dient besonders die mit den Bruderschaften in enger Verbindung
stehenden Erwachsenenschule (uckult sekool). Hier findet sich ein
kleinerer Kreis von Männern oder Frauen, zwanzig bis dreißig an der

Zahl, zu gemeinsamer religiöser Fortbildung und Vertiefung zusammen.
Das Mittel hiefür sind gewöhnlich Bibelbesprechungen. Leiter ist ein

Pfarrer oder Laie, der eine genügende geistige Ueberlegenheit besitzt.

Durch diese Pläne wird der Krieg nun wohl einen dicken Strich machen.



— 383 -
Hier können Menschen sich im Innersten näher kommen; hier kann
der Arbeiter seine Zweifel aussprechen vder seinen Glauben den

schwankenden Gefährten mitteilen; hier ift eine Werkstätte der
Laienfrömmigkeit, eine Keimzelle wahrer religiöser Gemeinschaft. Diese
Erwachsenenschulen bilden stille Brunnstnben, aus denen sich wohl eines

Tages ein Strom neuen Gotteslebens ins englische Volk ergießen mag.
Einige in einer solchen Schule verbrachte Stunden gehören zu meinen
besten englischen Erinnerungen.

Nachdem ich mich mit einigen besonders bedeutsamen Formen
beschäftigt, worin das englische religiös-soziale Streben sich darstellt,
möchte ich zum Schlüsse noch einmal auf den ganzen Geist und Charakter
des religiösen Sozialismus in England zu spreche» kommen. Er
unterscheidet sich in einigen Punkten von dem festländischen, namentlich dem
schweizerischen.

Er hat zunächst einmal bei allem Enthusiasmus etwas Gesundes
und Praktisches. Er hat nicht Angst, daß er feine Innerlichkeit
verliere, wenn er sich auf praktische Aufgaben einlasse. Jn den letzten
Wochen des Juni sind in Swanwick in Mittelengland Verterter aller
religiös-sozialen und religiös-sozialistischen Vereinigungen von England,
Anglikaner, Römisch-Katholiken, Freikirchler aller Art zu einer
eingehenden Besprechung der Landfrage zusammengekommen. Daß sie als
realistische Engländer da bloß schöne Reden gehalten hätten, ist nicht
anzunehmen, und wenn man ihnen Dilettantismus vorgeworfen hätte,
dann hätten sie wohl erwidert: „Kann man eine Sache kennen lernen,
ohne zunächst einmal anzufangen?" Die ganze Bewegung hat sodann
auch eine umfassende, weitherzige Art; sie hält sich frei von allem
sektenhaften und methvdistischen Wesen (im üblen Sinn des Wortes),
sie liebt freie Luft und Sonnenschein. Darin kann sie uns Vorbild
sein; sie steht damit in wohltuendem Gegensatz zu gewissen künstlichen

Schwierigkeiten, die bei uns die gute Sache bedrohen. Da
ist auch kein unfruchtbares Theoretisieren und Theologisieren, wie es
die Gefahr der deutschen Art bildet, sondern ein frisches Anfassen,
eine erquickliche Verbindung von Glauben und gesundem Menschenverstand.

Auf der andern Seite mag die Bewegung, wie sie fich bei
uns darstellt, auch ihre Vorzüge haben, wie die englische die Fehler
ihrer Tugenden hat. Es fehlt dieser vielleicht da und dort an einer
genügend tiefgehenden und radikalen Problemstellung. Man versucht
vielleicht zu rasch, Aufgaben mit dem Willen zu lösen, die vielleicht
noch innerlich durchdacht, durchlebt werden müssen. Man vergegenwärtigt

sich vielleicht etwas zu wenig die Größe der Gegensätze, die
heute aufeinanderstoßen. Es ist mir aufgefallen, wie wenig grundsätzlich

das Kirchenproblem angefaßt wird.') Jn diesen Punkten

') Immerhin lese ich soeben in einem führenden religiösen Blatte: „Wir
werden uns früher oder später mit dem in dem Wort „Kirche" enthaltenen Problem



— 384 —

sind wir vielleicht einen Schritt weiter; wir haben vielleicht die
Probleme schärfer herausgearbeitet; haben die Verbindung von Religiös
und Sozial mehr in die Tiefe verfolgt, wenigstens soweit gedanken-
mäßige Erfassung in Betracht kommt. Doch sage ich dies ohne
festländische Selbstüberhebung. Es ist vielleicht ein Irrtum, jedenfalls
aber nicht ein dem Hochmut entsprungener.

Ich komme auf die zuletzt angedeuteten Gedanken iu meinem
Schlußaufsatz wieder zurück und knüpfe daran bloß noch eine Frage,
die ihre völlige Beantwortung ebenfalls erst das nächste Mal finden
soll: Haben wir Ursache, diese ganze englische Bewegung zu beneiden
und uns im Vergleich damit arm vorzukommen? Jn mancher Hinsicht
ohne Zweifel. England hat mehr gegenwärtigen Besitz als wir.
Seine Lage ist freundlicher. Es bestehen dort noch nicht die furchtbaren

Spannungen, die unser Leben zerreißen. Manches ist drüben
gerade darum möglich, weil diese Gegensätze nicht vorhanden sind. Der
ethische und religiöse Sozialismus Hütte einen schwereren Stand, wenn
drüben eine Sozialdemokratie wäre, die sich zu Kirche und Christentum
ahnlich wie die festländische stellte, oder auch ein mächtiges Bauerntum!
Oder sollen wir umgekehrt sagen, man habe drüben keine solche
Sozialdemokratie und keinen so ausgeprägten Klassenkampf, weil die Religion
sich zu dem sozialen Problem anders gestellt habe als bei uns?

Wie sich dies auch verhalte, so möchte ich sagen: daß wir die
schwerere Lage haben, bedeutet für uns auch die Möglichkeit noch größeren
Gewinnes. Unser Kampf ist größer, aber vielleicht auch der Sieg desto
schöner. Wir müssen desto tiefer graben, desto schärfer Fragestellungen
finden, unsere Hoffnung desto höher stellen. Was die Engländer haben,
ist mehr als wir besitzen, aber vielleicht steht uns mehr in Aussicht.
Das ist in der Tat mein Eindruck: die Engländer haben mehr Gegenwart,

wir vielleicht mehr Zukunft.
Doch davon ist das nächste Mal mehr zu sagen.

(Schluß folgt.) L. Ragaz.

gründlich zu befassen haben. Es ist das anfechtbarste der Worte, die in unserem
heutigen religiösen Leben eine Rolle spielen und es wird das Sturmzentrum der
Zukunft sein. Hat Jesus Christus eine Kirche gründen wollen und wenn Ja, steht
das, was er wollte in irgend einer lebendigen Beziehung zu den Institutionen, die
heute sich diesen Titel anmaßen? Haben mir nicht unsere Zeit dazu verwendet,
„die Kirche" zu fördern, während wir uns hätten mühen müssen, das Reich Gottes
auf Erden zu bauen." So schreibt ein Pfarrer! Schade, daß man ihm nicht
zur Abkanzelung einen unserer großen Kirchentheologen schicken kann l

Auch von Or. Forsyth, dem Leiter des Predigerseminars der Kongrega-
tionalisten, habe ich eine Predigt gehört, die dieses Problem sehr tief und tapfer
anfaßte und die mich aber freudig überraschte, weil ich diesen Ton sonst kaum
gehört hatte.



- 467 -
gelingen kann, eine wahre Menfchheitskultnr zu begründen und

zu fördern, solange sie sich nicht völlig losreißt von dem, was wir
jetzt Kultur nennen. Man vergißt aber auch, daß in jedem Volk etwas
Großes liegt, das von ihm selber und von den andern Völkern hoch zu
achten ist. und das nach der endgültigen Absage an diese Kultur
der Roheit und Gewalt neuer Expansion fähig ist. Daher jetzt
auf allen Seiten Verkennung und Haß.

Darum haben wir die Pflicht, eine Beurteilung zu fördern,
die nicht der herrlichen Weite und Lebendigkeit der Welt Gottes
Eintrag tut. Darum sprach ich hier von einem der lebendigsten
und reinsten Gedanken Gottes, dessen Verstümmelung eine schwere,
unheilbare Selbstverstümmelung unserer Welt wäre. I. Matthieu.

z. Aas wir von EnglanS lernen Können.

(Englische Eindrücke. IV.)

Jn einem letzten Artikel möchte ich versuchen, noch einige
allgemeine Betrachtungen anzustellen, die sich an das bisher Gesagte
anschließen und wohl auch geeignet sind, es richtig abzuschließen.

Ich gehe dabei von einer Fragestellung aus, die sich nun fast
von selbst aufdrängt, die mir aber auch erleichtert, aus der Fülle
dessen, was sich nun noch zudrängt, eine Auswahl zu treffen: Was
können wir von England lernen

Die Antwort, die ich zuerst gebe, mag etwas paradox klingen:
wir können von England lernen, größer und freier
zu werden.

Das ist in der Tat ein Eindruck, der sich dem Schweizer, und
ich glaube dem Festländer überhaupt, bald aufdrängen muß, wenn er

Dieses letzte Stück meiner „englischen Eindrücke" ist genau in der vorhandenen
Form in der zweiten Hälfte des Juli geschrieben worden. Es sollte ein Teil eines
der Lage und den Aufgaben der Schweiz gewidmeten Heftes sein. Diesem Zwecke
sollte die Kritik schweizerischer Zustände diene», die in dem Artikel enthalten ist, die
aber in dem Hefte eine positive Ergänzung gefunden hätte. Nun mag, unter völlig
veränderten Umständen, der Aufsatz dem Zwecke dienen, der gerade dieses Heft
beherrscht: zu zeigen, wie viel Gutes und Großes in jedem der"Völker ist, die sich

heute zerfleischen.
Man wird mir zwar vielleicht die Frage entgegenhalten, ob nicht die

Teilnahme Englands am europäischen Krieg meinem im Großen und Ganzen so

günstigen Urteil über England Unrecht gebe. Darauf antworte ich, daß ich alles in
meinen Aufsätzen Gesagte auch jetzt noch vollständig aufrecht erhalte. Wie ich schon
in meinem Aufsatz „Ueber die Ursache des Krieges" angedeutet habe, sind es sehr

ehrenhafte politische Gründe, die England in diesen Krieg getrieben haben. Das
möchte ich gegenüber dem üblichen, durch die Unkenntnis englischer Dinge und viel
Uebelwollem erzeugten Vorurteil betonen. Wenn es nicht den Tolstoischen Standpunkt

einnehmen wollte, der freilich der höchste ist, so konnte es nicht anders. Es
ist wie die andern Völker in die gewaltige Tragödie hineingezogen worden, und
aus dem gleichen Grunde, aber es ist dadurch so wenig wie sie ein irgendwie
verächtliches Volk geworden. Wie sie muß es den Weg der Buße gehen, aber wir
dürfen auch von ihm das Größte und Beste erwarten.



— 408 —

Nach England kommt: es ist eine größere und freiere Welt als die
unsrige. Was die Größe betrifft, so hat dies nicht nur den
selbstverständlichen Sinn, daß ein Weltreich, wie das englische, einen weiteren
Horizont besitzt, als ein Land wie die Schweiz und daß die Dinge
dort ein anderes Kaliber zeigen als bei uns ; es foll vielmehr sagen,
daß auch das geistige Leben einen größeren Stil hat. Das wird
ja zum Teil mit der äußeren Größe zusammenhängen und man mag
das Wort anführen: „Im kleinen Kreis verengert fich der Sinn, Es
wächst der Mensch mit seinen größern Zwecken." Der Engländer ist
gewohnt, bei seinen materiellen und geistigen Unternehmungen stets
die ganze Welt ins Auge zu fassen; er denkt von Natur ökumenisch;
er bekommt damit eine gewisse Weitsichtigkeit; seine Maßstäbe werden
größer; die Kleinlichkeit findet keinen rechten Nährboden. Es vollzieht
sich damit ein doppelter Vorgang. Der Einzelne bekommt eine große
Bedeutung; es ist ihm eine fast unbegrenzte Wirksamkeit eröffnet.
Wenn er der Mann dazu ist, so mag er von London aus ein Stück
Weltregierung in die Hand bekommen. So vernimmt ein junger Klerk
(Kommis) von den Greueln, die im belgischen Kongo geschehen. Er
sagt sich: „Das muß anders werden!" Er geht ans Werk; er gründet
eine Gesellschaft, die sich über die ganze Welt ausbreitet; er rüttelt
die öffentliche Meinung auf; er gewinnt die bedeutendsten Männer
und Frauen Englands für sich; er beunruhigt die Politiker — und eines
Tages hat er seinen Willen in der Hauptsache durchgesetzt; der
Londoner Kommis hat ein Werk getan, das Könige und Minister nicht
zu tun vermochten und das unmöglich schien. Dieser Kommis Morel
— das ist sein Name — ist aber nicht eine Ausnahme, fondern ein
Typus. Es ist der Typus des conqueror (Eroberer) auf dem
Gebiete des geistigen Lebens, der drüben so häufig auftritt und der auch
wieder beweist, wie gewiffe auf dem Boden des natürlichen Lebens
gewachsene Eigenschaften dem Reiche Gottes dienstbar werden können.
Aber wenn so dem Einzelnen gleichsam unbegrenzte Möglichkeiten
geboten werden, so tritt doch wieder alles Kleinmenschliche, das, was
wir mit wunderlichem Sprachgebrauch das „Persönliche" zu nennen
pflegen, mehr zurück. Man hat nicht Zeit, es wichtig zu nehmen,
man hat Besseres zu tun, als sich um die Warze auf dem Gesicht seines
Nächsten zu bekümmern. Es sind die Sachen, auf die es ankommt,
nicht der „persönliche" Krimskrams. Man spürt, wie das englische
Leben weit mehr als das unsrige von Sachen beherrscht ist; es heben
sich bestimmte politische, soziale, sittliche, religiöse Kämpfe und
Bestrebungen mit einer gewissen plastischen Deutlichkeit hervor, sodaß der
menschliche Kleinkram dagegen zurücktreten muß. So entsteht jener
scheinbare Widerspruch, daß der Engländer (wie der Amerikaner) auf
der einen Seite vicl „persönlicher" ist als wir und daß in diesem
Sinne ein Kultus der „Persönlichkeit" getrieben wird, den wir bei uns
mit Recht nicht ertrügen und auf der andern Seite doch die Sache viel
mehr gilt als bei uns. Es ist bei uns genau umgekehrt: wir dulden kein



— 409 —

starkes Hervortreten der „Persönlichkeit" und auf den ersten Blick könnte
man wohl meinen, das geschehe, damit die Sache desto reiner hervortreten

könne; aber wenn wir dann sehen müssen, wie der Geist der
„persönlichen" Eifersüchtelei, Empfindlichkeit und Gehässigkeit, wie
törichtes oder verleumderisches Geschwätz die fachlichen Bestrebungen
wie ein giftiges Schlingkraut umspinnen, so daß man von der Sache
zuletzt kaum mehr etwas sieht, so werden wir diese Art, das
„Persönliche" niederzuhalten, schwerlich mehr einer besonderen Sachlichkeit
des Denkens zuschreiben, sondern — nun, sagen wir: etwas ganz
Anderem; dann werden wir auch die englische Art mit andern Augen
ansehen. Dann wünschten wir, daß wir einige Hunderte von denen,
die bei uns in Kirche, Schule und Staat das Wort führen, aus
unserer muffigen Atmosphäre herausnehmen und für einige Zeit in
jene freiere Luft unter jenen weiteren Horizont versetzen könnten. Eine
solche Luftkur würde Vieles an unseren Zuständen bessern. Erst wenn
wir drüben einmal recht aufgeatmet Huben, erfahren wir so recht, was
für eine Stickluft wir manchmal in unserer heimatlichen Engigkeit atmen.
Wie wohltuend sticht gegen unser heimisches Philistertum schon die Art
ab, wie der Engländer den Gegner seiner Ansichten behandelt. Bei
uns gilt ein solcher meistens noch als ein mehr oder weniger dummer
oder schlechter Menfch. Von der Freiheit, die darin besteht, daß man
den Andern sein eigenes Gesicht haben und seinen eigenen Weg gehen
läßt, ist gerade in unserer „freien Schweiz" befonders wenig vorhanden.

Weil wir in einem kleinen Hause beieinander wohnen, meint
jeder das Recht zn haben, den Andern beaufsichtigen zu dürfen und
eine Abweichung von unseren Wegen beantworten wir mit der
Entrüstung des Philisters und Schulmeisters. Gerade diese Freiheit aber,
die sehr viel mehr wert ist als alle „Volksrechte", ist in der
angelsächsischen Welt besonders stark ausgebildet. Es liegt dort den
Menschen viel ferner, sich darüber zu entrüsten, daß der liebe Mitmensch
einen anderen Gang hat als wir selbst; es lebt dort eine gewisse Freude
an jeder kräftigen Eigenart, auch wenn sie einem selbst nicht bequem
ist. Ein Anarchist wie Fürst Krapotkin, dem schweizerischer Polizei-
und Philistergeist den Aufenthalt auf unserem Boden verunmöglicht hat,
genießt dort in allen Kreisen, auch kirchlichen, die höchste Verehrung.

Das ist der prachtvolle und unschätzbare Individualismus,
der sich auf angelsächsischem Boden entwickelt hat. Er mag zu allerlei
Auswüchsen führen, mag zu einer Sucht nach dem Originellen und
Auffallenden werden, aber er trägt eine herrliche Frucht, deren Wert
alle diese Auswüchse bei weitem aufwiegt: die Achtung vor der
Individualität und Persönlichkeit des Anderen wie vor der eigenen.
Daraus entspringt die ritterliche Art, wie man im öffentlichen
Leben den Gegner behandelt. Dies tritt besonders auch in der
Stellungnahme zur sozialen Bewegung hervor. Man wundert sich

nicht, daß ein Pfarrer oder Bischof, ein Schriftsteller oder Philanthrop
Sozialist wird und es fällt niemanden ein, ihm deswegen sein Ver-



^ 410 —

trauen zu entziehen oder ihn als gefallenen Engel zu betrachten.
Harry Orbell gestorben war, da war es ein konservativer Lord, dcr
in einer Londoner Stadtverordnetensitzung eine Gedächtnisrede^ auf
ihn hielt und beantragte, daß fich der Rat zu seinen Ehren erhebe.
So verbreitet sich ein Geist der Freiheit über das englische Leben,
den man einatmet wie frische Meerluft. Er zeigt sich unter andern:
auch in der Abwesenheit aller polizeilichen Bevormundung.
Wenn man eine zeitlang drüben geweilt hat, wird man es mit
Entzücken inne: das ist ein Land, über dem kein Polizeistock schwebt!
Selbstverständlich gibt es drüben anch eine Einrichtung, die Polizei
heißt, aber die Polizei ist nicht das Argusauge, das ausspäht, wo es
den Bürger bei irgend einem Versehen ertappen kvnnte, sundern die

Freundin nnd Beraterin des Publikums. Das Sinnbild dafür ist der

Polizeimann, der an den Straßenkreuzungen steht und mit dem Wink
seiner Hand den brausenden Strom des Wagen- und Menschenverkehrs
regelt. Die Freundlichkeit und Gutmütigkeit dieser Londoner
Polizeimänner ist einfach fabelhaft, ein rechtes psychologisches Wunder. So
zeigt auch das Militär eine andere Haltung als bei uns. Es ist
bezeichnend, daß Soldat und Offizier, wenn sie ausgehen, keine Waffe tragen
dürfen; mit einem leichten Stöckchen kommen sie daher. Das Auftreten ist
viel weniger als anderwärts vom Streben nach Schneidigkeit beherrscht.
Eine Wachtparade, der wir beiwohnten, bot ein ganz anderes Schauspiel,

als etwa eine, wie man sie in Deutschland sieht; der Regimentshund,

der von einem knabenhaften Soldaten mitgeführt wurde, die

zum Teil phantastische Tracht, die Musik, die Haltung der Mannschaft,
alles war viel menschlicher, poetischer, viel weniger maschinenhaft als
bei uns. Ich zweifle nicht daran, daß auch in der Kaserne und auf
dem Exerzierplatz die Behandlung des Soldaten eine viel freiere, viel
mehr von der Achtung getragene sein wird. England ist eben, wie
die Vereinigten Staaten, keine militarisierte Nation. Der Engländer
ist, wie der Amerikaner, persönlich ein sehr tapferer Mensch, in
moralischer wie in physischer Hinsicht, aber ein gewisser Antimilitarismus
liegt der Mehrheit dieser Völker im Blute, sie hassen insbesondere jedes
militaristische System. — Das Gleiche gilt endlich von dem Verhalten
der Beamten gegen das Publikum. Von der Grobheit und Unfreundlichkeit

des Tones, der bei uns immer mehr Sitte zu werden scheint,
keine Spur. Der Engländer ließe sich auch nicht gefallen, was wir
„freie Schweizer" uns von vielen unserer Post-, Telegraph-, Eisenbahn»
und Trambeamten gefallen lassen. Auch nicht ein unhöfliches Wort
habe ich bei all den vielen Anlässen, die mich mit Beamten in
Berührung brachten, gehört. Und so ist überhaupt der allgemeine
Verkehrston von einer sehr viel größeren Höflichkeit und Feinheit als bei

uns, bis zum allerärmsten Volk herunter. Das ist Freiheit. Dieser
Freiheitssinn erklärt auch Vorgänge, die bei uns unverständlich wären,
z. B. das Verhalten der Regierung gegen die widersetzlichen irischen
Offiziere und die Rebellion der Ulsterleute. Der Staat ist drüben



- 411 -
eben nicht eine unpersönliche Maschinerie, die von den Bürgern
unbedingte Unterwerfung fordert, sondern die Organisation, wodurch ein
freies Volk seinem Freiheitswillen Ausdruck verschafft. Diese
Auffassung mag Uebel im Gefolge haben, aber es bleibt doch eine große
und herrliche Sache um diese englische Freiheit.

Woher stammt diese Freiheit, woher dieser ganze Geist? Wir
kommen damit auf eine zu Anfang dieser Betrachtungen entstandene
Frage zurück. Ist dieser Geist im letzten Grunde aus der Tatsache
zu erklären, daß der Engländer Bürger eines Weltreiches ist? Jn
diesem Falle hätte es keinen Sinn, uns Schweizern den englischen
Spiegel vorzuhalten; denn wenn der Engländer durch seine Zugehörigkeit

zu einem Weltreich groß und frei würde, müßten wir wohl durch
die Zugehörigkeit zu einem Kleinstaat klein und unfrei werden. Geht
es aber an, auf folche Weise den Geist aus der Umwelt zu erklären?
Wie, wenn die umgekehrte Behauptung richtig wäre, daß es eben
dieser Geist sei, der das englische Weltreich geschaffen, daß also nicht
das Imperium den Geist erzeugt hätte, sondern der Geist das
Imperium? Das ist in der Tat meine Ansicht. Wir müssen tiefer graben,
wenn ivir zn den wahren Quellen des Größten am englischen Leben
gelangen wollen. Führen mir daher den Gedankengang, den wir
bisher verfolgt, noch einen Schritt weiter.

Was mir am englischen (wie am amerikanischen) Kulturleben
immer wieder stark aufgefallen ist, das ist die Tatsache, daß darin viel
mehr Ethos liegt als im unsrigen, d. h. daß es viel mehr vvn starken
sittlichen Kräften durchflutet ist. Das mag als eine auffallende
Behauptung erscheinen; sind wir doch gewohnt, mit einem gewissen Hochmut

auf den „Krämergeist" und die Dollarmacherei der Engländer
und Amerikaner und besonders auf die politische Korruption, die bei
diesen sich breit macht, hinzuweisen. Aber dieser Hochmut stammt,
wie der meiste von dieser Art, einfach aus der Unwissenheit. Was
Krämergeist und Dollarjagd betrifft, so stehen wir hinter Engländern
Amerikanern nur infofern zurück, als wir weniger tatkräftig sind und
weniger Möglichkeiten haben, und in Bezug auf die politische Korruption
ist nicht zu vergessen, daß sie für ein Land wie die Vereinigten Staaten
nicht das Gleiche bedeutet, was sie bei uns bedeutete, und daß starke
Kräfte an ihrer Bekämpfung tätig find. Auf alle Fälle aber steht mir
fest, daß in diesen Völkern eine sittliche Krast vorhanden ist, die uns
fehlt. Wenn ein neues sittliches Ideal auftaucht, ein sittlicher Kampf
nötig wird, dann erwacht in ihnen ein Enthusiasmus, der bei uns
für solche Dinge nicht zu haben ist, und dieser Enthusiasmus ist kein

Strohfeuer, sondern setzt sich in tatkräftiges und ausdauerndes Handeln
um. Wenn irgend ein großes Weltunrecht geschieht und wir uns nach
Abhilfe umsehen, dann müssen wir uns zuerst nach England oder
Nordamerika wenden. Die realpolitischen, ethischen, religiösen Theorien,
womit wir alles zu rechtfertigen wissen, können dort keine rechten
Wurzeln schlagen. Die sittliche Forderung ist viel selbstverständlicher.



— 412 —

Ein ethischer Energismus ist recht eigentlich die Seele ihres Geisteslebens.

Er ist wie ein unterirdisches Feuer, das von Zeit zu Zeit in
mächtigen Flammen ausbricht. Dieser Geist ist es auch, aus dem
letztlich der Freiheitssinn und die Größe des Denkens stammen, die
wir am englischen Kulturleben so hoch schätzen.

Nnd woher stammt nun dieser Geist selbst? Nun sagen wir
unser letztes Wort: er strömt aus religiösen Tiefen! Und zwar
ist es im Besonderen der Geist des Kalvinismus, der dieses Größte
gewirkt hat, was die englische Welt uns zeigt. Aus seinem gewaltigen
sittlichen Ernst ist er entstammt. Es ist der Geist des Kalvinismus,
der mit solch ungeheurer Wucht darauf drängt, daß die Welt geheiligt
werde und in all ihren Ordnungen die Ehre Gottes ausdrücke; es ist
der Kalvinismus, der den Einzelnen hoch erhebt, indem er ihn zum
Gegenstand des ewigen göttlichen Erwählungsratschlusfes macht und
der zugleich allen menschlichen Hochmut demütigt unter die Herrlichkeit
Gottes; es ist der Kalvinismus, der jeden Einzelnen nötigt, all sein
Leben mit strengem Ernst unter das Gesetz Gvttes allein zu stellen
und den Glanz und Flitter der Welt, Ehre, Vergnügen, unter
Umständen auch Kunst und Literatur, gering zu achten. Der Kalvinismus
ist, in einem gewissen Gegensatz zu dem etwas mehr ästhetisch-quietistisch
gestimmten Luthertum, religiöser Energismus. Der heilige und
lebendige Gott fordert, daß die Welt seinem Gesetz allein gehorche.
Aus dieser Quelle stammt das Beste der Kraft Englands; denn die
englische Reformation ist überwiegend durch den Kalvinismus bestimmt.
Und hier sollen nun die Dissenter endgültig zu dem Rechte
gelangen, das ihnen der erste Aufsatz nicht gegeben zn haben scheint.
Die Kraft, aus der das heutige England geboren wurde, ist der
Pur it unis m us, die Reformation des siebzehnten Jahrhunderts,
zu der sich noch die methodistische Erweckung des achtzehnten
gesellte. Wenn das englische Weltreich einen Mann als eigentlichen
Gründer verehren wollte, so müßte es Oliver Cromwell sein, jener
Mann, in dem der Gedanke eines Gottesstaates, der auf Freiheit ruht,
in ewig denkwürdiger Weise Gestalt gewonnen hat. Diese gewaltigen
Bewegungen des siebzehnten (und achtzehnten) Jahrhunderts haben in
das angelsächsische Leben jenen Feuerstrom des sittlichen Enthusiasmus
ergossen, der auch heute noch nicht erloschen ist.

Diese Tatsachen sind es, die den Unterschied zwischen der
englischen Lage und der unsrigen vor allem erklären. England hat in
einer noch nicht so weit abliegenden Zeit große, volksaufwühlende
religiöse Bewegungen gehabt, während die letzte ganz große religiöse
Erhebung des Festlandes vierhundert Jahre zurückliegt. Darum ist der
Boden drüben gleichsam noch wärmer als bei uns. Die Religion ist
viel mehr eine öffentliche, allgemein anerkannte Macht. Es gibt viel
mehr religiöse Gemeinsamkeit. Gemeinsames Beten, Singen,
Gottesdienstfeiern ist noch in einem ganz andern Maß möglich als bei uns;
religiöse Sitte ungleich verbreiteter. Auch der Ton, womit religiöse



— 413 —

Dinge dort in unkirchlichen und antireligiösen Kreisen verhandelt werden,
ist anders als bei uns. Die freisinnige oder freidenkerische Phrase, die
bei uns immer noch so hohen Kurs hat, macht dort keinen Eindruck.
Es ist mehr Tiefe da. Die religiöse Verhandlung hat einen größeren
Stil. Es herrscht nicht so stark der Geist eines verbissenen Dogmatismus

hüben und drüben. Und was mehr ist als das alles: ich habe
das Gefühl gehabt, daß Christus dort eine stärkere Macht
und Wirklichkeit sei als bei uns. —

Es ist aber beinahe selbstverständlich, daß dieses Licht auch seinen
Schatten hat. Nicht das freilich kann die Frage sein, ob es nicht auch
drüben Schatten genug gebe. Daß dies der Fall ist, braucht ja nicht
besonders nachgewiesen zu werden. Ich möchte vielmehr bloß zeigen,
was für Mängel gerade mit den großen Vorzügen des englischen
Wesens zusammenhängen.

Da ist es einmal der Energismus der Engländer, der zu Fehlern
und Entartungen führen kann. Man will wirken, wirken, wirken um
jeden Preis. Dabei kann es geschehen, daß man das Ziel des Wirkens
aus dem Auge verliert und wirkt bloß um des Wirkens willen; jedenfalls

liegt die Gefahr nahe, daß man in eine gewisse Rastlosigkeit und
Fieberhastigkeit des Arbeitens hineinkommt, die zu einer tiefen
Besinnung keine Zeit läßt. Wenn diese Art allgemein wird, stellt sich

natürlich der Geist der Konkurrenz ein. Es will Einer dem
Andern zuvorkommen, eine Gemeinfchaft die andere überbieten. Wer das
nicht mitmachen kann, ist verloren, wer zu Boden fällt, über den geht
die Jagd iveg. Auch bei uns breitet sich ja vom Geschäftsleben her
dieser Geist bedenklich aus, aber drüben ist er zur Herrschaft gelangt.
Es muß dort nvch viel schwerer fein, in Stille und Vertiefung, ohne
Reklame und großen Apparat fein Werk zu tun und seinen Weg zu
gehen. Wo aber Konkurrenz und Reklame herrschen, da ist die Gefahr
überall groß, daß man die Arbeit auf den Schein hin tut. Der
religiöfe Betrieb, wie er drüben üblich ist, hat mir in der Tat vielfach
den Eindruck gemacht, daß er dieser Gefahr noch mehr erliege, als der
unsrige. Mit alledem sind wir auf dem Weg der Anbetung des

Erfolges gewiesen. Diese spielt drüben in der Tat eine große Rolle,
eine noch größere als bei uns. Nicht Ersolg haben ist dort noch mehr
als bei uns ein Todesurteil, Erfolg haben noch mehr als bei uns
eine Rechtfertigung auch fehr minderwertiger Dinge; der Erfolg jedenfalls

der Maßstab, mit dem Menschen und Sachen gemessen werden.
Man muß irgend etwas anfangen, sei es was es wolle, wenn man
nur einiges Aufsehen erregt und ein Stück Macht wird! Daher so viel
Unsinn aufgebracht wird, einfach nur, weil man irgend etwas Neues
beginnen, irgend einen „Bluff" schaffen muß. Das alles, das sei nochmals

gesagt, greift ja auch bei uns reißend nm sich, aber es spielt in
England (um von Nordamerika zn schweigen) eine noch viel größere
Rolle. Dadurch wird man aber durch die Entartung des gleichen
Geistes, der frei machte, wieder unfrei. Denn es gibt keine schlimmere



— 414 —

Knechtschaft als die Anbetung des Erfolges; es gibt wenige Wege,
auf denen man so sicher seine Seele verliert, wie auf diesem. Und
was ist auf dem Gebiete des geistigen Lebens (im geschäftlichen ist
es anders) das Ende der Jagd nach dem Erfolg? Erfolglosigkeit im
tieferen Sinne — Unfruchtbarkeit.

Diese Entartung einer großen Tugend kann aber auch in einer
feineren Form auftreten. Es ist mir immer wieder aufgefallen, wie
der Engländer, auch der edelste und frömmste, leicht geneigt ist, etwas
machen zu wollen, wo man nach unserer Meinung werden lassen

muß. Ihre Tatkraft verführt sie dazu, Entwicklungen, die nach unserer
Meinung ausreifen müssen und nur von Gott gewirkt werden
können, selbst herbeiführen zu wollen. Sie halten in diesem Sinn
nichts für unmöglich; sie glauben, daß es nur an unserem Eifer fehle,
wenn die Dinge nicht gingen, wie sie gehen sollten; sie lächeln und
geben uns höflich (ausnahmsweise auch unhöflich) zu verstehen, daß
wir kleingläubig seien, wenn wir vvr überstürzten Erzwingenwollen
von Entwicklungen warnen, die wir vielleicht nvch heißer ersehnen als
sie und an die wir vielleicht weit mehr Herzblut wenden. Damit
hängt zusammen, daß sie leicht die Organisation überschätzen. Weil
sie dazu noch Meister im Organisieren sind, so ist dieses ihnen eine
Lust. Ist dann eine Organisation da, so meinen sie leicht, auch die

Sache, für die die Organisation ein Ausdruck sein soll, sei da. Das
scheint mir, um ein uns befonders nahe liegendes Beispiel zu nennen,
ein Fehler zu fein, den auch der ausgezeichnete John Mott begeht.
Ohne unsere geistige Lage zu kennen und ohne sich ernstlich Mühe zu
geben, sie kennen zu lernen, fährt er mit seiner Conqueror ^ Tatkraft
unter uns, gründet feine Sektionen des studentischen Weltbundes,
seine Bibelkränzchen und so fort, und stürmt weiter in der Gewißheit,
nun wieder eine neue Universität für Christus erobert zu haben,
während tatsächlich alles so ziemlich beim Alten bleibt, fo lange der
Geist sich nicht einstellt. Aber fo ist es eben: wir sagen: „Zuerst
muß der Geist da sein, dann kommt die Form von selbst"; sie aber:
„Schafft eine Form, der Geist versteht sich von selbst"; wir lassen
gelegentlich den Geist in Formlosigkeit zerfahren, verlieren ob lauter
Geistigkeit den Geist oder verachten die Form so stark, daß wir —
beständig über die Form miteinander streiten, sie aber verfallen der
Gefahr, ob der Freude an der Organisation die Frage zu vergessen,
ob auch der Geist da fei, der die Organisation beleben könne; wir
kommen ob dem Theoretisieren nicht zum Handeln, sie kommen ob
dem Handeln nicht zu genügender Herausarbeitung und Prüfung der
Wahrheit, vou der das Handeln getragen sein muß. Immer wieder
habe ich mir sagen müssen, daß sie drüben ob lauter Tatkraft und
Enthusiasmus die Frage nach dem Geist im soeben geschilderten Sinne
etwas vernachläßigen und habe den schon im letzten Aufsatz geäußerten
Eindruck gehabt, daß wir in der theoretischen Verarbeitung der
Probleme vielfach schärfer nnd tiefer seien.



— 415 —

Damit ist auch schon eine abschließende Antwort auf die Frage,
was wir von England lernen können, vorbereitet. Ich möchte sie so

zu fassen versuchen: Wir können von England sehr viel lernen,
aber wir sollen es nicht nachahmen. Ich gestehe wenigstens,
daß ich nicht von einer einzigen Einrichtung und Arbeitsmethode,
die ich drüben angetroffen, Hütte sagen mögen: „Die möchtest du gerade
so wie sie ist, nach der Schweiz verpflanzen." Nehmen wir die Settlements:

wir haben keine fo riesigen Städte wie England, keine solchen

„slulris", keinen solchen Abgrund zwischen der Welt der Reichen
und der Armen, als daß diese Form für uns einen Sinn hätte.
Nehmen wir die Bruderschaften: hier ist umgekehrt bei uns der Gegensatz

zwischen der bürgerlichen Welt und der sozialdemakratischen Arbeiterschaft

zu groß, dazu das religiöse Erbe, von dem wir zehren, zu klein,
als daß eine solche die Klassen überbrückende religiös-soziale Gemeinschaft

schon möglich wäre. Nehmen wir die Erwachsenenschulen: bei
uns gäbe es daraus zunächst nur wieder eine neue Art von
Bibelkränzchen. Alle diese Dinge mögen uns eine höchst wertvolle Anregung
zu selbständigen Schöpfungen fein, einfach übernehmen würde ich keine.

Damit verbinde ich einen zweiten Gesichtspunkt: Vieles, was
uns im englischen Leben mit Recht großartig erscheint, ist doch nur
darum notwendig geworden, weil es England an Vielem fehlt, was
wir haben. Die vielgestaltige und geniale Liebestätigkeit hat zur
Kehrseite, daß bis vor kurzem keine durchgreifende und umfassende
soziale Reformtätigkeit vorhanden war. Nun hat diese eingesetzt
und seitdem ist auch jene individuelle Liebesarbeit etwas in den Hintergrund

getreten. Sie tritt vor etwas Größerem zurück. Es wäre daher
ganz falsch, wenn wir, die wir in dieser Hinsicht voraus sind, uns
durch das Geniale und Große gewisser englischer Arbeitsmethoden von
unserem Weg ableiten ließen, während man drüben gerade in diesen
Weg einzulenken beginnt. Lernen können wir freilich auch davon; denn
selbstverständlich macht die Sozialreform die Liebestätigkeit noch lange
nicht unnötig; aber wir dürfen uns dadurch nicht irre machen lassen.

Wir dürfen uns also ganz fröhlich sagen, daß England zwar
Vieles vor uns voraus hat, wir aber auch Vieles vor ihm. Das
braucht unsern Eifer, von ihm zu lernen, unsere Bewunderung und
Liebe nicht zu mindern, aber es bewahrt uns vor Nachahmung
und vor Verkennung der Sachlage. Es gilt dies sogar von dem
Höchsten, was wir an dem englischen Wesen angetroffen haben: seiner
sittlichen und religiösen Kraft. Es ist auch hier nicht nur Gewinn
auf Englands Seite. Die Ausführungen, die ich vorhin gegeben,
zeigen, daß auch England, so gut wie wir, eine Erneuerung, einen
Zufluß frischen Lebens und neuer Kraft nötig hat, und welchen Sinn
es hat, wenn ich sage: England hat mehr Gegenwart, wir vielleicht
mehr Zukunft, es mehr Erbe, wir mehr Verheißung.

Diese Empfindung ist denn auch die Summe meiner Eindrücke
gewesen. Ich habe seit vielen Jahren England und englisches Wesen



— 416 —

geliebt, dafür vielleicht sogar etwas geschwärmt. Seit vielen Jahren
sehnte ich mich darum auch, einmal den englischen Boden selbst zu
betreten und die englische Wirklichkeit in der Nähe zu schauen. Als
nun durch die Güte unbekannter Freunde dieser Wunsch endlich
Wirklichkeit werden konnte, aber erst zu einer Zeit, wo das Auge kritischer
und der Enthusiasmus zur ruhigen Sympathie geworden war, da
fürchtete ich, etwas verlieren zu müssen, wenn ich in der nüchternen
Alltäglichkeit sehen werde, was bisher durch den Glanz der Ferne
verklärt war. Und wie ist es mir nun ergangen? Habe ich eine
Enttäuschung erlebt? Nein, dies nicht. Meine Bewunderung und Liebe
für England ist geblieben; es ist vieles und groß und herrlich, vieles
Große und Herrliche auch noch weiterhin von dort zu erwarten —
aber bei uns auf dem Festland ist auch etwas Rechtes da und
Großes in Aussicht!

Damit schließe ich diese Betrachtungen. Sie sind, wie es zu
gehen pflegt, viel ausführlicher geworden, als sie geplant waren, und
bilden doch nur einen Ausschnitt aus der Fülle, dessen, was zu sagen
gewesen wäre. Es mag auch wohl sein, daß Anderes die Leser mehr
interessiert hätte, als das, was ich gerade ausgewählt habe, aber es
dünkte mich unter dem Gesichtspunkt, der die Arbeit der Neuen Wege
beherrscht, das Wichtigste zu sein. Ich wünschte selbst, daß ich dieses
und jenes besser herausgearbeitet hätte. Aber es findet sich wohl auch
sonst noch Gelegenheit, von diesen Dingen zu reden. Das englische
Leben ist ein weites Meer. Ich habe da und dort seine Wasser
befahren, habe da und dort feine Tiefen zu erforschen versucht, habe
mich auch manchmal bloß an der Küste gehalten und hoffe nun, daß
ich diesem oder jenem Lust gemacht habe, selbst hinauszufahren, sei es
auch nur durch das Mittel der geistigen Berührung, und daß Andern
ein Stück Welt gezeigt worden sei, das ihnen etwas zn sagen hatte.

L. Ragaz.

4. CIN Kusse über seln vol».
Doftojewsky sagt in feinen „Brüdern Karamasoff" über das

russische Volk:
„Rußland wird der Herr erretten, wie er es schon oftmals

errettet hat! Vom einfachen Volke wird die Rettung ausgehen, von
seinem Glauben und von seiner Demut! Bewahrt Euch den Glauben
an Euer Volk! Und der ist kein Wahn! Mein ganzes Leben hindurch
rührte mich die wundervolle und wahrhaftige Würde unseres großen
Volkes! Selber habe ich sie erschaut, selber kann ich Zeugnis ablegen
von ihr, ich sah und staunte! Ich erschaute sie ungeachtet des Schmutzes
seiner Sünden und des niedrigen Ansehens unseres Volkes! Nicht
knechtisch ift es ja gesinnt, und das nach zweihundertjähriger Knechtschaft!

Frei in Haltung und Tat ist dcr Russe, aber ohne daß er
dabei jemanden herausfordert. Und nicht rachsüchtig ist unser Volk
und auch nicht neiderfüllt!


	Englische Eindrücke : Teil III
	Anhang

