
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 9

Artikel: Gott und die Völker

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 356 —

in der Gegenwart ganz besonders brauchen und die wir besonders

pflegen sollten, neben all dem bloß persönlich verstandenen und
anwendbaren Erbauungschristentum.

Damit hängt nun auch die vorwärtsschauende, hoffende
Frömmigkeit aufs engste zusammen. Wir haben vben von Wandlungen
gesprochen, die der Krieg mit sich bringt. Genauer besehen sind es ja
zunächst nur Zerstörungen, die der Krieg anrichtet, endlose Zerstörungen
an Fleiß und Arbeit, an Gut und Blut der Menschen. Was alles
mit in den Zusammenbruch hinein gerissen wird, wissen wir nicht,
eben so wenig, was dann Neues an dessen Stelle treten wird. Eines
ist sicher, daß der Krieg, der mit so viel Lüge und Heuchelei insszeniert
und geführt wird, nun vor aller Welt — eine bittere Ironie — dazu
verhilft, die Heuchelei der sogenannten christlichen Völker, zn entlarven
und ihnen die Maske der Humanität vom Gesicht zu reißen.

Man schämt sich ordentlich für die vor dem Islam nnd dem Heidentum

bloßgestellte Christenheit. Ist nicht dieses Gericht, das über uns
ergeht, ein wuchtiger Appell an das Gewissen der verschiedenen Kirchen,
ganz anders äls bisher ohne Ehrgeiz und Menschenfurcht vor allen
Dingen zu trachten nach dem Reich Gottes und sich nicht zu verkaufen
an die Mächte der Welt. Wir glauben, es werde auch eine neue
geläuterte, gesäuberte Christenheit erstehen; das Gericht wird die Menschen
zwingen, die ganze Gesellschaft auf besseren, gerechteren Grundlagen
aufzubauen und sie so dem Ziel näher führen. Aus den Ruinen muß
neues Leben erblühen.

Es ist bei allem Grauenhaften dvch eine große Zeit und wir
wollen uns freuen, in derselben leben zu dürfen. Dieser Ton der

Freude über das, was kommen foll, darf in unserer Frömmigkeit auch

nicht fehlen. L, Stückelberger.

Sott uns Sie Völker.

schwere Zeiten bringen schwere Aufgaben mit sich. Aber in
diesen schweren Aufgaben, die ernst, gebieterisch an uns heran-
treten, liegt etwas Hebendes, ein kräftiger, männlicher Trost.

Läßt die heutige Stunde solche Aufgaben zu, gewährt sie uns
diesen Trost? Man kann die Frage aufwerfen, man kann denen,
die sie verneinen, nicht einmal zürnen. Die ganze Lage ist noch so

uniklar, so unsicher. Können wir etwas anderes tun, als die ersten
Gebote der Solidarität erfüllen, die unmittelbare Not lindern helfen?

Vom allerhöchsten Gesichtspunkt ausgehend, zweifeln wir nicht,
daß sich aus der furchtbaren Zerstörung heraus etwas Neues bildet.
Wenn sich die dämonischen Kräfte ausgetobt haben, hoffen wir,
neue Ansatzpunkte zu finden für ein neues Wirken, hoffen wir,
daß Gott uns neue Möglichkeiten eröffnen werde, in seinem Dienste



— 357 -
M arbeiten. Aber wie weit wird diese Selbstzersetzung einer Welt
gehen, die für Gott nicht mehr Raum läßt? Wird sie ein
entscheidendes Selbstgericht diefer Welt werden, eine definitive
Abrechnung, nach der man energisch einen Neuanfang machen kann?
Müffen wir nicht auch mit der Möglichkeit rechnen, daß die
dämonischen Kräfte, die jetzt die Stunde regieren, noch weiter
bestehen werden, daß sie noch lange nicht den Höhepunkt erreicht
haben, der zugleich Beginn des Zerfalls ist? Bange, schwere Fragen.
Wer auf eine deutliche Antwort wartet, bis er sich neuen
Aufgaben erschließt und sie energisch in Angriff nimmt, der kann lange
warten.

Zu diesen rein menschlichen, aber Menschlich recht verständlichen

Rücksichten kommt noch etwas anderes. Etwas, das zunächst
den Gedanken an das eigene Tun zu lähmen scheint. Gott redet.
Gott redet im Sturm, weil wir es verlernt haben, ihn anders zu
vernehmen. Aber soll der Menfch nicht schweigen, wenn Gott so

redet? Es scheint fast ein Gebot der Ehrfurcht zu fein, zu schweigen,
damit Gott desto mächtiger reden könne. Je tiefer unser ganzes
religiöses Leben und Empfinden ist, desto weniger werden wir
uns auch diesem Sehnen verschließen können, Gott reden und walten
zu lassen, bis wir klarer sehen, was er von uns verlangt, vor
was für Entscheidungen er uns stellt, gegen welche Feinde er
uns führt.

Damit ist auch gesagt, von welchem Gesichtspunkte aus wir unsere
Aufgaben ins Auge fassen. Die Stunde steht für die Völker im Zeichen
der Buße, der Selbstbesinnung. Die heutige Menschheit braucht sich

nicht zu schämen, daß sie sich schämt. Nur das Fehlen des
Schamgefühles ist eine Schmach, bei allen, ohne Unterschied, beim Besiegten
wie beim Sieger, bei denen, die am Boden liegen, wie bei denen,
die auf sie treten. Die Stunde ift noch nicht gekommen, die einzelnen
Veranwortlichkeiten genauer abzuwägen und zu bestimmen; aber die
Stunde ist schon da, den Gedanken an die ungeheure Kollektivschuld

der Menschheit aufrichtig ins Auge zu fassen und sich
persönlich als Mitschuldigen zu bekennen. Wer Gott in diesen Tagen
erlebt, wird kaum der ganzen Schwere dieses Gedankens
ausweichen können. Es ist sehr leicht zu sagen, daß Gott alles, was
jetzt geschieht, gewollt hat, und darin einen Trost zu suchen. Ganz
anders schwer und unbequem ist die Frage, ob dies alles nötig
und Gottes Willen gewesen wäre, wenn wir uns nicht so jämmerlich
von ihm abgewandt hätten. Erst diese Frage führt uns zum
Brennpunkt.

An diesem Gefühl der Buße soll alles weitere orientiert sein.
Aber gerade wenn man heute durch diese furchtbaren Erschütterungen
wieder zum tieferen religiösen Empfinden gelangt, macht man auch
die Erfahrung, daß diese aufrichtige Stimmung nicht erdrückend,
sondern befreiend wirkt. Alle sentimentalen, schwächlichen Entartun-



— 358 —

gen der christlichen Buße sollen uns nicht darüber hinwegtäuschen,
daß im Christentum dem „Werde" das „Stirb" vorangeht. So wird
auch unser Wiederanfang um so kräftiger und kühner sein, je tiefer
wir in uns gehen und die ungeheuren Verirrungen und Verschuldungen

der Menschheit als die unsern empfinden. Die christliche
Paradoxic erlaubt uns, gerade aus dem überwältigenden Gefühl,
daß Gott nun zu reden, zu walten und zu bestimmen hat, die
fruchtbarsten Anregungen für unser Denken und unfer Tun zu
schöpfen.

Gottes Kritik ist darum die schärfste, weil sie die fruchtbarste
am meisten neuschaffende ist. Er vernichtet nicht, ohne mit neuem
Leben zu erfüllen. Seine Gerichte sind Neubildungen. Jn dem

Maß als uns durch Gottes Gericht eine Welt in Trümmer
zerschlagen wird, in dem Maß fließt uns auch die Gewißheit zu, daß
es eine neue geben kann, in dem Maß wächst auch unser Wille,
daran zu arbeiten und gegen alles zu kämpfen, was sie unmöglich
macht. Darum verlieren wir weniger als je den Mut zum
Vorwärts; darum sind wir weniger als je geneigt, unsere Hoffnungen
aufzugeben. Und damit ergeben filch aus der Tiefe der aufrichtigen

Bußstimmung neue Aufgaben, neue Ziele, denen nicht nur
die äußere Lage, sondern der eigene Wille, reiner zu wirken,
die Arbeit n«ch tiefer zu begründen, etwas Neues verleiht.

Die ganze Zeit bringt es mit sich, daß wir nicht an unsern
höchsten Zielen festhalten können, ohne schwere Kämpfe zu bestehen.

Kampfperioden verlangen Kämpfe, gerade wenn man die veräußerlichte

Auffassung des Kampfes überwinden möchte. Solche Erschütterungen

und Umwälzungen schaffen nicht nur aus der Zersetzung
heraus Neues, sondern bilden auch einen Boden für die schwersten
Rückfälle und Entartungen. Wir fehen es um so deutlicher, je
näher wir Gott zu stehen trachten. Je aufrichtiger der Wille ist,
die heutigen Erschütterungen als göttliches Gericht zu erleben, aus
tiefster Selbstbesinnung heraus, und die ganze zukünftige Arbeit
an einem reinen, hohen Begriff von Gott zu orientieren, desto mehr sieht

man sich in die Kampfstellung getrieben gegen alles, was Gott mit der
Welt, über die er Gericht hält, verquickt und kompromittiert. Je
tiefer die Einsicht in die Gottlosigkeit und Schmach unserer Kultur ist,
je leidenschaftlicher der Wille ist, sich in Gottes Dienst zu stellen zum
Bau einer neuen Welt, desto gebieterischer wird auch die Pflicht, sich

gegen alles zu wenden, was aus anderen Stimmungen herausschafft

als aufrichtige Selbstkritik und Buße. Wenn Gott eine Welt
des Blutes und des Schmutzes von sich schüttelt, so soll er nicht
selber mit ihrem Blut und ihrem Schmutz besudelt werden. Gott
überläßt die Völker dem Geist des Wahnsinns, damit sie sehen,

wozu sie der Wahnsinn führt. Nur sollen "sie sich nicht auf ihn
berufen bei dem, was in Selbstperblendung und arroganter
Üeberhebung geschieht. Unsere einzige Hoffnung ist, daß er, der so un-



- 359 —

endlich hoch erhaben ist über die Welt, uns einmal aus allem
herausreißen kann, an dem wir jetzt zu Grunde gehen, aus
Kriegswähnsinn, Machttaumel und rohem Nationalegoismus. Aber was
wird aus dieser Hoffnung, wenn man Gottes Machtbereich in die
Grenzen einer Nation bannt, wenn man fein Walten in dem
Sieg des einen, in dem Zermalmen des andern erblickt — von
welcher Seite es geschehe, in welcher Sprache es gesagt werde?
Was wird aus dem Gottesreich, wenn wir in brutale, bornierte
Nationalreligion zurückfallen? Was bleibt uns heute, wenn uns
die einzige Kraft entrissen wird, die groß genug ist, nicht durch
Sieg und Niederlage, nicht durch Sturz und Triumph den Krieg
zu beenden, sondern durch die Ueberwindung der Gegensätze zwischen
den Völkern, durch die Vernichtung des Krieges selber? Wir
bestreiten nicht, daß jedes Volk das Recht hat, sein Leben und dessen

kräftige Entfaltung zu dem göttlichen Willen in Beziehung zu
bringen. Aber ist damit das Recht gegeben, in der Vernichtung
dessen, was angeblich der inneren Entfaltung des Volkslebens im
Wege steht, oder in den Angriffen, die man gegen andere Völker
führt, Gottes Hand zu sehen? Gott hat seine Art, mit dem Leben,
dem Steigen und Fallen der Völker in Beziehung zu treten; er
kann in der Niederlage sehr nahe und im äußeren Sieg sehr
ferne sein, namentlich wenn der Sieg der Arroganz und
Selbstüberhebung Vorschub leistet. Es gibt darum keine so unstatthafte
Abgrenzung feiner Wirkungssphäre wie das Verfahren der
Kriegstheologie, die als schlimmste aller naseweisen Theologien fo genau
weiß, mit wem er gehen wird, wessen Sieg sein Sieg ist, wen
er demütigt, und wen er erhebt, und die so unendlich plump das
Maß des göttlichen Waltens an der Größe der äußeren Waffenerfolge

mißt. Sie verkennt das Tiefste und Feinste am göttlichen
Walten, die wunderbare Art, wie Gott ans seine Weise,
unabhängig von unseren plumpen Maßstäben zu den Seelen der Völker
wie zu denen der Einzelnen in Beziehung tritt, sie zu heben und
lenken weiß. Man kann sich angesichts gewisser Aeußerungen der
letzten Zeit fragen, ob die Kriegstheologie nicht gottloser ist, als der
Atheismus. Schlimmer, als Gott zu ignorieren, ist es, sich bei allen
Roheiten und, menschlich gesprochen, „notwendigen" Uebertretungen
aller göttlichen Gebote auf Gott zu berufen.

Diese Anschauungsweise macht sich in der letzten Zeit breit, daß
man im Namen des Evangeliums dagegen Stellung nehmen muß.
Den Völkern ziemen jetzt Gedanken der Buße, nicht die Vorstellung,
daß sie als Vollstrecker des göttlichen Willens „Gerichte" an einander
vollziehen.

Es gibt wohl kein schlimmeres und traurigeres Zeichen für
den Tiefstand des religösen Empfindens unserer Kultur, als die Art,
wie sich aus der Blässe des abstrakten Gedankens, aus dem
blutarmen Ideal so plötzlich eine persönliche, lebendige Gottheit ent-



— 360 —

wickelt hat, eine Gottheit freilich, die nur darum nicht mehr abstrakt
und blutarm ist, weil sie auf einmal blutdürstig geworden ist. Dem
fernen Gott kommt man aber nicht nahe, wenn man sich um
einen Kriegsgott schart. Und wir, die wir an den lebendigen

Gott glauben und nur von ihm etwas erwarten, können
darin nur einen Rückfall in religiöse Barbarei erblicken. Den
fernen, uns abstrakt, „ideal" gewordenen Gott können wir nur
durch den nahen, lebendigen, persönlichen Gott verdrängen, der
aber nicht ein Gott des Krieges ist, sondern für den der Krieg die

Entfaltung der widergöttlichen Kraft bedeutet.
Wir schätzen unsere Neutralität hoch ein. Wo in der Schweiz

ein weiter Blick, ein klares Urteil und Sinn für unsere besonderen
Aufgaben vorhanden sind, sieht man in ihr ein teures, hohes Gut,
das man treu bewahren und sorgfältig hüten muß. Nicht wegen
der Vorteile, die sie uns bringt, nicht aus Angst vor den
Gefahren, die sich einstellen, wenn man einseitig/Partei ergreift,
sondern weil wir in ihr die Grundlage einer Gesinnung erblicken,
die in der Zukunft, gerecht und wahr, mit warmer Sympathie für
das Edle, was in jeder Nation vorhanden und mit gerechter Kritik
dessen, was nach den höchsten Werten bemessen, zu verabscheuen ist,
ein nicht wertloses Verbindungsmoment bedeuten kann. Gewiß cin
schwacher Schimmer in der Nacht, die uns umhüllt. Aber ist es

unstatthaft, diesen schwachen Schimmer zu brauchen, um sich zum
Glauben an den Lichtstrahl zu erheben, der allein die Nacht
verscheuchen kann? Gibt es nicht eine erhabene, göttliche Neutralität,
die nicht zuwartet, sondern schafft, sich micht zu verteidigen braucht,
sondern auf die Ueberwindung der nationalen Gegensätze arbeitet.
Sie ist nicht etwas Schwächliches, Passives, sie ist nicht die

Machtlosigkeit inmitten der Mächte, sie ist die höchste Macht, die
sich die letzte Instanz vorbehält und auf ihre Art richtet,
hebt und stürzt. Sie kann an Siegern und Besiegten ihre furchtbaren

Strafgerichte vollziehen; und etwas kann sie, zu dem sie allein
im Stande ist, sie kann alles sammeln und aufrichten, was in
jedem Volk Hohes und Reines vorhanden ist, was fähig ist, nicht den

Gegner zu überwinden, sondern die eigenen rohen Machtinstinkte zu
ertöten. Das ist die schaffende Neutralität Gottes. Diese Neutralität
Gottes ist unser Halt, unser Glaube, unsere Hoffnung. Sie allein
gibt uns den Maßstab der Beurteilung, die Orientierung. Sie
treibt uns vorwärts. Sie läßt uns an einen ganz anderen Ausgang

glauben, als die äußere Ueberwindung eines Gegners durch
den andern. Wenn der Glaube an sie uns weite Perspektiven
öffnet, können wir nicht mehr Gottes Walten mit dem Sieg oder
Fall eines Volkes, einer Partei unzertrennbar verknüpfen. Wenn
ihre Größe und.Reinheit es uns angetan hat, kommt uns alle
Kriegstheologie, von welcher Seite sie kommen möge, als Lästerung vor,
als Lästerung Gottes, der allein größer ist als jedes einzelne Volk,



— 361 —

weil er größer ist als alle. Erst der Glaube an Gottes volle Größe
und Erhabenheit über alle Kräfte, Völker, Strömungen, die im hentigen
Kampfe engagiert sind, erlaubt uns, die Zukunft ruhig und
zuversichtlich ins Auge zu fassen. Darum werden wir diesen Glauben
nie aufgeben. Nicht daß Gott daZu unser bedürfte, sondern weil
wir noch mehr leiden und noch tiefer sinken würden, wenn wir
ihm untreu würden. Er ist der letzte Halt einer im Blut ertrinkenden

Menschheit. I. Matthieu.

etwas, was 2U tun Kt.

M » I versucht, sich irgendwie mit den jetzigen Ereignissen
auseinanderzusetzen, so kommt man doch immer wieder —
wie Erlösung suchend — zu dem Glaubensschluß: hier

muß ein gewaltiges Ende und ein großer Anfang
sein. Es kann gar nicht anders fein, solche Zeiten können unmöglich
ohne ungeheure Wirkungen über uns dahingehen. Könnten sie es,
dann müßte es tot und traurig um die Menschheit bestellt sein!
Wir haben wohl früher bisweilen fast resignieren wollen, wenn
wir die Willensbewegungen der Menschen wie einen trägen Strom
in alten Bahnen dahinfließen sahen, und nur so felten ein lebendiges

Strömen und Aufwallen; wenn wir die so mannigfaltig
verschlungenen und verketteten kleinen und großen Interessen überall
fühlten, die mit zäher Festigkeit am Althergebrachten hingen, von dem
wir doch loszukommen hofften. Wie soll da einmal Leben
hineinkommen, wie sollen solche Verbindungen sich lösen?

Nun ist uns der Kletnglaube von einem Sturmwind hinweggefegt

worden. Leben, unheimliches Leben ist da, und mit unerbittlicher

Gewalt werden da Jnteressenverflechtungen aller Art zerrissen,
die wir so fest meinten, werden alte „Werte" in Nichts zerblasen.
Das erkennen wir jetzt: was uns mächtig erschien, kann durch große
Erschütterungen zunichte werden. Heute sind es Erschütterungen
furchtbarer Art, Stürme, die zunächst nichts als Vernichtung zu
bringen scheinen, die uns lehren müssen, daß nichts unbesiegbar
und allmächtig ist von derartigen Mächten. Dürfen wir daraus
nicht die Hoffnung schöpfen, daß es auch andern Erschütterungen,
Stürmen, die aus anderem Geiste wehen, gelingen muß, Bollwerke
niederzureißen, die wir für uneinnehmbar halten?

Solche Hoffnungen brauchen wir jetzt! Denn, fo gänzlich
ungewiß der Ausgang dieser Ereignisse auch noch ist, so unabsehbar
ihre Folgen, so scheint doch wenig dafür zu sprechen, daß uns diese

Zeit direkt unseren Zielen näher bringen kann. Die großen wirtschaftlichen

Depressionen, die keinem Lande erspart werden, die furchtbare
Not, die dem Volke überall droht, dies alles wird eher die feindlichen


	Gott und die Völker

