
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 9

Artikel: Friede auf Erden! I., Das Grauen ; II., Bankrott der Zivilisation und unser
Kulturbewusstsein ; III., Ausblicke

Autor: Züricher, U.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7

Vas Oennscb sein «irai
der letzten Zeit wird der Berg mit dem Tempel des Herrn stehen

» als der höchste unter den Bergen und über die Hügel erhaben
seiu. Und Völker werden zu ihm strömen und viele Nationen

sich aufmachen imd sprechen: „Auf laßt uns zum Berge des Herrn
und zum Tempel des Gottes Jakobs hinaufsteigen, damit er uns
über seine Wege belehre und wir auf seinen Pfaden wandeln!" Denn
von Zion wird die Lehre ausgehen und das Wort des Herrn von
Jerusalem. Und er wird zwischen vielen Völkern und starken Nationen
in weiter Ferne Recht sprechen; und sie werden ihre Schwerter zu
Karsten umschmieden und ihre Spieße zu Winzermessern. Kein Volk
wird mehr gegen das andere das Schwert erheben und nicht mehr
werden sie den Krieg erlernen. Es wird ein jeder unter seinem
Weinstock und unter seinem Feigenbaum sitzen, ohne daß sie jemand
aufschreckt. Denn der Mund des Herrn der Heerscharen hat es
geredet. Micha 4. 1—4. '

friede M krSen!
I. v« grauen. (Nachdruck erwünscht.)

> M »arme Augustsonne leuchtet über die Lande. Die Berge strahlen
in stillen! l^kmiz. Die Natur atmet so,möglichen Frieden.
Wir Menschen aber sehen's kaum mehr. Schwerer

Alpdruck lastet auf allen Seelen. Wir fühlen unheilvoll nahendes
Gewitter. Krieg meldete der Draht. Krieg. Kein Ringen zweier
Völker, kein Klassenkampf. Nein, Weltkrieg! Die Erde, die arme
mit Pulver und Dynamit gesättigte Erde im Brand! Und kein
Löschen mehr! Die Ernte steht vor der Tür. Golden leuchten die
Felder. Aber heute ist es der Tod, der Erntefest hält, und tu
Schwaden werden die Völker hingemäht werden. Man greift sich

oft an die Stirn und schüttelt sich und hofft immer noch, man habe



— 346 —

bloß geträumt und könne beim Erwachen den unerträglichen
Alpdruck los werden. Aber nein, schon melden die Zeitungen die Zahl
der Toten, die da und dort gefallen. Es handelt sich um grausame,
blutige Wirklichkeit. Ueber Nacht hat sich das Weltbild geändert.
Gleich einer eisernen Riesenwalze rollt ein erbarmungsloses Geschick
über Europas blühende Fluren. Wohl wird überall her Begeisterung
gemeldet. Jeder schiebt die Schuld auf den Nachbar. Jeder ist
der Angegriffene, der nur aus Notwehr handelt. Alle verteidigen
nur ihre heiligsten Güter, den Herd, das Vaterland, und alle rufen
gleicherweise um Segen im mörderischen Völkerschlachten einen Gott
an, den sie sich als einen Gott der Liebe denken.

Jn unserem Kopf hämmert es. Es ist, um den Verstand zu
verlieren. Gestern noch friedlicher Wettkampf. Gestern noch tausendfältig

in einander verflochtenes internationales Getriebe, gestern
noch internationale Kongresse, internationale Bruderschaft, nützliche
Arbeit, stilles Gestalten, emsiges Forschen. Und heute sind alle
Bande zerrissen. Nationale Eitelkeit und nationaler Machtdurst
haben triumphiert. Es ist nicht auszudenken, daß Millionen friedlicher

Menschen nun auf Befehl der großen Verantwortungslosen
wie die Bestien der Dschungel keinen andern Gedanken mehr haben,
als einander gegenseitig zu zerfleischen, daß die große Mehrzahl
der arbeitsfähigen MannZchaft Europas ihr ganzes Denken darauf
konzentrieren muß, wie sie am erfolgreichsten morden kann. Und
doch wollten im Grunde nur wenige den Krieg. Wohl gibt es

künstlich aufgestachelten Haß blinder Volkmassen, wohl gibt es immer
sölche, die Freude am Mord um des Mordes willen haben; aber
die Mehrzahl empfindet das heutige Geschehen nur als ein
unabwendbares, fürchterliches Verhängnis. Der Militarismus war auf
der höchsten Spitze und die Diplomatie am Rande. Da gab's kein
Halten mehr. Und die harmlosen Europäer von gestern find über
Nacht zu blinden, blutgierigen Mordmaschinen geworden. Der
Bauer, der vorher mit seinen Gedanken bei der Ernte war, denkt
nur noch daran, wie er den Bauer des Nachbarlandes, der ebenso
eimsig die Erde urbar machte, ermorden könne. Der Fabrikant
und Kaufmann, der gestern noch in ausgezeichneten geschäftlichen,
Verbindungen mit dem Fabrikant und Kaufmann des Nachbarlandes

war, zielt heute mit der Flinte auf ihn. Und selbst die große
internationale Arbeiterschaft, die den Bruderorganisationen in
andern Ländern schon seit Jahren freiwillig große Unterstützungen
zuzuwenden pflegte, gehorcht dem nationalen Machtwort und mordet
einander gegenseitig auf den Schlachtfeldern, Der Gelehrte, der
gestern noch eifrig' die Kräfte der Natur erforscht, um nützlich
in der Menschheit zu wirken, der Künstler und Dichter, der in
stiller Konzentration nach menschheitlichen Zielen suchte, der menschlicher

Sehnsucht Gestalt geben wollte; der Lehrer, der seine ganze
Glut darauf verwendet, die heranwachsende Jugend zu klaren, frohen



- 34? -
Geisteskämpfern heranzubilden: alle sind über Nacht zu blutgierigen
Menschenschlächtern geworden. Und morgen liegen sie still und
bleich auf der Erde. Und doch ist das Gestern nicht vergessen.
Ungezählte fühlen heute nicht mehr so, wie es die machtgierigen,
von nationaler Eitelkeit und Beschränktheit erfüllten Verantwortungslosen

wollen. Wir leben längst nicht mehr in einer Zeit, wo
alle wertvollen Gefühle mit den Gefühlen der Zufallsgenossen des
gleichen historisch-politischen Gebildes zusammenfielen und hier ihr
Genüge fanden, wo der Mensch jenseits der Grenzen ein
Unbekannter war, den man nicht kannte, und den man als störenden
Fremdkörper mit gutem Gewissen hassen konnte. Nein, heute sind
durch Eisenbahn, Telegraph, Telephon, Zeitungen, Literatur,
internationale Ausstellungen, internationale Organisationen,
internationale Finanzwirtschaft die Völker einander viel näher gerückt.
Die Distanzen sind kürzer geworden. Persönliche Bekanntschaften,
Freundschaften, Liebschaften verbinden massenhaft die Angehörigen
verschiedener Völker. Der strebende, aufnehmende Geist lernt nicht
nur von den „Vätern", sondern nimmt von überall her seiNk!
Nährquellen, lernt ebensowohl bei den großen Deutschen, wie bei den
großen Franzosen, Oesterreichern, Italienern, Engländern^
Skandinaviern und Russen. Viele, die wohl ihre Heimat, in der sie
aufgewachsen sind, vom Herzen lieben, fühlen sich doch ihrer ganzen
geistigen Organisation nach als gute Europäer, als Kinder der
gemeinsamen Mutter Erde. Alle die stehen schaudernd vor Europas
Brudermord. Sie ahnen in ihm Europas Selbstmord. Sie wollten
den Frieden, sie wollen ihn heute noch. Kein arbeitendes Volk ist fo
wahnsinnig, daß es aus bloßer Großmannspolitik alles Entsetzen
des Massenmordes will. Kein Volk wollte den Krieg, und alle führen
ihn furchtbar durch. Alles atmet unter grauenhaftem Zwang, unter
einer Lähmung der ganzen geistigen Persönlichkeit. Tod hinten und
Tod vorn. Also warum nicht wenigstens dem Unabwendbaren den
Schein des Gewollten geben und Begeisterung simulieren? Nein, der
tiefer blickende Mensch kann sich an dem Messen der brutalen
Mordgewalt nicht mehr begeistern. Er kann sich nicht begeistern,
wenn Millionenheere einander maschinenmäßig abschlachten!, wenn
alle Kulturgüter zerstört werden, wenn die Arbeit von Generationen
vernichtet wird, wenn die Wehrlosen vergewaltigt und ermordet
werden, wenn die Bestie im Menschen triumphiert, wenn Not und
Seuchen die Uebriggebliebenen verschlingen, wenn die nationalistisch
bornierte Prahlerei und Großhanserei die Kulturgüter des Nachbars,
die sie nicht mehr verstehen kann, verächtlich zu machen sucht,
wenn der Sinn für Gerechtigkeit und die tiefern Gefühle der Sympatic

zertreten werden, wenn die Menschheit im häßlichsten Mate-
r-ialismus versinkt, und die brutale Gewalt über eine Sintflut von
Blut und Tränen hinweg hohnlachend triumphiert. Nein, unsagbares

Grauen ist das Gefühl, mit dem der Mensch, dessen heiligste



- 348 -
Gefühle kulturelle und religöse Werte sind, auf das Dämonenschauspiel

hinblickt.

II. »ankrott öer Zivilisation una unser Mturdewusstsein.
Unsere Zivilisation ist bankrott. Darüber ist man fich wohl

einig. Viele verzweifeln darüber und hohnlachen auch über alles
was Kultur und Religion ist. Auch Kultur und Religion sind
bankrott. Nichts sei im Stande gewesen, die Bestie im Menschen'
zu bändigen. Nein, so verhält es sich nun nicht. Kultur und
Religion, das Reich des Herzens, das Reich der verstehenden Seele
und der weltumspannenden Liebe haben eben kaum oder nur in
schwachen Anfängen existiert. Die Zivilisation, die äußerliche Herrschaft

über die Erde und ihre Mittel, der Verstand, die kühle
Intelligenz, der Ehrgeiz, die Genuißgier, die zeitungsgläubige
Vielgeschwätzigkeit, die haben geherrscht. Die haben fich auch auf
Anpassung verstanden und das Mäntelchen der Kultur und der
Religion umgehängt, wenn's grad Mode war. Aber die Liebe hat
gefehlt. Und was wäre Kultur ohue hingebende Liebe? Der
technische Verstand schuf Wunder, und der Schwachsinn glaubte, es sei

wichtiger zwei Ufer eines Flulsfes durch Brücken neuester
Eisenkonstruktion mit einander zu verbinden, als zwei Völker durch seelische
Brücken zu verknüpfen. Die Chemie durchforschte die Elemente und
entdeckte die ungeheuerlichsten Sprengstoffe, die dem Menschen helfen
könnten, die Natur zu beherrschen; aber da die Chemie der Seele
wenig bebaut wurde, kam alles in den Dienst der schwarzen Magie,
das heißt des Militarismus und führte so zu unserer Pyrotechniker-
zivilissation. Das Gleiche sehen wir beim Fliegen. Die alte Sehnsucht

der Menfchenseele, das Fliegen, ist erreicht. Die Physik leistet
Erstaunliches. Aber man ließ die Flugkraft der Seele brach liegen.
Wie wenige suchten den Zusammenhang mit ewigen Liebesmächten,
und wo blieb der fliegende Aufsturm der Seele? Und die erste
Anwendung der neuen Flugkunst ist das Zerstören, ist das
Bombenschmeißen auf Mitmenschen herunter, auf Mitmenschen, die einem
gänzlich unbekannt sind,, die einem nichts zu leide getan, und
unter die man nun Schrecken und Vernichtung säet. Dre Wissenschaft

arbeitete mit Uebereifer an allem, was ach so interessant, fo
fabelhaft interessant ist. Wie gering aber blieb das Wissen vom
Mitmenschen, vom Menschen des Nachbarlandes? Wie wäre sonst unter
unsern europäischen Nationen etwas so Absurdes wie Völkerhaß
möglich? Als ob Europa eins von beiden, Deutschland oder Frankreich,

überhaupt noch entbehren könnte! Hat unsern Gelehrten die
freie Seele und die Liebe gefehlt? Sie waren doch in beständigem
selbstverständlichem Gedankenaustausch mit den Gelehrten der
Nachbarvölker. Aber sie waren Staatsbeamte und ohnmächtig und
kümmerten sich nicht um Politik. Und nun kommt die Politik zu
ihnen und zerstört alle ihre Arbeit. Und die Dichter und Künstler?



— 349 —

Gingen leuchtende Ideen ihnen voran? Haben sie das Epos der
Liebe gesungen? Waren sie die Propheten, die den Bannkreis der
nationalistischen Beschränktheit durchbrachen? Haben sie dem eigenen
Volk unerschrocken den unbestechlichen Spiegel vorgehalten? Hat die
Glut ihres Herzens nach ewigen Menschheitszielen gesucht?
Versuchten sie die Massen mit ihnen zu durchtränken? — Was waren
nicht für Namen und Werke berühmt geworden! Aeußerliche
Taschenspielerkünste; technische Fingerfertigkeit; dunkle, tiefe
simulierende Wortmacherei; gespreizte Eitelkeit, die sich als neueste Neuheit

aufspielte, allerlei erotische Weitschweifigkeit und endlich in der
bildenden Kunst das auf den Schild erhobene Ideal der Roheit
und der Idiotie. Geist, Liebe, Klarheit und Gesühl galten als banal
und veraltet. Streberei, finanzielle Routine, Cliquen, Claquen,
inhaltsloses Virtuosentum, Stilsensation und Maniriertheit waren
an der Tagesordnung. Daneben blühte eine ehrliche Heimatkunsh
die es als Sünde wider den Geist betrachtete, wenn der Blick über
die Grenzpfähle ins Weite schweifte. Schriftsteller von europäischem
Ruf verschmähten es nicht in blindwütigem Chauvinismus zumachen.
Kurz, die Seele der Kunst schien verkauft an die Seele der
Hochfinanz. Die Werte des Herzens waren höchstens noch Modewerte.
Sogar „Jnnenkultur" konnte Mode werden, und man schwatzte
von ihr wie ein Schulbub von den Gefühlen eines Großvaters. So
war die herrschende Oberfläche.

Daß es daneben auch heute in allen Ländern ernstes, oft
verzweifeltes Ringen um Gestaltung innerer Erregung gab, ist ja freilich
wahr. Wahr auch, daß es überall Menschen gibt, in allen Ständen
und Klassen, die aufrichtig an sich arbeiteten, die wußten, wenn es
in der Menschheit anders werden sollte, man bei sich anfangen
mußte, kurz Menschen mit Kultur. Und auch Religion hat ja nur
Bedeutung, wenn sie in diesem Sinn zur Kultur geworden. Hat die
Alltagsreligion, das Kleben am Formalismus, an religösen äußerlichen

Gebräuchen denn die Menschen innerlich weiter gebracht,
hat sie nicht vielmehr das eigentliche Wesen der Religion, die
unmittelbare Ausstrahlung seelischer Wärme, verschüttet, so daß heute
die Wenigsten überhaupt mehr wissen, was Religion ist, was
Religion sein könnte! Jene aber, die wissen, daß Religion das Streben
nach Zusammenhang mit der weltdurchdringenden, Chaos besiegenden

Liebe bedeutet, daß sie da eins wird mit der Kultur, die haben!,
keinen Grund, heute an Kultur und Religion zu verzweifeln. Sie
fühlen sich nicht bankrott. Sie haben keinen Augenblick Zivilisation
mit Kultur verwechselt. Den hohlen, seichten, schillernden Zauber
der Zivilisation erkannten sie schon lange. Wie hätte man nicht
an der ZivUrsätion zweifeln sollen, da man doch sah, wie das
höchste Interesse, der größte Wert, der gewaltigste Geldaufwand
bei den Kriegsvorbereitungen war, bei der Vorbereitung zur
Zerstörung alles dessen, was unsägliche Mühe sonst geschaffen. si)ie all



— 350 —

dem selbstberäuchernden Zivilisationskehricht Abgewandten haben sich

vielleicht getäuscht, aber doch nur darin, daß sie die Macht des
international organisierten Kapitals zu groß angeschlagen, daß sie

zu fehr geglaubt hatten, der imperialistische Wahnsinn könne
gebändigt werden durch die Furcht vor dem ökonomischen Ruin. ^
Die seelische Krisis ist heute im Grunde die nämliche, wie sie zu
allen Zeiten existiert hat, wenn sie auch vielleicht heute in besonders
entsetzlicher Weise zur Darstellung kommt. Zu allen Zeiten kämpften
in der Menschheit die Geister der Finsternis mit den Geistern des

Lichts, oft genug in jeder einzelnen Brust. Was soll gelten? Was
hat Wert, höchsten Wert in der Menschheit? Auf der einen Seite:
Ist es die Körperkraft, die kriegerische Tüchtigkeit, der Krieger, die
Mordtechnik, der Mörder, die eiserne Härte, der nackte Wille zur
Macht Einzelner oder eines Volkes, der Nationalismus, sind es die
Alexander, Cäsar, Tamerlan, Dschingischan, Napoleon? Oder auf
der andern Seite: Ist es der Wille zum Geisteswerke, ist es

Güte, Forschungs- und Gestaltungskraft? Sind es diejenigen, die
sich als Mensch unter Menschen fühlten, die das Sehnen, Leiden,
Schaffen, die geistigen Kämpfe in allen Völkern als ihr Heimatland
fühlten, sind es die großen Namen der Religion, der Kunst, der
Philosophie, der Dichtung?

Was gehen uns heute noch die blutigen Kämpfe um die
Hegemonie in Griechenland an! Wie viel aber, was an geistigen
Werten erhalten geblieben! Um die Hegemonie kämpfen auch die
ß!eger in Afrika, selbst die Bestien des Urwalds. Aber geistige
Werte, wie sie uns Griechenland hinterlassen, wirken als Kulturgut

in fernste Zeiten und bleiben wirkend lebendig in andern
Völkern, in andern Jahrhunderten, wenn die völkische Gemeinschaft,

die nationale Selbständigkeit, in der sie ihren Ursprung
nahmen, längst verschwunden und aufgelöst sind. Was verschlägt es,
daß das alte Griechenland unterging, daß Römer und Türken
dort herrschten. Wirken nicht des Aeschylos ernst tragische Gesinnung,
Phidias erhabene Gestaltungskraft übermenschlicher Sehnsucht,
Platos feuriges Suchen unverändert durch die Jahrtaufende? Haben
wir also Grund an der Kultur zu verzweifeln? Vielleicht haben wir
das Leben und seine unsagbare Tragik vorher nur zu leicht genommen.

Das Grauen vor der mordgierigen Menschheit war Buddhas
Ausgangspunkt. Jn milder, stoischer Entsagung, das Nichts all des

kriegerischen Lärmens und Schreiens lehrend, wandelte er mit
unsäglicher Trauer im Herzen über die Erde. Der Menschheit Leid
machte er zu dem seinigen. Das Leid und die Erlösung vom
Leiden war sein Heiligstes und sein Höchstes. Ein wissendes Lächeln
nur hätte er gekannt, wenn man ihm die nationale Üeberhebung,
die Macht des wandelbaren, zufälligen Staatsgebildes, dem er
angehörte, als sein heiligstes Gut gepredigt hätte. Uns näher noch

liegt Christi erhabene Gestalt. Bei ihm wuchs auch alles aus Weh



— 351 —

und Leiden und übermenschlicher Liebe. Aber das Leiden an der
Menschheit ist bei ihm noch wärmer und herzlicher, und das Auge
blickt gläubiger auf die Erde. Nicht Abkehr vom Leben, fondern
Durchdringung der Menschheit und aller Völker mit wissender
Liebe: das war seine Religion. Gott ist die Liebe, und wo eine
Seele andere Menschenseelen liebend zu verstehen sucht, da ist
„Gott", da ist der göttliche Wille zur Liebe, der ihm die Brust
füllte, daß er freudig für seine Botschaft in den Tod ging. Er
lebte in großen Gedanken. Sein weites Herz fühlte die Not und
das Elend der haßerfüllten, liebearmen Menschheit. Sein Wort war
in keinem Moment des Lebens einem andern Ziele geweiht, als
fein Herz in der Menschheit lebendig werden zu lassen. Alles
Warme, Brüderliche in der Menschheit war seine Heimat, sein Vaterland.

Und durch alle Jahrtausende gab es Menschen, die im Ewigen
verankerte Liebe fühlten, die als Prediger, Lehrer, Künstler und
Forscher ihr Herz und ihr Leben Hingaben. Jn verschiedenster
Form und Gestalt. Nicht alle lehrten wie Buddha und Christus
das Nichtwiderstreben der Gewalt. Wohl fühlten sie alle das furchtbar

Zweischneidige der Gewalttat; aber als letztes Mittel, als
Notwehr fühlten sich viele gedrängt sie anzuerkennen, nicht als
kulturförderndes, wohl aber als kulturfchützendes Mittel. War der alte
Grieche Nationalist, so war das nicht nationale Eitelkeit, sondern
Selbstbewußtsein des Höhern gegenüber der anstürmenden Barbarei.
Wer aber, der nicht mit Blindheit geschlagen ist, könnte das gleiche
sagen, wenn Deutschland und Frankreich gegeneinander zu den
Waffen greifen? Könnte man Europa ohne eins von beiden über«
Haupt noch denken? Der wirkliche Kulturmensch kann hier nur
tragisches Grauen fühlen. Aber braucht er deshalb an dem zu
verzweifeln, was ihn bis heute innerlich gekräftigt hat? Kommt jetzt
nicht vielleicht gerade die Prüfungsstunde für seine Seele? Er ist
sich bewußt, daß der Weltbrand auch ihn vernichten kann. Warum
nicht? Bleibt er aber am Leben, ist ihm alles Elend nur neuer
Antrieb, in Zukunft noch inniger im Sinne seiner tiefsten seelischen
Erlebnisse zu wirken.

Und in vielen lebt ja die dunkle, tröstliche Ahnung, daß das
Leben auf diesem unserm irren traurigen Erdenstern nur ein kurzes
Uebergangsstadium bedeutet, und daß den ewig strebenden Kräften
in unbekannten Welträumen noch ferne Ziele und große
Aufgaben warten. Auch die heutige Krisis wird die Menschheit
überwinden, und zehnfache Arbeit aller willigen Kräfte am Neubau wird
nachher nötig sein. Wer eine Idee um ihrer selbst willen liebt,
dem müssen alle Dinge zum besten dienen.

NI. HUSUM»?.

Zwingen wir uns zu nüchternem Blick auf die Lage, so,

schwindelerregend sie auch sei. Wir haben einen Weltbrand, weil die



352 —

unproduktiven Kriegsrüstungen einen Maximalgrad überschritten
hatten. Wir haben den nackten imperialistischen Kampf um die
Hegemonie auf der Erde. Und nirgends auch nur der Schein,
daß große Ideen im Spiel seien, es wäre denn vielleicht die!

Niederwerfung des russischen Minotauros. Aber sehen wir nicht, wie
der Wahnsinn sich häuft: das edle Frankreich, die Trägerin aller
freiheitlichen Traditionen, als Bundesgenosse des Henkerzars; das
ehrenhafte Deutschland, das man gewohnt war als das Gewissen
der Welt zu betrachten, im ersten Anlauf aus „strategischen"
Gründen sein Wort brechen und das unglückliche neutrale Belgien
mit Krieg überziehen. Bang wartet alles, was noch kommen wird,
wer noch in das Morden hineingezogen werde, welche Nachbar-
und Brudervölker einander noch abschlachten sollen als Opfer der
verantwortungslosen Großmannssucht der herrschenden Kreise. Eins
wenigstens kann man ja hoffen: daß das blutige Rußland, das feit
Jahrzehnten seine edelsten Söhne und Töchter dem Henker und
Sibirien auslieferte, niedergerungen wird, daß fremde Waffengewalt

und die siegreiche Revolution im Innern den Zar und
feine Großfürsten Wegsegen werden. Ein solches Resultat könnte
einem fast mit dem Weltenunglück versöhnen, wenn nicht eben
alles andere noch wäre. Europas Brudervölker, die einander
abschlachten, und in Millionen von Herzen ohne Freudigkeit, selbst

ohne Haß, sondern mit unsäglicher Trauer einem unverstandenen
Zwang gehorchend.^ Wie soll das enden? Wenn das Elend zu
groß wird, wenn die Verzweiflung übermächtig wird, wenn der
Bruder den Bruder im feindlichen Waffenrock erkennt, könnte noch
sehr Unerwartetes' eintreten, könnten sich die Waffen gegen die

Kriegshetzer wenden, könnten die plötzlich einig gewordenen Völker
den aufgezwungenen Haß vergessen. Lassen wir das Prophezeien, aber
wenn uns der europäische Krieg einen Schritt näher der europäischen

sozialen Republik bringt, so war er doch nicht so ganz sinnlos wie
es heute den Anschein hat.>j Und vielleicht lehrt ja die Not der
Zeit auch wieder unterscheiden zwischen ächten Lebenswerten und
schillerndem Talmi.

Und die Schweiz? Niemand wird von uns Eroberungspolitik
erwarten. Freundschaftliche Bande verknüpfen uns mit allen
Nachbarländern. Wie Unzählige gibt es unter uns, die vom Besten
ihrer persönlichen Entwicklung dem Ausland, Deutschland, Frankreich,

Italien verdanken! Daß die Schweiz die Grenzen besetzt, ist
so selbstverständlich wie möglich, und es wird kaum jemanden geben,
der darüber ein Wort verlieren könnte. Jn der Schweiz will wohl
kaum jemand den Krieg; aber noch weniger will jemand die Schweiz
als Kriegsschauplatz fremder Heere. Und vielleicht empfinden es

die kriegführenden Staaten selbst als Wohltat, wenn irgendwo ein
Flecklein Friede herrscht, wenn irgendwo ein Land ist, das zu allen
gegenwärtig in verhängnisvollem Krieg verwickelten Völkern gleich



- 353 -
freundschaftliche Gefühle aufrecht erhält. Ein Symbol der doch llri
Grunde bestehenden Zusammengehörigkeit. Und ist es nicht gerade
die welthistorische Aufgabe der Schweiz, zu zeigen, wie gut und
friedlich verschiedene Rassen im gleichen wirtschaftlichen Gebilde
neben einander wohnen können? Hoffen wir, daß die Schweiz von
heute die Keimzelle des Europa von morgen bildet. Und seien
wir auf die sehnlichst erwartete Stunde gefaßt, wo nach aller
Zerstörung wieder Friede herrscht, und alles nach Kräften suchen wird,
die diesen Frieden dauerhafter und innerlicher gestalten könnet um
auf feinem Boden den Kampf des Geistes mit geistigen Waffen
zu kämpfen. Seien wir dann auch auf unserem Posten!

U. W. Züricher, Ringoldsmil.

Wieg uns Frömmigkeit.

R^rieg und Frömmigkeit — gehören diese Dinge auch zu den „Gegen-
>H sähen, die sich berühren?" Es scheint so; in der Nacht leuchten
^ V die Sterne, unter den schwarzen Schatten des dreißigjährigen
Krieges entstunden die kernhaftesten Kirchenlieder, und die meisten
Psalmen heben sich von dem dunkeln Hintergrund irgendwelcher
Feindseligkeiten ab. Die Beispiele aus der Geschichte aller Zeiten sind so zahl«
reich, daß man einen besonders ausgeprägten frommen Sinn als eine
stete Begleiterscheinung des Krieges bezeichnen könnte. Die Gegenwart

bestätigt offenbar diese Vermutung, Jn unerwarteter, ja
unerhörter Weise haben sich feit Ausbruch des großen Völkerkrieges die
Kirchen gefüllt. Was hat das zu bedeuten? Gegensatz oder
Begleiterscheinung? Läuft die Frömmigkeit diametral entgegengesetzt
oder parallel mit dem Kriegsungetüm?

Es ist ja wohl selbstverständlich, daß ein so einzigartiges
Ereignis wie der längst befürchtete europäische Krieg den ganzen Menschen
erfassen muß bis in die tiefsten Fasern der Seele, daß auch bisher
gleichgültige Menschen zu einigem Nachdenken gezwungen werden und
in einer bis dahin unbekannten, ihnen fremden Unruhe es am Ende
doch einmal mit den „Tröstungen der Religion" probieren wollen.
Skeptischen Naturen ist es eine erwünschte Gelegenheit, diese Stichhaltigkeitsprobe

des Christentums etwas genauer zu studieren. Bei den
meisten Leuten der großen Menge ist es wohl nicht viel anders als
ein von Patriotismus und Glaubensstimmung, von Begeisterung und
Ohnmacht gemischtes Gefühl von Feierlichkeit: Es geschieht etwas, da
muß ich auch dabei sein! Eine bedenkliche Verwandtschaft von
Kriegsbegeisterung und Frömmigkeit.

Tiefer denkende und ernster gestimmte Menschen reden im Sinn
des Psalmwortes: „Gott ist ein rechter Richter, der täglich dräut. —


	Friede auf Erden! I., Das Grauen ; II., Bankrott der Zivilisation und unser Kulturbewusstsein ; III., Ausblicke

