
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 8

Artikel: Vom Busse predigen (nach einem Bettagsreferat)

Autor: Orelli, Hans v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 314 —

Vom Susse predigen.>
(Nach einem Bettagsreferat.)

F »m Wiederholungen vermeiden zu können, fei vorausgeschickt,
was die folgenden Ausführungen als Aufgabe eines Pfarrers
voraussetzen:
1. das Evangelium so zu predigen, daß die Hörer Lust

bekommen, durch fortschreitendes Verständnis des Neuen Testamentes
in Besitz eines neuen, an Gott orientierten Lebens zu kommen, und
sich mit Gleichgesinnten zusammen zu schließen;

2. mitzuarbeiten an der Durchdringung aller Verhältnisse mit
dem Sauerteig des Evangeliums, an der Beseitigung von
Zuständen, die das Eindringen desselben aufhalten, die das Werden
von sittlichen Persönlichkeiten erschweren, die dem Laster Vorschub

leisten.
I.

Welches ist das Haupthindernis, das der Eroberung
unseres Vaterlandes durch das Evangelium entgegensteht, das die
Christianisierung unserer Gesetze und die Sanierung unferer
Zustände aufhält? Je nach unserer Antwort auf diese Frage werden
Wir das Jahr hindurch und am Bettag insbesondere in erster
Linie guten Willen oder klare Erkenntnis zu wecken bestrebt sein,
oder wir werden auf Willensbildung und Aufklärungsarbeit gleichviel

Gewicht legen. Ohne die Notwendigkeit der letztern verkennen

zu wollen, glauben wir doch, daß der egoistische Wille im
Verhältnis zur Beschränktheit der noch zähere Gegner ist, daß die
Kämpfer für Schaffung eines idealen Volkslebens vor dem Fort
des egoistischen Willens den heißesten Strauß auszufechten haben.
An diesem schwierigsten Punkt der Schlacht ist unser, der Pfarrer
Platz. An anderen Pnnkten zu fechten, zum Beispiel gegen die
Vorurteile betreffend Abstinenz, ist eine Erholung im Verhältnis zu der
zähen Arbeit, die es bedeutet, Egoisten zu Altruisten zu „machen".
Weiter unten folgen Belege dafür, wie verbreitet die Erkenntnis
ist, daß schließlich jeder Aufgeklärte aufklären kann, daß aber selbstlosen

Willen zu pflanzen in erster Linie die berufen find, die
die Kraft des Evangeliums aus Erfahrung und, so weit dies
heute möglich ist, theoretisch kennen.

Der egoistische Wille tritt in den Verhandlungen der verschiedenen

Kantonsräte mit dem Anspruch auf, allein maßgebend zu sein,
weil er sich das Prädikat der Natürlichkeit und Selbstverständlichkeit
beilegt. Auch in unseren Gemeindeversammlungen bestimmt er häufig
das Resultat der Abstimmung und sollte das nach Ueberzeugung
vieler in allen Fällen tun. Dabei ist das Verhalten unferer areligiösen

Gebildeten für die vorhin vorgeschlagene Rangordnung von

') Diese Ausführungen besitzen für „Laien" den gleichen Wert wie für Pfarrer,



— 315 -
Wollen und Wissen instruktiv: ließe sich nicht an manchem Beispiel

nachweisen, daß jene Vermehrung des Wissens, die zum Eintritt
in die Kreise der Aufgeklärten berechtigt, den Willen weder stärkt noch
selbstlos macht? Bedeutet das Wort „aufgeklärt" nicht für manche so

viel wie „ehrlich-egoistisch"? Jn Gesprächen, in denen wir nicht
als Pfarrer erkannt werden, haben wir alle Gelegenheit zu hören,
mit welch verblüffender Selbstverständlichkeit man den eigenen Profit
über das Wohl der Gesamtheit stellt. Manche Pfarrer wissen auch
aus dem Verkehr mit ihren Verwandten, in welchem Maße der
praktische Materialismus in der Gesellschaft tonangebend ist, ein
Eudämonismus, dem was Genuß bringt, erlaubt, ja selbstverständlich

scheint, weil es Genuß bringt, den Entsagung zu Gunsten
anderer altmodisch anmutet.

Freilich besteht unser Volk nicht aus lauter sich selbst
kultivierenden Persönlichkeiten. Von verschiedenen Seiten, besonders
von Leuten, die unter dem Einfluß lebendigen Christentums stehen,
wird in allen Fragen der Standpunkt der christlichen Nächstenliebe
geltend gemacht. Von christlichen Familien geht wenigstens auf
dem Lande ein unverkennbarer Einfluß auf das öffentliche
Gewissen aus; ebenso von christlichen Vereinen, jenen Gemeinschaften,
die wirklich einen Leib bilden, von dem kein Glied leidet, ohne
daß alle anderen mitleiden. Oft ist auch der Erfolg treuer
Wirksamkeit einzelner christlicher Persönlichkeiten nachweisbar, und zwar
nicht nur so, daß ein lebendiges Pflichtgefühl gegen Christen und
Heiden vorhanden ist, sondern auch so, daß gegeben wird. Es fehlt
nicht am Bewußtsein, daß Selbstlosigkeit über Selbstsucht steht.
Manche Gabe wird vielleicht um der Menschen willen gegeben; aber
auch so bestätigt sie das Vorhandensein jenes Bewußtseins. Wo es

sich dagegen um Opfer handelt, die von den Leuten nicht gesehen,
oder vielleicht gesehen, aber nicht gebilligt werden, vielleicht um etwas
Neumodisches, fällt es bisweilen schwer, Verständnis oder guten
Willen zu finden, auch für Aufgaben, bei denen nach unserem
Eindruck die Nächstenliebe sich bewähren müßte, wenn sie
vorhanden wäre. Da aber in unserem Volksleben kein Fortfchritt
ohne Opfer erreicht wird, ist es um den Fortschritt in dem zu
ansang aufgestellten Programm schlimm bestellt, wenn der egoistische
Wille in unseren Gemeinden so stark ist, wie wir glauben annehmen
zu müssen.

Man beachte zum Beispiel das Verhalten der Mehrzahl unserer
Richter und Aerzte zum Alkoholismus. Fehlt es ihnen an Wissen
oder Erfahrung? das nicht, dagegen am Willen, selbst ein Opfer
zu bringen, dessen Nutzen und Lohn ihnen nicht verbürgt ist. Sie
zollen dem Idealisten Bewunderung, der Sturm läuft gegen die
feste Burg des Egoismus, finden es aber selbstverständlich, daß sie
sich neben ihrem verantwortungsvollen Beruf nicht behelligen lassen
von einem so wenig erholunggewährenden und so gar nicht ge°



— 316 -
sellschaftsfähigen Problem wie die Alkoholfrage. — In einer kleinen
Gemeinde sind wegen der Übersichtlichkeit der Verhältnisse die
Beobachtungen über die hemmenden Gegner des Reiches Gottes
besonders zuverlässig. Die Schwierigkeit wirksamer Bußpredigt kommt
somit auf dem Dorf befonders empfindlich zum Bewußtfein. Wie
Punkt 2 des Programmes in erster Linie durch den egoistischen
Willen, nicht durch Armut oder Beschränktheit aufgehalten werden
kann, zeigt z. B. folgende Beachtung:

Während die übrigen Baselbieter Posamenter-Gemeinden die
elektrische Kraft von der Elettra Baselland als Genossenschaften
beziehen, also durch Majoritätsbeschluß die Arbeitszeit (zum Beispiel
auf 14 Stunden im Tag) festsetzen können, erhalten die Posamenter
der Dörfer T, A und Z den Strom von anderer Seite individuell.
Jn diesen drei Orten hat somit jedermann freie Hand, die von ihm
bezahlte Pauschalsumme durch 14, 16, 18 oder mehrstündige
Arbeitszeit auszunützen. Diese Freiheit wurde vielen Familien zum
Verhängnis. Es galt für ehrenvoll tief in die Nacht hinein zu
weben, sür natürlich, daß bei gutem Geschäftsgang nach einem Wäschetag

oder im Heuet die Mutter bei Nacht das Versäumte
nachzuholen trachtete. Mancher Visiteur empfand zudem die Härte nicht,
die darin lag, wenn er die Dienstwilligkeit besonders von
unbemittelten Haushaltungen durch 18 und mehrstündiges Weben in
Anspruch nahm. Auch Bleichsüchtigc und Tuberkulöse wurden hiezu
angehalten.

Nachdem der neue Pfarrer drei Jahre lang zugesehen hatte und
manchmal in die Lage gekommen war, trösten zu müssen, wo nicht
Gottes Wille, sondern menschliche Rücksichtslosigkeit das Leid gerufen
hatte, ließ sich ein Posamenter-Verein bilden. Wer beitrat
verpflichtete sich, wie alle andern Hauspofamenter des Kantons nur
14 Stunden zu weben. In X war die Zahl der Eintretenden 83 «/«,

in A 7l)«/«. Ein erfahrener Posamenter aus X meinte: „Alle
Armen und darum ungenügend ernährten stehen freudig für die
Arbeitszeit ein; es ist wie wenn sie fühlten, daß die bisherige Lebensweife

ihre Kräfte verzehrt," — Es war nun höchst interessant zu
beobachten, ftier am Ende >des ersten Lahres zuerst sein Austrittsgesuch
einreichte: nicht beschränkte Leute, nicht arme, die um jeden Preis
mehr zu verdienen hätten trachten müssen, sondern in A zuerst
der Wohlhabendste und dann seine Standesgenossen; in X zuerst
eine Gruppe, die sich mit einem gewissen Recht „die Aufgeklärten"
nennt und ebenfalls zu den besten Steuerzahlern gehört. Diese
Leute machten den andern, ärmeren, denen sie zum Teil Bürgen
waren, Vorwürfe wegen ihrer Trägheit, nur vierzehn Stunden
arbeiten zu wollen, und die Folge war, daß wie bei einem Dammbruch

dem Tropfen der Strom folgte. Als zum zweiten Mal der
Austrittstermin kam, löste sich in X wie ein Jahr vorher in I die
Genossenschaft ganz auf. Seither haben unsere Leute wieder volle



— 317 —

Freiheit: Der Befehl „einige Nächte durchzuwehen" kann wieder
gegeben und befolgt werden. Wenn von dieser Freiheit, so viel
wir wissen, in den letzten Jahren nur selten Gebrauch gemacht
worden ist, kommt es vielleicht daher, daß Arbeiter und Visiteure
durch die Arbeitszeitbewegung gelernt haben.

Die Männer, die die Auflösung der Genossenschaft anstrebten,
find zum Teil dieselben, die dem Pfarrer, bevor sie wußten, daß er
sich mit dem Gedanken einer Vereinsbildung trage, versichert hatten,
Arbeitszeit und Organisation feien im Interesse der Arbeiter durchaus

erforderlich. Auch sei bekannt, daß man in 17 Stunden
quantitativ nicht mehr und in 20 Stunden qualitativ nicht so viel
leiste, wie in 14. Der Pfarrer hatte sich damals ebenso sehr über
ihre Erkenntnis gewundert, wie später über ihr Miderwilliges
Mitmachen, das mit drängendem Austritt endete. Wenn einer von ihnen
jetzt mit ihm auf jene Ereignisse zu reden kommt, gibt er sich
meist geschickt den Anschein, als wisse er nicht, wie töricht und
egoistisch er damals gehandelt habe. Unter sich aber fprechen sie es

offen aus: „Man muß verdienen, fo lange man jung ist! Wozu
Rücksicht nehmen auf andere Haushaltungen und andere Dörfer,
bevor ein Gefetz einem dazu zwingt?"

Wie wirkungslos Aufklärung sein kann, zeigte sich auch, als
in A ein Alkoholiker von Zechern gereizt in die gedrängt volle
Wirtschaft schoß, einen jungen, unschuldigen, allgemein geschätzten
Familienväter tötete, einen andern schwer verwundete. Das Dorf
schien in seinen Fundamenten erschüttert, die ruhigsten Männer
hatten zum Teil wochenlang die Fassung verloren; nur etwas war
nicht erschüttert, geschweige denn jemand entfallen: der egoistische
Wille, Der Pfarrer ging damals zu manchen Vätern, um sie

einzuladen, zur Vermeidung einer Wiederholung solchen Unglücks
einen alkoholfreien Unterhältungsabend einzurichten. Er fand sie

auffallend aufgeklärt über Nutzlosigkeit und Schädlichkeit des
Alkohols. Einer versicherte sogar, und nicht ohne Grund,
wissenschaftlich vollständig im Klaren zu sein, über den Wert der Abstinenz,
aber er komme nicht. Einer war bereit das Opfer zu bringen.

Gewiß wird uns der Gedanke an die Stabilität der Gepflogenheiten

unserer Landleute einerseits, anderseits die Erinnerung an die
saure Mühe, die das Bringen von Opfern uns selbst kostet, ein
hartes Urteil verbieten, (Wir machen es vielleicht nicht viel anders
als sie, wir kennen die Wirkung des Nikotin, verbitten uns aber
jeden ernsten Eingriff in diese unsere Privatsache.) Aber, mag der
Vorwurf des Egoismus uns selbst treffen, an der Erkenntnis kann
das nichts ändern, dmß der egoistische Wille das Haupthindernis
einer Erneuerung unserer Gemeinden ist. Gerade durch das
Bewußtsein von einem eigenen Willensdefekt sind wir vor dem
Optimismus gewarnt, der mit Aufklärung allein die Verhältnisse bessern

will. Weil wir an uns häufig einen gut versteckten, zähen, unguten



— 318 —

Willen beobachten können, ist uns der zuversichtliche Kampf gegen
den egoistischen Willen unserer Gemeindegenosfen schwer gemacht.
Wenn wir selbst so viel Mühe haben, dem Evangelium zu gehorchen,
das wir in allen seinen Wirkungen Tag und Nacht studieren
könnten, was wollen wir dann von den Leuten fordern, die in ihrer
großen Mehrheit seit Jahren keine Bibel mehr geöffnet haben,
und ganz anders als wir von ihrer Umgebung abhangig sind? Auch
sie haben einen zähen Willen. Confucius sagt: „Einem Heer von
drei Armeen kann man seinen Führer nehmen; aber dem geringsten

Mann aus dem Volke kann man seinen Willen nicht nehmen."
Mit diesem schwerwiegenden Wort des alten Menschenkenners schließen

wir die Frage nach dem Haupthindernis des Reiches Gottes und
gehen über zu der Frage nach den Mitteln, die uns im Kampf
mit dem egoistischen Willen zu Gebote stehen.

II.
Ausgehend von der Erkenntnis, daß es unmöglich ist, einem

Menschen seinen Willen zu nehmen, empfehlen manche Volksfreunde
wenigstens die Ausübung des rücksichtslosen Egoismus einzuschränken
durch soziale Gesetzgebung. Auch ich warte mit Sehnsucht
auf das eidgenössische Heimarbeitsgesetz in der Hoffnung, es werde
vielen Müden und Unterernährten einen Feierabend bringen, eine
Errungenschaft zu der Arbeitgeber und Arbeiter in mancher Branche
der Heimindustrie ohne gesetzlichen Zwang unfähig sein wollen.
Wir alle begrüßen die Gesetze, die die Verhältnisse möglichst wenig
versuchlich gestalten sollen, zum Beispiel Wohnungsnot und
Alkoholismus bekämpfen. Die Erfahrung lehrt, daß im Kampf gegen
verschiedene Aeußerungen des egoistischen Willens die Sozialdemokratie

unfer Bundesgenosse ist. Ob der Wille der Sozialdemokraten

besser ist, als der der Bürgerlichen, können wir hier
dahingestellt sein lassen; aber ob aus Eigennutz, ob aus idealen Gründen,
sie helfen an manchem Punkt, wirksam die Ausübung des egoistischen
Willens bekämpfen. Aber es wäre eine unerlaubte Erleichterung
unserer Amtspflicht, wollten wir den Hauptgegner unseres zu
ansang aufgestellten Programms in der kapitalistischen Weltordnung
und nicht im egoistischen Willen aller Menschen erkennen. Es
wäre bequem, aber ein Mißtrauensvotum an das Evangelium Jefu,
wollten wir Pfarrer im Amt unsere Zeit mehr auf das Studium
nationalökonomischer Fragen als auf die Erforschung der Quellen
des guten Willens verwenden; wollten wir das Ziel, unseren Ge-
meinedegenossen zu einem selbstlosen Willen zu verhelfen, zurücktreten

lassen hinter einem anderen: sie zu sammeln zur Zerstörung
der Macht egoistischer Kapitalisten.

Die Generalsynode der Reformierten Kirchen von Nordamerika
beschloß 1911, den Pfarrern keinerlei Weisung betreffend ihre Stellung

zum Sozialismus zu geben, sondern diese Frage ganz der



— 319 —

gewissenhaften Ueberzeugung und dem intelligenten Studium des

Einzelnen zu überlassen. Sie erlaubt dem Pfarrer, ähnlich wie
ein katholischer Priester der Gemeinde zu erklären, wie sie als
christliche zu stimmen habe, und auf der Kanzel für den Sozialismus
als eine notwendige Vorstufe des Reiches Gottes Propaganda zu
machen, oder aber die Predigt zwar zur EinPrägung christlicher
Gesinnung den Benachteiligten gegenüber zu benützen, doch ohne in
bevormundender Weise zu proklamieren, wie sich diese Gesinnung
in einem vorliegenden Fall äußern müsse, vielleicht im Gefühl,
daß eine solche Andeutung genügte, um vielerorts den gegenteiligen
Erfolg zu haben, und in der Erkenntnis, daß im besten Falle der
Gehorsam doch ein wurzelloser, darum kurzlebender wäre. Auch
wir haben diese volle Freiheit; aber der Reichtum an Gelegenheiten,
uns dem Volke nützlich zu machen, wird uns nicht darüber täuschen,
was unsere eigentliche, allerdings auch schwerste soziale Ausgabe sei:
den Leuten zu einem selbstlosen Wollen zu helfen.

Diese Aufgabe wird durch fortschreitende soziale Gesetzgebung
nicht erfüllt oder überflüssig gemacht. Gerade wo durch gesetzliche

Bestimmungen verschiedene Elemente im Dienste des gemeinsamen
Wohles zusammengespannt sind, verdirbt der egoistische Wille immer
wieder die schönsten Pläne. Die Führer der Genossenschafts-
bewegung machen diese Erfahrung reichlich, Jn seinem durch
eine höchst interessante Materialsammlung erweiterten Vortrag
„Pflichten und Rechte der Genossenfchaftsangestellten im Lichte der
Genossenfchaftsidee"i) redet Dr. Karl Munding wiederholt vom
Egoismus der Mitglieder, Arbeiter und Angestellten als einem
„Medusenhaupt, das sich aus dem trüben Grunde einer materialistischen,
selbstsüchtigen Gesinnung erhebt, die gar nicht selten in schneidendem

Kontrast eine im übrigen sozialistische Denkart kreuzt." —
Als vor einigenVJahren die Metzger des Allgemeinen Konsumvereins
Basel streikten, sagte ein Angestellter desselden, da höre alles auf,
diese Leute täten etwas unerhörtes: sie streikten nicht gegen einen
Kapitalisten, das wäre nichts besonderes, aber gegen ihre Gemeinschaft

zu Gunsten ihres Ich! Wer so etwas tue, verdiene ausgeschlossen

zu werden. Wir sind vielleicht versucht zu denken: O saiiots, sim-
plioitas! Aber begehen nicht viele diese Selbsttäuschung, wenn sie

meinen, Sozialist und Egoist sei wie in der Welt der Ideen so auch

in der Welt der Erscheinungen ein ausschließlicher Gegensatz?
Munding meint das nicht. Immer wieder zeigt sich ihm, daß die

Mitglieder einer sozialen Vereinigung nicht schon durch diese ihre
Mitgliedschaft „umgewandelt" sind zu Menschen voll „Opferfreudigkeit",

„Selbstlosigkeit", von „absoluter Neidlosigkeit", „fähig zu
liebevollem Versenken in die Individualität des Ändern", wie die
Mitarbeiter einer freien Gemeinwirtschaft sein müßten. Vielmehr gibt

') Basel, Verlag des Verbands schweiz. Konsumvereine, 1909.



— 320 —

es auch da wieder die verletzenden Schranken, die der egoistische
Wille aufrichtet in der Selbsterhebung des durch Bildung, Gehalt
und Führerstellung hervorragenden, und Egoisten, „welche individualistisch

herausschlagen möchten, was sie kriegen können". Wer
Realist genug ist, um die Höhe der ethischen Forderungen Mundings
zu ermessen, versteht, wenn dieser zum Schlüsse kommt: „Die Frage
der Möglichkeit der konsumgenofsenschaftlichen Organisation ist in
letzter Linie keine Frage von Kaufkraft und Kapital, sondern eine
psychologische Frage." Er hält den Angestellten des Allgemeinen
Konsumvereins vor, daß, wo die reine Idee der Genossenschast ihre
fegensvolle Verwirklichung gefunden hat (Rochdale und Ralahine),
„die maßgebenden Führer Elitemenfchen waren, und daß sie

nur mit einer Elite arbeiten wollten."
„Die rein materielle Kooperation ist eine nur äußere

Gegenwirkung gegen den Mammonismus, welche selbst wieder auf verderbliche
Abwege geraten kann, indem sie selbst wieder nur allzu leicht unter die
Herrschaft einer Selbstsucht zurückführt, die nur durch die kollektive

Natur gemildert wird" (V. A. Huber bei Munding). Munding
lehnt die materialistische Theorie ab, wonach die Genossenschaft
nur schon durch die Wirkung der großen Zahl den Menschen aus
der Abhängigkeit von widrigen Umständen und individueller Willkür

lösen kann, ohne daß im Menschen sittliche Triebkräfte wirksam

sein müßten: „Die materialistische Auffassung hat cin großes
Loch, durch welches die persönliche UnVollkommenheit, Schuld und
andere Mängel des Individuums, eskamotiert werden, Dinge,
die sich im Genossenschaftsleben in ihren Wirkungen verallgemeinern
und zwar ebenfalls nach dem Gesetz der großen Zahl." „Die
Anwendung von Prinzipien, fo schön und wahr sie auch sein mögen,
hängt von den Persönlichkeiten ab, und wenn die Personen
versagen, muß eben auf bessere Menschen gewartet werden. Wie
notwendig ist es daher, durch Erziehung die durchschnittliche
Fähigkeit, Fassungs- und Anerkennungskraft, worauf kollektive
Willens- und Tatkraft beruhen, zu heben!" (Balmforth bei

Munding.)
Je klarer die Grundlage dauernder Kooperation als ethische

erkannt wird, desto eifriger werden in der Genosfenschaftsbewegung
Erziehungsfragen erörtert und die Quellen der Nächstenliebe untersucht.

Dr. H. Faucherre, der Redakteur des „Schweiz. Konsumverein",

schreibt uns darüber, die Konsumvereine hätten sich materiell
zu rasch entwickelt, die Personen seien innerlich nicht mitgekommen,
sie hätten nicht begriffen, daß im Konsumverein das Erwerbsprinzip
ausgeschlossen sei, daß gegenseitiges Dienenwollen und Nächstenliebe

die treibenden Kräfte sein sollten. Daher sähen sich namhafte
Führer der Konsumvereinsbewegung gezwungen, ernsthaft an die
Ausführung eines alten Planes (King, Rob..Owen, Fellenberg-Hof-
wil) zur Bildung genossenschaftlicher Gesinnung zu denken: Schulen



— 321 —

für die Jugend (wie auch eine Art Volkshochschulen für ältere
Jahrgänge) sollen den Genossenschaftern durch Uebertragung christlicher

Ethik auf das Genossenschaftsleben eine umfassende Charakter-,
Herzens- und Geistesbildung vermitteln. Auch Munding spricht
aus: „Die Verbrüderung hat ihre einzige stichhaltige Garantie in
der christlichen Idee der Gotteskindschaft Aller, und in dem Wesen
jener Liebe, die Paulus 1. Kor. 12 und 13 schildert."^

Auf dem evangelisch-sozialen Kongreß in Hamburg zeichnete
der Tübinger Nationalökonom Wilbrandt ein glänzendes
Zukunftsbild für die Konfumgenofsenschaftsbewegung; dann fuhr er
fort, freilich müsse hiefür der Egoismus überwunden und der Geist
selbstloser Hingabe gepflegt werden. Der wunde Punkt der ganzen
Sache liege im persönlichen Verhalten der leitenden und mitarbeitenden

Personen. Die große Frage sei die, ob schon durch die
Organisationsformen, die an sich altruistisch sind, die in der menschlichen

Natur liegende egoistische Tendenz gebunden werden kann.
Hier münde das rein volkswirtschaftliche Problem ein in die großen
Fragen religiöser und ethischer Reform. Da zeige sich die un-
abweisliche Notwendigkeit einer religiösen Durchdringung der Idee
der Genossenschaft. Auch für Wilbrandt vermögen Gesetze und
Statuten zwar Altruismus zu erleichtern, aber nicht den Kampf gegen
den Egoismus zu Ende zu führen. Sie können die Ausübung des
egoistischen Willens einschränken; ihn zu brechen, dazu bedars es
eines anderen Mittels.

Wilbrandt weiß die Pfarrer in Besitz dieses Mittels, von ihnen
erwartet er Hilfe. Nicht nur Stöcker sah die Hauptaufgabe der
Pfarrer angesichts der sozialen Frage in der Bildung von
wirkungsfreudigen Persönlichkeiten; auch der Natioualökonom Wilbrandt
rechnet so. Er setzt voraus, wir kennten die Quelle besonders gut,
aus der während Jahrhunderten so viel Freudigkeit zur
Selbsthingabe und Selbstaufopferung geflossen ist. Er wünscht diese Quelle
durch Vermittlung der Pfarrer reichlich in die Genosfenschaftsbewegung

einströmmen zu sehen. Uns fielen demnach die
Aufgaben zu:
1. unsere Kenntnis des Evangeliums — dieses ist doch die Quelle

— zu vertiefen,
2. das in seinem Wert erkannte Evangelium unter Anspannung aller

Kräfte auszubreiten wie das Jahr hindurch, so am Bettag
insbesondere.

Jede Predigt des Evangeliums Jesu wird von der Gesellschaft,
wenn verstanden, als Bußpredigt empfunden. Wann kann sie mehr

') «Wir müssen die Menschen überzeugen, daß sie Söhne des einen Gottes,
nicht für sich selbst, sondern für andere zu leben haben und daß der Zweck ihres
Daseins nicht ist, mehr oder weniger glücklich zu sein, sondern sich selbst und andere
besser zu machen," Mazzini bei Munding. — „Wer den Leuten hilft, ernsthaft vor
Gott zu knien, hat einen Erfolg von eminenter sozialer Bedeutung erzielt" (Schlatter).



- — 322 —

als einen Stimmungserfolg erwarten? Höring fpricht in seiner
Dogmatik den Gedanken aus, zu wirksamer Apologetik sei heute nur
befähigt, wer an sich selbst die bestrickende Macht des Entwicklungsgedankens

und die Schwierigkeit, sich dem Pantheismus zu entziehen,
empsunden habe. Jn Analogie damit läßt sich die Behauptung
aufstellen, die Grundbedingung einer gewinnenden Bußpredigt sei, daß
wir unter dem Eindruck stehen, wie schwer der Mehrzahl unseres
Volkes der Glaube an einen „himmlischen Vater" ist. Ist uns
die Glaubensnot unserer Zuhörer nicht gegenwärtig, werden wir der
Versuchung kaum widerstehen, im Gedanken an die vielen, die am
Bettag seit langem zum ersten Mal wieder zur Kirche kommen,
eine Bußpredigt zu rüsten, die belebt ist von dem Wunsche, die
Egoisten ihr wahres Gesicht schauen zu lassen. Die Predigt wird
dann unter Umständen den Eindruck einer prophetischen machen,
trotzdem sie ihren stürmischen Charakter vielleicht aus der Leere
unseres Gottesbewußtseins empfangen hat; die Leute werden vielleicht
von ihr reden als von einer Tat; aber der egoistische Wille,
gegen den haben wir schlecht gestritten, nichts in einem Herzen ist er
erschüttert, in manchem nur noch zäher geworden.

Unsere Aufgabe ist nicht, den Kreis zu schließen, und zu
erklären, wer draußen stehe. Jesus selbst hat den Verkehr mit
keinem abgebrochen. „Sein Bußruf war kein richterlicher Akt, sondern
ein Gnadenakt". Darum wird auch unsere Bußpredigt nicht der

Predigt Jonas, fondern dem Ruf der Diener im Gleichnis von
der königlichen Hochzeit gleichen. Das Evangelium wendet fich nicht
an die, die sich nicht auf sich selbst besinnen wollen, die träge und
unwahrhaftig sich gegen das Wirkliche abschließen ^ die werden
wir auch am Bettag nicht in großer Zahl zu Zuhörern haben —
sondern an die, „die fich nicht einfach vom Tierischen überfluten lassen,
die aus ihrem Leben etwas machen wollen, die aus der innern
Spannung des sittlichen Kampfes nicht herauskommen." Die freilich
werden am Bettag da fein und, je ernster sie sind, desto mehr
werden sie uns Dank Missen, wenn wir mehr Zeit auf die
Darlegung der Quellen des guten Willens verwenden als auf die

Enthüllung der Volksschuld. Gewiß darf keines von beiden fehlen,
nur ist das letztere leichter und effektvoller, weshalb, wenigstens
bei mir, das erstere noch immer zu kurz kam.

Führt uns der Gedanke an die allgemeine Glaubensnot und die
damit zusammenhängende Armut an selbstlosem Willen nicht daraus,
daß Jesus im Mittelpunkt der Bettagspredigt stehen sollte?
Häring sagt von ihm: „Vor seiner Gestalt stehen Unzählige still,
denen sonst nichts mehr Eindruck macht". Platzhoff-Lejeune, in dessen

Buch „Religion gegen Theologie und Kirche" kaum jemand zu
großes Verständnis für die Bedeutung der alten Christologie finden
wird, schreibt dort, Jesuspredigten seien die einzigen, die noch einigermaßen

wirkende Kraft besäßen. Kähler bezeichnet, im Eingang seiner



— 323 —

letzten Schrift dem, der die Welt bewegen will, Jesus als den
einzigen Ort zum stehen. Die Uebereinstimmung von älterer und
neuerer Theologie mit dem „dogmenlosen" Christentum in diesem
Punkt ist bedeutsam. Werden Nur nicht wirklich, je mehr ivir am
Bettag das Uebel an der Wurzel fassen wollen, Jesus wirken lassen
müssen?^) Unsere Zuhörer können die Erinnerung an Jesus nicht
neben ihre anderen Gedanken stellen, ohne ihr eine übergreifende
Macht einzuräumen. Dieses Resultat tritt sofort mit Sicherheit ein,
sowie ihnen klar wird, daß Jesus sein Werk im Dienste Gottes
vollbringt; denn dann macht die Begegnung mit ihm ihr
Gottesbewußtsein wach, an dem die Aufforderung zum Glauben untrennbar

haftet. Indem sich die Erinnerung an Jesus mit dem Gottesbewußtsein

vereint, ist der Glaube da. Er entsteht dadurch, daß in
uns an der Kenntnis Jesu Gewißheit der göttlichen Gnade erwacht.
Durch den Glauben, das heißt durch die Gewißheit der
Gnade Gottes ist der egoistische Wille gebrochen.

Die vertrauensvolle Zuwendung zu Jesus wird uns möglich
dadurch, daß sein Wort und Werk in Uebereinstimmung steht mit
dem, was wir im natürlichen Innenleben als Sehnsucht kennen:
Die Rechtfertigung gibt die Antwort auf die im Gewissen
entstehende Frage; die Kindschaft macht das Gottesbewußtsein in uns
fest, das auf allen feinen Stufen Gott als unsern Vater zeigt.
Die durch ihn entstehende Gemeinschaft ist endlich diejenige, die so

vielen vorschwebt, nach der sich so viele sehnen, da jedes Glied nicht
vor allem profitieren, sondern dienen will. Nachdem wir uns die
bitteren Erfahrungen in den Jüngerkreisen irdischer Lehrer
vergegenwärtigt haben, ist es eine Erquickung auf die Gemeinfchaft zu
schauen, die Jesus begründet, wo eines dem andern dient in der
Beugung und Selbstlosigkeit echter Liebe. Gewiß gilt auch da, daß
auf Erden nicht quantitativ-totale Bekehrung möglich ist; aber
qualitativ-prinzipiell sind die Menschen doch etwas anderes, nachdem sie

durch Erkenntnis Jesu glauben gelernt haben. Sie sind selig durch
den Glauben, das heißt durch die innere Unterwerfung unter Gott
und diese ihre Stellung zu Gott bestimmt ihr Verhàlteu zu den
Leuten.

Wenn Wilbrandt in der Durchdringung des genossenschaftlichen

Lebens mit religiösen Ideen die notwendige Voraussetzung
eines Gelingens seiner Zukunftspläne sieht, ist nicht ausgeschlossen,
daß er dabei eine Frömmigkeit im Auge hat, die sich selbst
begeistern, sich selbst mit Liebe und Hingabe versorgen will. Der
Kenner der n. t. Theologie weiß, daß Jesus zwar dem Willen des

Menschen eine ausschlaggebende Bedeutung beimißt; aber Grund-

') Inhaltlich stammen die folgenden Sätze mehr oder weniger aus Herrmann,
Höring und Schlatter. Da auf die Klarheit der Sache mehr ankommt als auf den
Mann, der sie formuliert hat, verzichten wir auf die Bezeichnung der Zitate im
Einzelnen,



— 324 —

Voraussetzung der Umkehr ist, daß die Gäste vom König eingeladen

werden. Der Vater liebt den verirrten Sohn, darum
ist Heimkehr möglich. Gvtt ist gut, darum wird der reiche Jüngling
durch den Entschluß, Jesus zu gehorchen, nicht arm, sondern reich.
Darum, weil Gott den Christus gesandt hat, ist es möglich geworden
zu glauben und den guten Willen zu bejahen. „Tut Buße und
glaubet auf Grund der frohen Botschaft", fo faßt schon Marcus die
Predigt Jesu zusammen. Will uns jemand vom Banne des Egoismus

befreien, muß er unserer Glaubensnot ein Ende machen.
Das geschieht, wenn es ihm gelingt, uns einen Menschen lebendig
vor Augen zu stellen, „der mit seinem Wirken auf uns die Liebe
des Vaters zu uns für uns wirklich macht."

Da wir Jefu Erfolglosigkeit vor Augen haben, werden wir
uns keiner Illusion über den Erfolg unserer Bußpredigt hingeben.
Jesus hat das Wort geprägt vvm Volk, das keiner Einladung
Gottes gehorchen will, w eil sie von Gott kommt, im Gleichnis
von den Kindern, die nicht Tanz, nicht Klageweib spielen wollen.
Jesus wußte, wie es allen Propheten in Jerusalem gegangen war.
Er kannte das Geschlecht als ein schlechtes und ehebrecherisches.
Er wußte, daß Fleisch und Blut dem Hörer die Augen nicht öffnen
kann, und daß die Stellungnahme der jetzigen Generation durch
das ablehnende Verhalten der Väter kausal beeinflußt ist. Dennoch
verrichtete er sein Amt in voller Ruhe, weil er das Bewußtsein
hatte, daß sein Wille eins sei mit Gottes Willen. Je mehr es

gelingt, hierin zu werden wie der Meister, desto weniger hindert
uns an der Ausübung unseres Berufes der Schmerz, in unseren
Gemeinden nicht mehr zu erreichen, als der Meister in Galiläas)

Je tiefer wir das Hauptübel unseres Volkes fassen und je
höher oben wir das Heilmittel suchen, desto mehr haben wir das
Bedürfnis, in diesem Kampfe nicht allein zu stehen. Das Volksleben
beobachten und aufklärend beeinflußen kann jeder für sich allein.
Aber mit dem Evangelium von Jesus den egoistischen Willen
bekämpfen können wir nicht ohne Fühlung zu haben mit den Kollegen;
denn die Gabe des Christus gehört in erster Linie seiner Gemeinde.
Können wir den Gegnern des Reiches Gottes einen größeren
Gefallen tun, als wenn ein jeder von uns für sich allein auszieht
mit seiner einseitigen Erkenntnis des Evangeliums und seinem
beschränkten Verständnis für die Menschen? Wenn wir allen Ständen

kooperatives Vorgehen empfehlen, wird's nicht auch in unserem

') Wer auch nur sechs Jahre lang in kleiner Gemeinde viel Freundlichkeit
gegen seine Person, aber stets klare Ablehnung evangelischer Grundsätze erfahren
hat, kennt die Versuchung, das Handgemenge zu verlassen und entweder einen Punkt
des Schlachtfeldes aufzusuchen, wo mehr auf Distanz gekämpft wird, oder unvermerkt

der Mahnung wohlmeinender Gemeindegenossen zu gehorchen, auf das
Festhalten am Programm zu verzichten und sich mit Privatstudien. Kunst oder Haustieren

zu beschäftigen.



— 325 -
Beruf das richtige fein? Das, was uns hindert, uns mit
Kollegen in enges Einverständnis zu setzen, ist ja nichts wesentlich
anderes als die allzumenfchlichen Kleinlichkeiten, die in christlichen
Vereinen oft die Gemeinfchaft verderben, und über die von oben
herab zu urteilen wir nicht selten versucht sind. Wenn wir daran
festhalten, daß das Evangelium die Kraft habe, verschiedenartige
Elemente in einem Dienst zu vereinen, muß sich das unter uns
Amtsgenofsen bewähren. So lange wir nicht erfahren, wie das
Christentum uns aus der individualistischen Selbstkultur heraushilft
zur Gemeinschaft mit den Mitkämpfern, so lange wird unsere Predigt
logischer Weise keine gemeinschaftbildende Kraft besitzen, also in
diesem entscheidenden Punkte sozial wertlos sein.

Angesichts der vielen zähen Widerstände in uns und in unserem
Volk gegen das Kommen des Reiches Gottes wünschen wir uns
wachsende Erkenntnis und Gewißheit, daß die Möglichkeit zur Buße
in Jesus gegeben ist: Kraft zum Glauben trotz des Augenscheins,
Willen zu echter Liebe trotz unserer selbstsüchtigen Natur.

Hans v. Orelli,

vie «olle der Kleinen Völker.^

^m Namen der Sozialdemokratie Schwedens, Norwegens, Däne-
I marks, Finnlands, Belgiens, Luxemburgs, der Schweiz und

Hollands habe ich mich des Auftrages zu entledigen, unser
Einverständnis mit dem Manifest') zu erklären. Jn diesem großen
historischen Moment ist es notwendig, daß auch die kleinen Nationen
Europas sich hören lassen und dabei auch die eigentümliche Lage
betonen, in der sie sich dem Kriege und dem Militarismus gegenüber
befinden. Zu den kleinen Nationen, für die ich spreche, gehört auch
Finnland, und seine Erwähnung bedeutet sogleich einen flammenden
Protest gegen die Unterdrückung dieses Volkes durch den russischen
Henkerzaren. So wie die kapitalistische und technische Entwicklung die
Kleinbetriebe in eine ungünstige Lage gegenüber den Großbetrieben
stellt, so hat sie auch schlimme Folgen für die kleinen Nationen,
soweit es sich um den Konkurrenzkampf auf dem Gebiete des Militarismus

handelt. Es sind in'diesem Augenblick Anzeichen vorhanden, daß
die Reaktion in den kleinen Ländern die Erfolge der kleinen
Balkanstaaten gegen die türkische Großmacht dazu ausnutzen wird, um
die militaristische Politik in unseren eigenen Ländern zu fördern.
Schon werden Stimmen laut, die sagen: „Jetzt seht Ihr Sozia-

Rede, gehalten am außerordentlichen internationalen Sozialistenko ngre ß zu
Basel, am 24. und 25. November 1912, Mit gütiger Erlaubnis des Verfassers
aus dem Protokoll abgedruckt,

2) Gemeint ist das Friedensmanifest, das der Kongreß ausgehen ließ.


	Vom Busse predigen (nach einem Bettagsreferat)

