
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 8

Artikel: Landesausstellung : Predigt, gehalten in Safenwil am 7. Juni 1914

Autor: Barth, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 304 —

Entscheidungen auch für uus persönlich nötig sein. Wir werden auch
viel zu arbeiten bekommen, viel neu zu bauen. Lasset uns darauf hin
bereit sein Und lasset uns auch dann nicht irre werden, wenn die Stürme
vernichtend über uns zusammenzuschlagen scheinen. Haben nicht die
Gottesmänner Israels noch in ganz anderen Stürmen und Zusammenbrüchen

das Reich Gottes festhalten müssen? Haben nicht unsere
protestantischen Väter in ganz anderen Nöten festgehalten an der Wahrheit,

die ihnen aufgegangen war? Wir wollen groß werden in
großer Zeit, groß nicht mit Worten, sondern groß im Glauben,
Dulden, Wagen; wir wollen in die Stürme, die da kommen und
fchon da sind, erst recht hineinrufcn: „Dein Reich komme!"

L. Ragaz.

ranSesau55tellung.
Predigt, gehalten in Safenwil am 7. Juni 1914.

Ps. 8, 6—10. Du hast ihn wenig niedriger

gemacht denn Gott, und mit Ehre
und Schmuck hast du ihn gekrönt. Du hast
ihn zum Herrn gemacht über deiner Hände
Werk; Alles hast du unter seine Füße
getan

Matth. 16, 26. Was hülfe es dem
Menschen, wenn er die ganze Welt
gewönne und nähme doch Schaden an seiner
Seele?

Triebe Freunde! Denkt, ich möchte heute über die schweizerische
Landesausstellung in Bern mit euch reden! — Wer die beiden
vorgelesenen Bibeltextc aufmerksam mit angehört hat, der kann

eigentlich jetzt schon wisfen, was ich darüber sagen werde und wie
ich es meine mit diesem Thema. Aber es könnten doch auch andere
da sein, die zum Voraus mit mir unzufrieden sind. Die
Landesausstellung! Das ist doch so etwas Weltliches. Davon hört und
liest man in den Zeitungen, in der Wirtschaft, in der Eisenbahn.
Dafür mögen sich die Geschäftsleute interessieren und die, die sonst
Geld, Lust und Zeit haben, solchen Veranstaltungen nachzureisen.
Aber was soll das hier in der Kirche? Wie sollen uns von der
Landesausstellung Sonntagsgedanken kommen, Trost und Freudigkeit
und Kraft für die beginnende Woche, wie wir sie hier suchen?
Was hat uns die Landesausstellung von Gott zu sagen? Ich will
zuerst darauf Antwort geben. Das ist freilich wahr: etwas durch
und durch Weltliches, Menschliches ist so eine Ausstellung. Da
wollen unfere Geschäftsleute mit Befriedigung und Stolz zeigen,
was sie geleistet haben. Da hoffen sie Aufträge zu bekommen!
aus dem Inland und aus dem Auslund, Da gehen sie hin, um bei
den Konkurrenten Anregungen zu bekommen zu neuen Versuchen



- 305 —

und Unternehmungen. Da will auch die bloße törichte Neugier
und die noch törichtere oberflächliche Vergnügungssucht auf ihre
Rechnung kommen. Da hofft die ganze Stadt Bern und
Umgebung gewaltige Einnahmen zu machen von dem Völkerheer, das
von allen Seiten herbeikommt und manch einer hat sich jetzt
geräuschvoll und sichtbar oder in aller Stille parat gemacht, sein
Netz aufzuspannen, um auch etwas zu kriegen von dem großen
Fünfliberstrom. Und über allem und hinter allem das Ausftel-
lungskomitee samt seinen finanziellen Hintermännern mit der Haupt-
und Lebensfrage: Reingewinn oder Defizit? und mit seinen
täglichen Telegrammen ins ganze Land hinaus: heute 20000, heute
30 000 Besucher! Was für eine Menge verschiedener Gedanken,
Absichten und Nebenabsichten bei solch einem Landesjahrmarkt! Und
alle, alle weltlich, natürlich, menschlich — kein Zweifel daran, daß es
so ist! Und daran wird nun nichts geändert dadurch, daß irgendwo in
einer Ecke in gemütvoller Umgebung auch eine Kirche aufgestellt ist mit
einer Orgel Nttd schönen Glasscheiben und Bildern und ein Pfarrhaus
mit Büchern und Abendmahlskelchen und Anderm, was so zu
kirchlichem Wesen gehört, katholisch und protestantisch friedlich schiedlich

nebeneinander. Ich habe mir auch diesen Teil der Ausstellung
angesehen und er kam mir gerade so weltlich vor, wie alles übrige.
Auch da sind eben Menschen: Pfarrer und andere Kirchenfürsten,
die zeigen wollen: feht da, wir sind auch noch da mit unserem
Wesen, und wieder andere, die mit dem Kirchenwesen ihr Geschäft
machen wollen, wie man ein anderes Geschäft macht, und Reklame
und Geschäft sind nun einmal weltlich, auch wenn die Sache sich

Kirche nennt. Man kann den Wunsch haben, diese Ausstellungskirche

samt Inhalt möchte lieber nicht aufgerichtet worden sein;
sie kann doch nur falsche Begriffe erwecken von dem, was Religion
und Christentum in Wirklichkeit ist. Wer nicht viel Zeit hat in Bern,
mag sie ruhig beiseite lassen; er verliert nicht viel. Jedenfalls
möchte ich alle die von euch, die diesen Sommer nach Bern gehen
werden, raten, euch in jener Ecke unter den kirchlichen Siebensachen

ja keiner besonderen Rührung hinzugeben. Vom lebendigen
Gott ist dort gerade fo wenig oder so viel wahrzunehmen, wie etwa
beim großen Dieselmotor der Gebrüder Sulzer in der Maschinenhalle.

Man kann sogar den Motor vorziehen. Also es ist wirklich
eine weltliche Sache, diese Ausstellung in Bern, weltlich von A bis
Z, weltlich in den Absichten und in den Wirkungen. Aber darum
hätten wir doch nicht recht, wenn wir als Christenmenschen sagen
wollten: sie geht uns nichts an und es ist schade um den schönen
Sonntagmorgen, uns mit ihr zu beschäftigen. Ja, was heißt denn
„weltlich"? Weltlich ist doch einfach alles das, wonach wir Menschen
suchen und streben. Weltlich ist das Dichten und Trachten unseres
innern, und das Denken,Reden und Schassen unseres äußeren Lebens.
Freilich geht durch alles hindurch der verborgene schwache und doch



— 306 —

fo sehnsüchtige Zug unseres Herzens nach dem Reiche Gottes. Aber
wäre es nicht eine Heuchelei, uns zu wehren und zu fugen: ich will
von dem Weltlichen nichts wissen und nichts hören hier in der
Kirche? Was da! Wer so redet, das ist fast immer einer, der Angst
hat, er könnte im Weltlichen gestört werden durch Gott. Darum
will er nur von Gott hören! Und das ist eben Heuchelei! Wenn
wir weiter kommen wollen darin, durch alles hindurch nach dem
Reiche Gottes zu trachten, dann müssen wir vor allem ganz ehrlich
werden und dem Weltlichen klar ins Gesicht sehen: es ist nun
einmal da, es füllt uns völlig aus, dich und dich und mich auch,
auf allerlei Arten. Seht, da kann uns die Ausstellung einen großen
Dienst tun. Sie zeigt uns — was? Maschinen, Bauwerke, Kleider,
Pflanzen, Tiere und wieder Maschinen? Nein, uns selbst, den
Menschen, in unferer ganzen Weltlichkeit. Was wir möchten und was
wir schon erreicht haben: Reichtum und Schönheit, Wohlsein und
Bequemlichkeit, Ordnung und kluge Organisation, Arbeit, Geschicklichkeit

und Freude, das alles breitet sich da vor uns aus, das alles
findet da feinen vollendeten Ausdruck, kann da in einigen Stunden
oder Tagen übersichtlich und gründlich erlebt werden, wie nicht
gleich wieder. Ganz überwältigt ist man zunächst von der Größe
und Herrlichkeit des menschlichen Wesens. Man hat Mühe, an Gott
zu denken, inmitten all dieser Dinge, die von nichts anderem reden,
als von menschlicher Gescheitheit und Energie, von menschlichen
Fortschritten und Annehmlichkeiten. Was soll Gott in dieser wundervoll

eingerichteten und funktionierenden Menschenwelt? Es tut uns
gut, uns armen unentfchiedenen Christenmenschen, wenn uns das
weltliche Wesen einmal so recht übermächtig lebhaft vor Augen
tritt. Die Ausstellung verhilft uns dazu. Da hält unser ganzes
Volk fich selbst den Spiegel vor und im Spiegel erscheint das Bild
dessen was wir sind und erstreben — und siehe, es ist etwas anderes
als Gott: Wohlstand, Wohlfahrt, Zivilisation vielleicht, Kultur sogar,
aber nicht Gott. Man kann Gott gerade so gut hinwegdenken,
es liegt näher, ihn hinwegzudenken. Kraft und Stoff und stolzer
unerschöpflicher Menschenwille, das sind die Wirklichkeiten des Lebens.
Auch deines und meines Lebens, wir gehören ja auch zu dem
Volke, das da sich selbst erkennt. Alle Zweifel an Gott, die wir
je gehabt, steigen wieder in uns auf. Geht es nicht ohne Gott?
Die Welt ist so stark und so laut, so gescheit und so schön ohnje

ihn? Muß es nicht ohne Gott gehen? Ein leises Frieren erfaßt uns.
Also das ist das Leben? Allerlei Bedenken steigen in uns auf, die

zum Schweigen gekommen waren vor all der Pracht. Aber wir
kommen nicht weiter. Ich wünsche euch, daß recht viele von euch

dieses Erlebnis der Unsicherheit machen möchten, wenn sie nach
Bern kommen. Das tut uns gut, denn je gründlicher es ist, desto

gründlicher muß es sich dann auch auflösen. Wenn die Welt uns
so deutlich und übermächtig entgegentritt, dann können mir auch



— 307 —

wieder verstehen, im Unterschied dazu, wer und was Gott ist.
Gerade wenn die Welt so laut zu uns redet, wenn sie uns so

deutlich sagt, daß sie die Welt ist, gerade dann werden Glaube, Liebe,
Hoffnung uns lebendig als die Tatsachen, die über Vernunft und
Stoff und Kultur stehen. Wir wissen wieder, wozu wir da sind und
wohin unser Weg geht. Aber noch in einem andern Sinn werden
wir frei von der Welt, wenn wir einmal durch diese Unsicherheit
hindurch sind. Wir können das Weltliche wieder ruhig ansehen,
ohne Angst, und ohne Haß. Ja sogar dankbar: wir ahnen das
Göttliche, das irgendwie darin verborgen sein muß, wir hören auf
das, was Gott uns durch die Welt zu sagen hat. Wie hat es denn
Jesus gehalten? Wir wissen es: „Mein Reich ist nicht von dieser
Welt!" Was die Menschen am nötigsten haben, das steht über
Menschenmacht und Menschenkunst. Aber dabei ist keiner dessen
so sicher gewesen wie Jesus, daß die Welt Gottes ist und daß in
der ganzen Fülle des Lebens, im Großen wie im Kleinen, im Guten
wie im Bösen Gottes Gedanken und Gesetze verborgen sind. Er
hatte die Augen, sie zu lesen. Er fand Gott beim Gras auf dem
Feld und beim habsüchtigen Kaufmann. Ihm wurde alles Vergängliche

zu einem Gleichnis, voll Liebe und Freude und Verständnis
konnte er alles ansehen, gerade weil er so ganz frei war davon.
So soll uns auch die Landesausstellung mit all dem durch und
durch Weltlichen, was sie ist und bezweckt, zum Gleichnis werden,
durch das wir hindurchsehen ins Ewige. Wir wollen mit hineinsehen

in den Spiegel, der uns das Menschenwesen in voller
Entfaltung zeigt. Gott wird uns wohl etwas damit zu sagen haben.
Zweierlei, meine ich: Das eine ist wichtig und das andere ist noch
wichtiger, das eine aus dem alten Testament und das andere aus
dem neuen. Wir müssen beides hören.

Wir wollen die Ausstellung zuerst ansehen mit den Augen
des Mannes, der in alter Zeit den achten Psalm gedichtet hat.
Voll Bewunderung und Freude redet er von der Größe, die Gott dem
Menschen gegeben hat. Ihm ist's aufgegangen, wie wunderbar das
eigentlich ist, daß der kleine schwache Mensch so inmitten der
unendlichen Natur leben und durch seinen Geist sogar darin herrschen
darf. Er sieht die ungeheuren Kräfte der Natur: das Meer und
den Sturm, die Tiere und die Pflanzen — und nun das eine
kleine Wesen, das sie bändigt und in seinen Dienst stellt, nur durch
das Denken und durch die Arbeit. Was für ein Schauspiel!
Herrschaft, fo viel Herrschaft! Ist das nicht Gott selber, Gott im
Menschen? Der ewige Schöpfer und Vater aller Dinge, der feine
Gewalt ausübt durch den Verstand und Willen des Menschenkindes?!

Was ist der Mensch, daß du seiner gedenkest, wie kommt
er zu diefer außerordentlichen Stellung, wie kommt er dazu, wenig
niedriger zu sein als du selbst?! Er ist ja auch ein Schöpfer und
Regierer. Er ruft ja auch Werke hervor aus dem Nichts und



— 308 —

lenkt und braucht sie nach feinem Willen. Er ist ein zweiter Gott
hier auf der Erde. Du hast ihn zum Herrn gemacht über deiner
Hände Werk. Alles hast du unter seine Füße getan, Schafe und
Ochsen allzumal, dazu auch die wilden Tiere, die Vögel unter dem
Himmel und die Fische im Meer und was im Meer gehet ^ Herr
unser Herrscher, wie herrlich ist dein Name in allen Landen! Hört
wie es da jubelt und jauchzt vor tausenden von Jahren, das hohe,
Lied von der Herrlichkeit des Menschen, nein von der Herrlichkeit
Gottes, die im Geist und in der Arbeit des Menschen wirksam ist.
Und nun denkt euch, dieser Mann könnte aus seinem Grab
auferstehen und nach Bern an die Ausstellung kommen! Das war ja
noch gar nichts, was zu feiner Zeit die Menschen wußten und
konnten. Wie unbeholfen und roh kommen uns heute die
Einrichtungen und Werkzeuge vor, deren man sich damals bediente
— und doch freut er sich darüber, dankt Gott, der dem Menschen
folche Macht verliehen! Wie würde er sich erst freuen, wenn er
fehen könnte, wie heute die Menschen Meister geworden sind nicht
nur über „Schafe und Ochsen allzumal", sondern über Dampfkraft
und Wasserkraft, über Magnetismus und Elektrizität, über die
Tiefen der Erde und über die Höhen des Luftreiches, wie ihnen
kein Steingebirge mehr zu hart ist, sie bahnen sich ihren Weg
hindurch, und kein Metall zu spröde, sie machen daraus was sie wollen
mit wunderbarer Genauigkeit und Feinheit — wenn er die Maschinen
sehen könnte, von Menschen ersonnen und hergestellt, die jetzt in
einer Stunde fertig bringen, woran zu seiner Zeit Hunderte und
Tausende tage- und wochenlang hätten arbeiten müssen, die Schnelligkeit,

mit der wir miteinander verkehren können auf die größten
Entfernungen, als ob der trennende Raum gar keine Bedeutung
hätte, die raffinierte Umsicht der modernen Unternehmer und
Techniker, für die es gar keine Schwierigkeit mehr zu geben scheint,
die jedem Bedürfnis zu genügen, jedes Hindernis zu umgehen oder

zu unterdrücken weiß. Wie hätte er da erst gebetet, zwischen Demut
und Begeisterung: Herr unser Herrscher, wie herrlich ist dein Name
in allen Landen! Ja, seht wie merkwürdig, das ist das erste, was
uns die Ausstellung gerade in ihrer ganzen Menschlichkeit und
Weltlichkeit zu sagen hat: Wie groß ist doch Gott! Zuerst sehen wir
nur die Menschen, die sich da groß machen, ihren selbstsüchtigen
Zwecken nachgehen wollen. Dann ahnen wir: sie verstehen sich
selbst nicht in ihrem Tun. Was sind die einzelnen Menschen mit
ihren Firmenschildern und Katalogen und Preisen, was sind die

Bauern, die Fabrikanten, die Techniker, die Beamten, die Künstler
— nichts, gar nichts schließlich, denn die Leistung jedes Einzelnen
ist ja nur eine Stufe, die ohne die Leistungen früherer Geschlechter
unmöglich wäre und die selbst bald wieder überholt und vergessen
sein wird. Und nur ein Posten ist sie in dem ungeheuren Reiche
der Arbeit überhaupt, wertlos und unverständlich ohne das Ganze.



— 309 —

Aber hinter und über den einzelnen Menschen, du taucht etwas vor
unseren Blicken auf und das ist wahrhaftig und ewig, das ist der
schaffende, ordnende, gestaltende Wille. Was ist der Mensch vor
diesem Willen? Und doch ist dieser Wille in der Menschheit und
ihrer Arbeit wirksam. Wenn wir in der Ausstellung nicht nur
Fabrikanten und Fabrikate sehen, wenn wir dort etwas spüren
und erleben von diesem Willen, dann kann uns dort etwas von der
Herrlichkeit Gottes offenbar werden. Seht euch so eine Schnellzugslokomotive

an in Bern oder eine von den wundervollen Brücken-
konftruktionen, mit denen die tiefsten weitesten Täler überspannt
werden als verstünde sich alles von selbst, oder diefe Webmaschinen,
zehn Meter lang, von einer Person kontrolliert, die fast mit menschlichem

Bewußtsein ihre exakte Arbeit zu tun scheint. Seht, das
ist Gott der Schöpfer, Gott der Geist und die Kraft, Gott mitten
im Menschenwerk! Ein armer Menfch, der bei alle dem über das
Menschliche, Weltliche, Aeußerliche nicht hinweg zu kommen
vermag, bewundernd oder mißtrauisch! Das alles sind doch vor allem
Siege Gottes. Er hat ja gesagt: Machet euch die Erde Untertan!
Und nun geschieht es. Herr unser Herrscher, wie herrlich ist dein
Name in allen Landen! Und dann denke weiter nach über das, was
du siehst! Sieh wie der Mensch fertig werden kann mit der
gewaltigen Natur wenn er sich anstrengt und will. Du jammerst
und kapitulierst so oft vor deiner Schwachheit und Leidenschaft und
vor der anderer, vor den Hindernissen und UnVollkommenheiten
des Lebens, vor den Unwahrheiten und Ungerechtigkeiten der Welt.
Du seufzest und meinst, das alles müsse so sein. Nein doch, das
alles ist nur Natur und Natur bedeutet für uns Menschen immer
eine Aufgabe, unfere menschliche Natur so gut wie Feuer und
Wasser, Berge und Luftwirbel, Stahl und Eisen, die von Technikern
gebändigt werden. Gott läßt es uns gewinnen über die Natur —
wollen wir uns vor dem großen Motor schämen mit unserer
Bedenklichkeit? Und nun beruht die Arbeit und das Leben
überhaupt auf der Gemeinschaftlichkeit, auf dem Zusammenstehen und
Zusammenschaffen. Wir leiden so oft bitter darunter, in jeder
Beziehung, daß wir einander nicht verstehen, nicht verstehen wollen,
daß jeder feinen Weg geht und sein Horn bläst und seine Ellenbogen

braucht, möglichst gleichgiltig, möglichst feinselig gegen alle
andern. An der Ausstellung können wir wieder einmal sehen,
was das eigentlich für ein Unsinn ist. Kopf und Hand, Feder und
Hammer, Erdscholle und Maschine, Bureau und Studierzimmer,
das sind freilich verfchiedene Welten, so verschieden wie die Menschen
selbst sind. Aber darum gehören sie doch zusammen nnd sind auf
einander angewiesen, die Menschen und ihre Werke. Sie sind gar
nichts, wenn sie nicht Brüder sind und Bruderwerke. Friedlich haben
sie sich in Bern nebeneinander gestellt, eines des anderen Ergänzung.

Das ist etwas vom wichtigsten, was so eine Ausstellung



— 310 —

leisten kann, sie lehrt uns einander verstehen und achten und das
ist dann bereits der Weg zu noch viel größerem. Oder ist die
Ausstellung nicht wie eine Verheißung? Die menschliche Arbeit wird
einmal ein Ganzes werden und dann erst wird sie allen Menschen,
die guten Willens sind, ein Segen fein. Die Mächte der Selbstsucht,
die sie jetzt von einander trennen, sind überwindbar. Es werden
einst alle mit allen und alle für alle arbeiten an der großen
Gottesaufgabe, die unserm Geschlecht gestellt ist. Diese Hoffnung ist

mehr als die Begeisterung des Psalmsängers. Unzählige wissen noch
heute nichts anderes dazu zu sagen als „Unmöglich!" Aber wenn
wir die Botschaft des neuen Testamentes ernsthaft zu uns reden
lassen, wird sie uns ganz selbstverständlich. Und die Ausstellung
sagt es uns: Das Reich des Friedens und der Gerechtigkeit kommt,
kommt auch für die menschliche Arbeit, bei der jetzt noch einer des

andern Feind sein muß. Wir haben noch andere, höhere Hoffnungen,
aber wir haben auch diese und es ist nötig, daß die Menschen
heutzutage gerade diefe Hoffnung haben. Möchten doch recht viele von
denen, die diesen Sommer nach Beni ziehen, Ohren haben, um dort
diese Weissagung zu hören. Dann wird einmal eine Zeit kommen,
wo die Menschen noch viel freudiger angesichts dessen, was ihr
Denken und ihre Arbeit geschaffen, bekennen werden: Herr unser
Herrscher, wie herrlich ist dein Name in allen Landen!

Damit haben wir bereits gesagt, daß wir uns nicht
begnügen dürfen in den Freudenruf des achten Psalms
einzustimmen angesichts des Spiegelbildes, das unser Volk sich in seiner
Ausstellung gegenwärtig selbst vorhält. Es wäre eine Unwahrheit,
ein Unrecht dabei stehen zu bleiben, Gott sei Dank, daß wir uns
mit jenem Mann an der da geleisteten Kulturarbeit einmal ganz
getrost freuen dürfen, aber Gott sei Dank, daß er uns durch unsern
Herrn Jesus nun auch noch tiefere Einblicke gibt in unser Leben
und in das, was wir nötig haben. Der Psalmsänger ist das fröhliche
zuversichtliche Kind, das denkt: es kommt schon gut! Jefus ist der

reife charaktervolle Mann und sagt uns: Ja, es kommt schon gut,
aber es braucht vieles dazu! Was wird denn aus eurer Seele bei
dieser ganzen Kulturarbeit? fragt er uns. Er weiß auch, daß wir
dazu gemacht sind, wenig niedriger zu sein als Gott. Er hat auch
das Wort dafür, das dem Psalmsänger noch fehlte: Kinder des

ewigen Vaters sind wir. Aber sind wir's? Einsicht und Ordnung
und Macht, Geist und Kraft ist nicht alles in Gott, es kann auch nicht
alles sein in seinen Kindern. Gott ist die Wahrhaftigkeit und die
Gerechtigkeit und der Friede, Gott ist die Heiligkeit und die Seligkeit,

Gott ist die Liebe. Sind wir seine Kinder, find wir wie er ist?
Oder sind wir's nur in dem kleinen Stück, das wir Kulturarbeit
nennen? Gott ist größer, Gott will auch uns mehr sein, als wir
denken. Gott läßt sich nicht zerteilen. Wir können nicht das Eine
in ihnr und aus ihm annehmen und das Andere vergessen und ver-



— 311 -
leugnen. Sind wir nicht vielleicht seelenkrank oder seelenlos? Was
hülfe es den Menschen, wenn er die ganze Welt gewänne und
nähme doch Schaden an feiner Seele? — Und nun wollen wir die
Ausstellung ansehen mit dieser Frage Jesu. Da müssen sofort die
tiefen Schatten, die auf dem Bilde liegen, hervortreten. Und die
Schatten werden so stark, daß sie einem das glänzende Bild fast
verleiden könnten. Mitten in dem freudigen, göttlich-guten Schaffen
und Vorwärtsschreiten erscheint uns die brutale menschliche Selbstsucht,

an der nichts, aber auch gar nichts Göttliches zn finden ist,
die Gier zu besitzen, die Gier zu genießen, die Gier der Erste zu sein.
Wir fühlen den Boden erzittern unter den Stößen der gewaltigen
widergöttlichen Kräfte, die in dieser Gotteswelt auch wirksam sind.
Wir ahnen, daß das vollkommene Leben nichts so einfaches ist,
wie wir vorher im Rausch der Bewunderung wohl dachten. Warum
erfüllen die Menschen nicht rein und völlig ihre Bestimmung? Es
ist, wie wenn etwas zwischenhinein gekommen wäre, eine Unruhe,
eine Hast, eine Sucht, eine Wut, wir sehen sie unglücklich, schlecht,
unfriedlich untereinander, uneinig und zerrissen in sich selbst. Nicht
nur die Leistung, sondern auch das Leiden des modernen
Menschen wird in der Ausstellung offenbar. Und das große
Uebel der Periode, in der wir leben, ist der Kapitalismus, das
rücksichtslose blinde Gewinnstreben, das alle Arbeit beherrscht. Ein
Meer von Sünde und Not hat in dieser Verirrung ihre Quelle. Wer
das nicht versteht oder verstehen will, der versteht das Elend der
heutigen Menschheit nicht. Nicht als ob der Kapitalismus der
letzte Feind wäre, wir ahnen tiefere Zusammenhänge, ahnen ein
Reich des Widerstandes gegen Gott, das immer wieder seine Boten
aussendet als Engel des Lichts verkleidet. Aber der Kapitalismus
ist seine heutige Erscheinung. Und seine Folgen sind so fürchterlich,
daß sie auch durch das glänzende Kulturbild einer solchen
Ausstellung nicht verhüllt, sondern vielmehr enthüllt werden. Und
wir müssen Jesus antworten: Ja, es ist so, wir nehmen
Schaden an unserer Seele, trotzdem wir's so herrlich weit gebracht
haben! Wir sind in der Gottesfremde mitten in all der
Entfaltung unseres Wissens und Könnens. Können sie nicht fast ein
teuflisches Gesicht annehmen, die wundervollen Maschinen der Neuzeit,

wenn wir daran denken, daß sie schließlich am allerwenigsten
dazu dienen, allem Volk wirklich das Leben zu erleichtern und zu
verschönern, sondern dazu, das Geld und damit die Macht nnd den
Lebensgenuß einiger Weniger zu vermehren, während Unzählige
durch sie zu müden gehetzten Sklaven werden, die zum großen Teil
schon so tief gesunken sind, daß sie die Ketten nicht einmal mehr
spüren, die sie tragen? Helfen follten sie dem Menschen, zu herrschen
über die Natur, frei zu fein, und zum Mittel werden sie durch das
der eine den andern materiell ausnützt und geistig unterdrückt! Wir
gehen durch die Räume mit all den Herrlichkeiten von Möbeln,



— 312 —

Kleidern, Kunstgegenständen — wieviel von diesen Herrlichkeiten
kommt denen zugute, die daran gearbeitet haben? wie groß wird
überhaupt die Zahl derer sein, die derartige Dinge zu genießen
bekommen gegenüber der Unzahl derer, die das Nötige, ja vielleicht
das Nötigste, Luft und Licht und gesunde Nahrung entbehren müssen,
auch in unsern Lande? Und wir können noch weiter fragen: Wie
groß wird schließlich die Zahl derer sein, die an diesen Dingen
wirklich Freude erleben, wenn sie sie haben, gegenüber den vielen,
vielen, die alles haben, was sie begehren und doch unruhig,
unzufrieden, unglücklich sind, die im Genuß verschmachten nach Begierde?
Da lernen wir in einer Abteilung die so nötigen Bestrebungen zur
Bekämpfung der Tuberkulose kennen, die Sanatorien, die
Heilmethoden, die Vorsichtsmaßregeln. Aber unmittelbar daneben kann
man sehen, wie die Tuberkulose durch die schlecht gelegenen und
schlecht gebauten Armenwohnungen der großen Städte notwendig
immer wieder herangezüchtet wird; auch diese Wohnungen sind
Reichtumsquellen! Ueberhaupt, diese Darstellung des Armen- und
Krankenwesens, der Fürsorgetätigkeit in allen möglichen Richtungen,
des Polizeidienstes, der Genossenschafts- und Abstinenzbewegung.
Wie viel gäbe es da zu lernen! Wieviel umsichtiger und gründlicher
ist man geworden gegen früher! Wie gut sind wir doch versorgt
und behütet gegen jeden nur möglichen Uebelstand, Aber nun muß
ich leider gerade an die gegenüberliegende Halle denken, in der
einige vortrefflich eingerichtete Eisenbahnwagen zu sehen find, die

ausschließlich dem Transport von — Bier und Wein dienen. Mit
solchen Wagen werden jährlich sechs Millionen Hektoliter alkoholischer
Getränke über die ganze Schweiz verbreitet. Könnte einem nicht
angesichts dieser einzigen Tatfache der ganze komplizierte Verbesfe-
rungsapparat auf der andern Seite wie ein großer Schwindel
vorkommen oder doch wie ein rührendes aber herzlich törichtes Schöpfen
in ein Faß ohne Boden? Oder noch etwas: Da ist ein Saal, in dem
einem gar anschaulich die Tätigkeit nnd die Hilfsmittel der Militar-
sanität gezeigt wird, der Aerzte und Krankenpfleger im Kriege.
Wir sehen Tragbahren, Betten, Verbände von allen Arten. Sehr
schön, denkt man, wie heutzutage für diese Unglücklichen gesorgt
wird. Ja, sehr schön, nur ist leider dieser Saal ein kleines
Anhängsel einer großen Halle und diese Halle ist voll von Geschützen,

Granaten, Patronen, Säbeln, Bajonetten und allen möglichen
Mordinstrumenten. Wirklich prächtig: hier vernimmt man, wie man
Menschen mit allen Mitteln moderner Erfindungen umbringt und
verstümmelt und dort wie der Schade wieder gut gemacht wird,
wenn er nicht allzu groß ist. Solche Rätsel, solche unbegreiflichen
Widersprüche finden sich noch mehr in der Ausstellung. Ich rede

nicht davon, um zu kritteln. Den Spiegel wird kein Vernünftiger
tadeln, die Ausstellung ist sehr schön. Aber das Bild, das der Spiegel
zeigt, ist jammervoll. Er zeigt uns die moderne Menschheit, diese



— 313 —

rastlose, erfinderische, arbeitsame Menschheit, zu der wir ja auch
gehören, als eine Herde, die keinen Hirten hat, ganz wie einst das
Volk von Galiläa, von dem Jesus das sagte. Wir sind krank an
unserer Seele und unsere Krankheit besteht darin, daß wir eigentlich
zwei Seelen haben. Wir wissen nicht wo hinaus wir streben sollen.
Wir folgen mit halbem Herzen den guten Geistern der Wahrheit,
des Rechts, der Bruderliebe, mit halbem Herzen aber auch den
Geistern der schrankenlosen Gier, des Genießens, des Unfriedens.
Seht, das heißt: Schaden leiden an feiner Seele, ferne sein vom
lebendigen Gott, wenn man so alles halb ist. Und nun möchte ich
euch auch das wünschen, daß recht viele von denen, die die Ausstellung
besuchen oder davon hören oder lesen werden, auch etwas spüren
möchten von dieser entsetzlichen Halbheit, von diesem fürchterlichen
Widerspruch, der durch unsere ganze Kultur hindurch geht, trotz all
ihrer Klugheit und all ihres Glanzes. Spüren müssen wir's:
Alles was sich da vor uns ausbreitet an Fortschritten und
erreichten Zielen, das ist von sehr, sehr fraglichem Werte; denn was
helfen uns die steinernen, hölzernen, eisernen Fortschritte, wenn die
Gegenkräfte, die Trägheit und das Raubtier im Menschen, so

gewaltig sind, größer vielleicht und schneller fortschreitend als das,
was wir Kultur nennen? Seht, diefe Frage muß uns der Besuch
der Ausstellung ins Herz brennen; wenn wir nur bewundernd ah!
und oh! rufen, sind wir umsonst dort gewesen. Wenn uns in Bern
diese Frage recht lebendig und klar wird, dann hat uns die
Ausstellung einen großen Dienst getan.

Unser Menfchenwefen soll sie uns zeigen, in seiner Größe und
in seinem Jammer. Und, indem sie es uns zeigt, uns darüber
hinausführen. Sehnsucht und Hoffnung in uns erwecken nach einer
neuen Menschheit, in der alles Weltliche ganz und gar von Gott,
von Gott in feiner ganzen Fülle durchdrungen sein wird, in der
die großen Gaben, die Gott der Menschheit gegeben, frei und
ungehindert zur Entfaltung kommen werden, in der sie ihre großen
Aufgaben lösen wird, rein und vollkommen und ohne die störende
Einwirkung der bösen Geister, von denen wir jetzt geplagt sind.
Wir glauben an diese kommende Menschheit, weil wir an den

lebendigen Gott glauben, der die Quelle alles Lebens und der
Ueberwinder des Bösen ist. Er ist unser Ziel und unsere Heimat.
Er will die Welt und die menschliche Gesellschaft und jeden einzelnen
von uns umgestalten in das Bild seines Sohnes. Noch stehen wir
mitten drin in dieser unruhigen, zerrissenen Welt. Noch leiden
wir Schaden an unserer Seele. Aber er will uns gesund machen.
Er will den Schaden heilen, und er tut es. Er ift unser Licht
und unser Friede. Sein ist die Herrschaft und die Kraft im Aeußern
und im Inwendigen, im Gegenwärtigen und im Zukünftigen, in
der Zeit und in der Ewigkeit. Amen. K. Barth.


	Landesausstellung : Predigt, gehalten in Safenwil am 7. Juni 1914

