
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 7

Artikel: Englische Eindrücke : Teil I

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133278

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 284 —

Auf jeden Fall ist ohne eine völlige Umwälzung der ganzen heutigen
Gefellschaftsordnung an ein Aufhalten im Niedergang gar nicht zu
denken. Soll aber aus dem Zusammenbruch des Alten etwas Neues
und Gutes hervorgehen, bedarf es sittlicher Kräfte, wie sie die
Menschen jetzt offenbar noch nicht besitzen. Gott muß diese Kräfte
erst noch lebendig machen, er muß unter gewaltigen Stürmen und
Erschütterungen vielleicht, den Völkern einen neuen Geist schenken,
damit es wieder vorwärts gehe, dem Gottesreich entgegen. Ob Gott
das tun wird? Er kann uns helfen, wenn er will, er kann uns
aber auch wie stumpf gewordene Werkzeuge beiseite werfen und
andere Völker an unsere Stelle rufen. Wir aber müssen glauben
und hoffen, arbeiten und nicht verzagen. A. Aeschlimann.

englische eindrücke.
i.

I W M eine Freunde dringen in mich, daß ich in den Neuen Wegen

II/ einiges von der Ausbeute metner englischen Reise zu Nutz
> > « und Frommen Anderer darbiete. Nur mit Widerstreben
gehorche ich endlich dieser Aufforderung; denn so gerne ich, wenn
die Gelegenheit sich gibt, von den Reisen, die ich gemacht, mündlich
erzähle, so wenig drängt es mich, darüber zu schreiben. Auch ist
gerade England uns kein unbekanntes Land mehr. Es gibt unter
den Lesern diefer Zeitschrift Leute, die davon viel mehr als ich
gesehen haben, sodaß es fast als Anmaßung erscheint, wenn ich
meinen geringeren Reichtum sozusagen zur Schau stelle, während
sie mit ihrem größeren zurückhalten. Zwar beruht meine Kenntnis
englischen und überhaupt angelsächsischen Wesens nicht bloß auf
einem fünfwöchigen, möglichst gut benutzten, englischen Aufenthalt,
sondern auf jahrzehntelanger, fast ununterbrochener Beschäftigung
und Berührung mit der angelsächsischen Kultur, die durch eine
Amerikafahrt eine starke Belebung erhielt; trotzdem — wenn man fo oft
beobachtet hat, wie seltsam verzerrt uns meistens die Bilder
anmuten, die Ausländer etwa von der Schweiz entwerfen und cs selbst
immer wieder erfährt, wie schwer es ist, auch nur das Leben seines
eigenen kleinen Volkes einigermaßen richtig zu deuten, dann wird
man in seinen Aeußerungen über fremde Völker und Kulturkreise
immer vorsichtiger. Was ich nun berichten werde, ift darum nur
in dem Sinne zu verstehen, den ich genau feststellen möchte: so

sehe ich die Dinge, ein anderer mag sie wieder ganz anders
sehen. Ich gebe „Eindrücke", weiter nichts. Freilich ift, was ich

zu sagen im Sinne habe, wohl überlegt, auf Erfahrung und
Ueberleguug gegründet, und mag in dieser Form doch einen Wert haben.



— 285 —

Selbstverständlich habe ich nun nicht im Sinn, eine Art
Tagebuch meiner englischen Reise zu schreiben. Es würde meine
Leser wenig interessieren, wenn ich ihnen berichten wollte, auf
welchem Wege ich nach England gekommen sei, ob ich die
Seekrankheit gehabt habe oder nicht, ob ich Lloyd George gehört und
andere große Männer kennen gelernt habe, ob ich von Taschendieben
bestohlen worden sei und anderes von der Art. Aber auch von der
Fülle des Wichtigen und Großen, das ich gesehen und erlebt, will
ich nur einiges Wenige herausgreifen und zwar solches, das in
enger Beziehung zu den Zielen steht, denen die Nenen Wege
dienen wollen.

Ich beginne mit den Kirchen! Das wird einige überraschen.
Wer unter meinen Bekannten von meiner englischen Reise
erfuhr, der stellte ganz sicher die Frage: „Wollen Sie die dortigen
sozialen Verhältnisse studieren?" Als ob unsereins sich für nichts
anderes zwischen Himmel und Erde interessierte! Als ob das,
worauf wir hoffen, nicht eine umfassende Wahrheit wäre, die
sich gelegentlich auf andern Lebensgebieten in noch bedeutsameren
Zeichen äußern könnte, als aus dem rein sozialen; als ob nicht
auch schon der Sozialismus ein Gesichtspunkt wäre, der auf die

ganze Lebensbewegung der Zeit angewendet werden und von ihr
her wieder selbst Licht erhalten muß! Gott behüte uns davor, daß
unser Wollen und Hoffen uns zu engen Menschen mache, die nur
für ein bestimmtes Stück dieser reichen Welt Sinn und Auge haben.
Bei aller notwendigen Sammlung wollen wir doch keine

Verkümmerung. Von dem Orte aus, wo wir unsern Stand
genommen haben, wollen wir das Ganze der heute werdenden neuen
Welt verstehen, und der Blick aufs Ganze soll uns helfen, das
eigene Wollen immer tiefer und weiter zu fassen. Wir wollen als
Sozialisten, und erst recht als solche, die auf das Reich Gottes
warten, auch in Museen für Naturgeschichte und Völkerkunde, in
Bildergallerien und, wenn sichs gerade trifft, sogar ins Theater
gehen (was freilich beim Schreiber dieser Zeilen selten genug
vorkommt!)

Aber die Kirchen — gerade die Kirchen zuerst? Jn die Kirchen

zuerst! Ich rede zuerst von ihnen, einmal well sie fich der
Beobachtung am unmittelbarsten dargeboten haben. Während das
englische Leben sich sonst vielfach dem ersten Blick mehr entzieht,
als das festländische, sich mehr gleichsam st Koms (zu Hause)
abspielt (was für den Fremden eine große Erschwerung bedeutet), ist
beim kirchlichen und, insoweit es sich mit dem kirchlichen deckt,

beim religiösen Leben das Gegenteil der Fall. Dieses tritt viel
mehr in die Oeffentlichkeit als bei uns, spielt viel mehr auch in den

Werktag, den Alltag hinein. Ein Zeichen davon ist der Umstand, daß
die Kirchen der Staatskirche, also die zahlreichsten und jedenfalls die

ästhetisch und historisch bedeutsamsten Kirchen überhaupt, auch am



— 286 —

Werktag jedermann offen stehen. Aber auch abgesehen von diesem
äußerlichen Umstand — warum sollten die Kirchen unsereins nicht
interessieren? Ich weiß wohl, daß man mich in den letzten Jahren
auf alle Weise als Kirchengegner verschrieen hat; auch will ich

gar nicht leugnen, daß ich in einem ganz bestimmten Sinne Gegner

„der Kirche" bin; aber ich behaupte kühnlich, daß ich in einem
andern Sinne ein Freund der Kirche bin, wie wenige; daß, wie
alle mit einigem Verständnis für die wahren Beweggründe eines
Menschen Begabten wohl sehen könnten, die Gegnerschaft aus der
Freundschaft, aus der Liebe stammt und in den Augen
wirklicher Freunde der Kirche eigentlich mehr wert sein müßte als
sehr viele Arten von Anhängerschaft. Jedenfalls macht mir das
Problem der Kirche sehr viel mehr zu schaffen und kostet mich sehr
viel mehr Lebenskraft als dem größten Teil ihrer Verteidiger.
Man verzeihe diefe Bemerkung, die durch allerlei Verhandlungen und
Angriffe der letzten Jahre und Wochen veranlaßt ist. Ich meine im
übrigen, daß uns allen, die wir den Blick auf eine neue Gestalt des

religiösen und sozialen Lebens gerichtet haben, die Kirchen wichtig
fein müssen.

So bin ich denn viel in den Kirchen gewesen und habe mich
auch sonst viel um sie bekümmert, wozu in der Passions- und Oster-
zeit besonders viel Anlaß vorhanden war. Und zwar ist zu meiner
eigenen Ueberraschung die Kirche von England stark in den
Vordergrund getreten. Kirche von England (ökuroii «t lüriAlanci)
oder „anglikanische Kirche" heißt bekanntlich die englische Staatskirche,

Sie umfaßt die gute Hälfte des englischen Volkes, während
die andere Hälfte fich zu den Freikirchen hält. Als Staatskirche
genießt sie eine Reihe von Vorrechten finanzieller und anderer
Natur. Es ist die englische Kirche, wie sie aus der Reformation
des sechzehnten und später aus den religiösen Stürmen des
siebzehnten Jahrhunderts hervorgegangen ist. Diese „protestantische"
Kirche erscheint uns Festländern, besonders den Reformierten, als
eine Art Seltsamkeit, als ein fast lächerliches Zwitterding von
katholischem und protestantischem Wesen. Sie will katholisch sein
und legt Gewicht darauf,.« es sogar mehr zu sein, als die römische
Kirche, der sie „Ketzerei" vorwirkt. Den Papst anerkennt sie freilich
nicht, aber sie hat Erzbischöfe, Bischöfe, Kapläne, Kanoniker, kurz,
so ziemlich die ganze katholische Hierarchie. Diese höheren geistlichen
Würdenträger sind ihrer sozialen Stellung nach recht vornehme
Leute (ein Erzbischof nimmt, wenn ich nicht irre, die Rangstufe
eines Herzogs ein!), die zum Teil über ein fürstliches Einkommen
verfügen, das fie freilich nicht für ihre privaten Zwecke verbrauchen.
Sie Haben eine Art Hofstaat um sich, wie auch die großen Kathedralen
ihr „Kapitel" haben. Auch an Mönchsorden fehlt es nicht, obfchon
diese neueren Ursprungs sind. Die Liturgie steht der römisch-katholischen

recht nahe. Da fehlt es auch nicht an Kirchengewändern und



— 287 —

Kirchenfahnen, an Prozessionen und Weihungen, reicher, oft sehr
alter, Kirchenmusik, vorgetragen von besonders geschulten Chören.
Wenn man der Ausführung einer solchen Liturgie bloß als
Zuschauer beiwohnt, mag der Unterschied zwischen ihr und einem
römisch-katholischen Gottesdienst unbedeutend erscheinen. Und doch
ist wieder alles protestantisch. Diese Bischöfe und Priester find
verheiratet und bewegen sich recht ungezwungen in der Welt. Jn
den Kirchen fehlt meistens der Hochaltar im katholischen Stil;
eine regelmäßige Meßfeier nach Art der katholischen findet auch
nicht statt. Die Liturgie selbst ist viel einfacher, biblischer. Heiligendienst

kommt darin nicht vor. Im Mittelpunkt der Lehre steht die
protestantische „Rechtfertigung aus dem Glauben allein". Als oberster
Prüfstein der religiösen Wahrheit gilt die Bibel. So hat doch alles
wieder einen andern Stil als in der römischen Kirche. Freilich
muß inzugefügt werden, daß die Geschichte dieser Kirche seit etwa sechzig
bis siebzig Jahren eine zunehmende Katholisierung gewesen ist. Bon
Oxsord aus ist in den dreißiger und vierziger Jahren des letzten
Jahrhunderts eine Bewegung ausgegangen, die im Gegensatz zu
den damals herrschenden Zeitmächten des Individualismus und
Rationalismus die „katholische Wahrheit", das heißt die Bedeutung
der Autorität, der Geschichte, der religiösen Zusammengehörigkeit,
kurz der Kirche besonders betonte. Diese Bewegung hat also etwas
Aehnliches gewollt, wie in unsern Tagen Friedrich Wilhelm Förster, nur
daß sie eine viel ausgeprägtere, wenn auch weniger „römische" Art
hatte. Getragen durch geistig und sittlich hochbedeutende,
leidenschaftlich bewegte Menschen wie Pusey, Newmann, Keble und andere
hat sie einen großen Teil der Kirche von England erorbert und
einen andern Teil, wie das englische Geistesleben überhaupt, stark
beeinflußt. Der Stoß wirkt auch heute noch fort. Immer stärker
ertönt aus der Mitte einer Gruppe der Ruf nach einem ganzen
Katholizismus. Wenn einst auf dem Höhepunkt der „Oxforder
Bewegung" ein großer Abfall nach Rom geschah, so bröckelt es von
diesem rechten Flügel fortwährend noch der gleichen Richtung hin
ab. Die Führer dieser Gruppe weigern sich, an den Basler Kongreß

zu kommen, weil er nicht genügend katholischen Charakter
habe. Ueberall habe ich die Spuren des sogenannten Kikuyustreites
angetroffen. Jn Kikuyu, einem Oertchen in Uganda in Ostafrika,
waren vor zwei Jahren, getragen von der Ueberzeugung, daß
gerade die Mission die Notwendigkeit einer größeren Einheit zwischen
den verschiedenen christlichen Kirchen und Parteien eindringlich klar
mache, Vertreter verschiedener englischer Kirchen zu einer gemeinsamen

Beratung zusammengekommen, die in einer gemeinsamen
Abendmahlsfeier ihren Höhepunkt erreicht hatte. Gegen diese
vermeintliche Preisgabe der katholischen Wahrheit hatte der
anglikanische Bischof von Sansibar in die Posaune
gestoßen und es hat sich ein Kampf entsponnen, der zeitweilig bis



— 288 —

zu einer Spaltung der Kirche von England zu führen schien.

Seltsam — ist das nicht wie ein Zeichen, das auf
ganz neue Entwicklungen der Weltgeschichte weist, wenn nun
dieses Kikuyu, dieses vor kurzem völlig unbekannte
ostafrikanische Nest, ein Ausgangspunkt bedeutender Ereignisse der
Kirchengeschichte wird? Und seltsam zugleich — handelt es sich dabei
nicht um so veraltete Dinge, daß wir sie kaum verstehen können?
Seltsamer Widerspruch!

Ja seltsam — und desto seltsamer für mich, daß gerade
diese Kirche mir fo viel gesagt hat!

Ich beginne mit etwas Nebensächlichen: der Liturgie! Schon
lange wartete ich auf eine Gelegenheit, einmal einen solchen „Gottesdienst"

der anglikanischen Kirche mitzumachen, aber mehr aus Neugier;

denn ich bin nach meiner religiösen Empfindung ein
Gegner alles liturgischen Wesens. Und als ich nun einen solchen

mitmachte, da erhielt ich einen der tiefsten religiösen Eindrücke,
die ich je in Kirchen gehabt. Es war nicht etwa in der Westminster-
Abtei oder in St. Paul oder einer der vielen andern Kirchen
Englands, die durch ihre geschichtliche Bedeutung oder ihre ästhetische

Herrlichkeit bezaubern, sondern in einer ganz gewöhnlichen Pfarrkirche

im Norden von London. Es war also die Liturgie selbst,
die so wirkte und sie wirkte so, weil ich sie an Hand des „Prayer-
Books" (wörtlich: Gebetbuch) mitmachen konnte. Dieses Prayer-Book
ift, nebenbei gesagt, ein Kleinod der englischen Kirche, von dem

man wohl begreift, daß sie es hoch schätzt. Es enthält neben
dem ganzen Gesangbuch und einem reichen Bibelauszug nebst einer
Anweisung zum Lesen der Bibel die ganze Liturgie der englischen
Kirche. Kein Wort spricht der Pfarrer als Liturge, das nicht im
Prayer-Book stünde. Dieses aber ist in der Hand jedes Gliedes
der Kirche und jedes Kirchenbesuchers. Noch mehr: die Liturgie
ist so eingerichtet, daß sie zugleich für den häuslichen Gottesdienst

gilt. Es sind darin Gebete für den Morgen und Abend,
für die Festzeiten, die mannigfaltigen Wechselfälle des Lebens.
Die Voraussetzung ist, daß der Hausvater an Hand dieses Buches
jeden Tag der Woche für seine Familie das tue, was an einem
Tage, am Sonntag, der Psarrer für die ganze Gemeinde tut.
Diese Voraussetzung trifft nun auch bei einem verhältnismäßig
sehr großen Teil der Kirchenglieder zu. Das ist aber in diefer
„katholischen" Kirche ein Stück allgemeinen Priestertums, worum wir
sie beneiden dürfen, und worin wir sie vielleicht nachahmen
durften, wenn auch nicht auf sklavische Weise! — Doch zurück

zur Liturgie! Es ist doch etwas außerordentlich Ergreifendes in
dem gemeinsamen lauten Beten, dem Wechselgesang, dem

gemeinsamen Hören von Psalmen, dem gemeinsamen Bekennen,
za sogar dem gemeinsammen Sündenbekenntnis! Den Eindrnck des

bloßen „Geplappers" habe ich nie gehabt, wenn ich mitmachte,



— 289 —

höchstens wenn ich bloß von weitem zuhörte, ohne das Einzelne
zu verstehen. Nach meinen Beobachtungen ist die Mehrzahl der
Kirchenbesucher mit großem Ernst dabei, mit viel größerem, als
ich ihn in den römisch-katholischen Kirchen je angetroffen habe. Ich
will nicht versuchen, die Empfindungen zu schildern, die diefer Art
in mir erweckte und gewiß in vielen anderen erwecken würde.
Dafür fehlen uns Reformierten vielleicht heute noch die Worte. Ich
will hier nur dies sagen: es ist mir an diesem Punkte ein Stück
von der Wahrheit und der Kraft des Katholizismus verständlich
geworden.

Damit komme ich auf den Punkt, worauf ich eigentlich ziele:
Es dünkt mich ganz außerordentlich bedeutsam, daß wir hier eine
Kirche vor uns haben, die katholisch ist, und doch zugleich so
protestantisch, daß wir sie verstehen können und damit auch den Schlüssel
zum Verständnis des Katholizismus überhaupt gewinnen. Den
Katholizismus verstehen zu lernen, dünkt mich aber eine äußerst
wichtige Aufgabe. Denn es könnte sehr wohl sein, daß er ein
Stück Wahrheit enthielte, das dem Protestantismus verloren gegangen.

Die Oxforder und verwandte Bewegungen mögen darin ganz
richtig gesehen haben. Nun haben wir uns ja freilich fchon lange
an dieser Aufgabe abgemüht. Mir wenigstens ist es schon seit
Jahrzehnten wichtiger erschienen, den Katholizismus zu verstehen,
als ihn zu bekämpfen. Jn diesem Verständnis haben wir Protestanten
im allgemeinen in den letzten Jahrzehnten große Fortschritte
gemacht und ich glaube für meine Person auch manches von dieser
katholischen Wahrheit erkannt zu haben. Aber die Schwierigkeit
dieses Weges ist groß. Wir haben uns vom Katholizismus zu weit
entfernt, sind zu lange unseren eigenen Weg gegangen, als daß
wir noch eine unmittelbare Empfindung für seinen Sinn haben
könnten. Wir müssen uns anstrengen, uns hineinempfinden,
müssen Hilfsmittel brauchen, müssen ein verlorenes Land mühsam
wieder erobern. Da ist es denn eine große Hilfe, eine Kirche
kennen zu lernen, die, weil sie zugleich katholisch und protestantisch
ist, uns Vermittlerdienste leisten kann. Wir müssen es als eine
wohltätige Fügung betrachten, daß sich eine solche Gestalt des
Protestantismus gebildet hat, die gleichsam als Bindeglied zwischen
den zwei Hälften der Christenheit diese an einem völligen
Auseinanderfallen verhindert. Daß aber gerade eine englische
protestantische Kirche zu dieser Rolle berufen worden ist, kann man
leicht verstehen. England, das Land der religiösen Umwälzungen, ist
zugleich das einzige europäische Land, dessen Geschichte am wenigsten

durch breite Risse unterbrochen ist und das in mancher Hinsicht
am zähesten am Ueberlieferten festhält. Man begreift leicht, daß
zu diesen Oxforder Kollegien (Colleges), in denen das Mittelalter
noch so leibhaftig vor uns steht, daß es uns nicht wundern würde,
wenn sich aus einem Winkel plötzlich ein Roger Bakon oder Duns



— 290 —

Skotus erhöbe, auch eine gewisse Mittelalterlichkeit des kirchlichen
und religiösenStils gehört, und begreift, daß an dieser Westminster-
Abtei, deren geschichtliche Denkmäler in fast ununterbrochener Reihenfolge

vorn siebenten bis zum zwanzigsten Jahrhundert reichen, auch
eine Liturgie gebetet wird, die diese Einheit im Wechsel wiederspiegelt

und neben modernen Weisen eine Musik gehört wird,
die schon in den Ohren eines Innozenz des Dritten erklang; kurz,
man begreift das Bedürfnis, sich mit allen Geschlechtern der Christenheit

zu einer Einheit verbunden zu wiffen. Was dabei aber wohl
beachtet werden muß, ist die Tatsache, daß dieser Katholizismus
keineswegs bloß ein Rückwärtsschauen bedeutet. Diese konservativste
der protestantischen Kirchen ist in mancher Beziehung zugleich die
modernste von allen. Diese Bischöfe, Kanoniker, Dekane sind höchst
moderne Menschen, viel moderner als unsere Kirchen- und Kon-
sistorialräte aller Färbungen. Jn diesen gothischen Domen kann
man zwischen mittelalterlichen Glasgemälden und altchristlichen
Gebeten aus dem Munde eines in katholische Kirchengewänder
gekleideten geistlichen Würdenträgers Predigten hören, die in der
Frische und Freiheit, womit das Gegenwartsleben angefaßt wird,
unsere gewöhnliche Art weit übertreffen. Auch bleiben diefe Kirchenmänner

nicht in der Kirche, sondern treten in die Welt hinaus und
beteiligen sich recht mit Leidenschaft besonders an der politischen,
sozialen, sittlichen, philanthropischen Arbeit, Das tun sie nicht etwa
zur Ergänzung ihres Kirchentums, diefem zum Trotz, vielmehr ist
es gerade ihr Kirchentum, das sie dazu drängt. Denn ihr Kirchentum

bedeutet nicht, dqß sie die Welt der Herrschaft der Kirche
unterwerfen, sie verkirchlichen wollen, fondern daß die Kirche die Seele
der Welt werden foll. Darum ist auch ihr Bildungsideal ein viel
weiteres, ein weltlicheres, als das unsrige. Jn Oxford, dem geistigen
Zentrum des Hochkirchentums, wird das mittelalterliche Ideal einer
allgemeinen Bildung, deren Seele die Religion ist, festgehalten. Auch
die künftigen Diener der Kirche sollen nicht bloß „Theologie" treiben,

sondern einen Ueberblick über die Gesamtbildung der Zeit
erhalten — gewiß kein schlechtes System! Kurz: die Kirche soll
nicht neben der Welt stehen, sondern in der Welt. Ihre Rolle
ist, der Welt jene sakramentalen Kräfte zu vermitteln, die vom
lebendigen Christus ausgehen, ja sie will recht eigentlich den

gegenwärtigen Christus darstellen, den Christus, der nicht
bloß einst gewesen ist und einst wiederkommen wird, sondern der
in der Christenheit lebt und die Welt heiligt und verklärt; sie

vertritt, philosophisch ausgedrückt, den Gedanken der Immanenz (das
heißt: der Einwohnuug) Christi. Diese Gedanken (oder besser:
Empfindungen) sind es, die uns aus allen Lebensäußerungen dieser Kirche
sehr kräftig und innig entgegentreten. Sie sind es, die ihren
Vertretern Kraft und Leidenschaft geben und ihnen jene Siegeszuversicht
verleihen, die uns auf den ersten Blick so unbegreiflich vorkommt.



— 291 —

Und gerade wenn wir nun beides ins Auge fassen, das zähe
Festhalten am Vergangenen und die kühne Modernität, die starke
Betonung der Bedeutung der Kirche und die entschlossene Hingabe an
die Welt, wird uns klar, daß in der Vereinigung dieser Gegensatze
die Wahrheit und Macht des Katholizismus besteht — dieses durch
die Jahrtausende strömende Leben, das seine Formen stetsfort wechselt

und doch Eins bleibt, das das Alte bleibt und doch immer neu
wird! Man ahnt freilich auch, daß etwjas dahinter steht, das noch
einen größeren Namen hat als „Katholizismus"!

Es ist nun wohl klar, in welch bedeutsamer Gestalt hier das
Kirchenproblem vor uns steht. Wir haben hier eine ausgesprochene
Kirche, die gerade als solche eine religiöse Kraft und Eigenart
entfaltet, der wir unsere freudige Zustimmung im wesentlichen nicht
versagen können. Ich habe aus dem Munde sehr verschiedenartiger
Leute, gläubiger und ungläubiger, jedenfalls nicht zur Kirche von
England gehöriger, die Behauptung vernommen, daß in ihr und
zwar gerade in der schroffsten hochkirchlichen (oder „ritualistischcn")
Gruppe das ernsteste und kraftvollste reliöse Leben pulsierte, das
heute in den englischen Kirchen als solchen zu finden sei. Ganz
besonders deutlich zeigt sich dieser religiöse Ernst in der Stellung
zur sozialen Frage. Ich behalte mir ein genaueres Eingehen
auf diesen Punkt für einen weiteren Artikel vor, muß aber in
diefem Zusammenhang die bekannte Tatsache hervorheben, daß die
schroffsten und leidenschaftlichsten Vertreter des religiösen Sozialismus

gerade aus dieser Gruppe hervorgegangen sind. Es sind hohe
und höchste Würdenträger dieser Kirche, die sich zu einem sehr
radikalen Sozialismus bekennen und es nicht nur beim Bekenntnis
des Wortes bleiben lassen, sondern für ihren Glauben auch arbeiten,
nicht ohne damit viel aufs Spiel zu setzen. Dabei ist wieder der
Umstand auffallend, daß die in religiöser und dogmatischer Hinsicht
konservativsten Persönlichkeit dieser Art zugleich die schroffsten
Sozialisten sind. Der Bischof Gore von Oxford, neuerdings der
Hauptrufer im Streit gegen den Modernismus, ist zugleich der
bekannteste Vertreter der sozialistischen Richtung in der Kirche.
Das ist merkwürdig und erscheint als Widerspruch. Man ist
vielleicht geneigt, diese Erscheinung so zu erklären, daß ein revolutionäres

Austreten in sozialen Dingen für diese Manner eine
Entschädigung für die dogmatische und kirchliche Gebundenheit sei.
Aber eine folche Erklärung wäre Wohl oberflächlich. Warum sind
denn die Mitglieder des Spruchkollegiums in Berlin nicht auch
Sozialisten? Wer jene Männer hört und ein Verständnis für die
wahren Beweggründe der Menschen hat (welches Verständnis freilich
auch sehr vielen „Frommen", theologischen und anderen, fehlt),
der muß erkennen, daß es religiöse Leidenschast ist, was jene Menschen
treibt, und daß es gerade ihr Katholizismus und Kirchentum ist,
was sie zum Sozialismus führt. Denn wenn die Kirche wirklich



— 292 —

die Mutter der Gläubigen ist, dann muß sie diese zu einer Familie
zusammenfassen; wenn sie der Leib Christi ist, dann müssen ihre
Mitglieder auch unter einander Glieder sein, in der Liebe
verbunden; wenn sie die erlösende Kraft des Herrn in die Welt
ergießen foll, dann muß diefe auch die foziale Erlösung bewirken.
Ich will mit diesen Formeln nur angedeutet haben, was in diesen
Menschen leben mag; denn es liegt tiefer als unsere Worte und
Begriffe reichen. Jedenfalls liegt hier kein Widerspruch vor, sondern
bloß ein Paradoxon, Dieses ist mir einmal an einem besonderen
Beispiel merkwürdig klar geworden. Mitten in den „Sümpfen"
von Whitechapel, als wir noch ganz erschüttert waren von all
dem Jammer, den wir gesehen hatten, stießen wir in einer schmutzigen
Straße auf eine kleine Kirche, die uns aus irgend einem Grunde
anzog. Als wir eingetreten, war es uns schwer, herauszufinden, ob
wir es mit einer anglikanischen oder römisch-katholischen Kirche zu
tun hätten. Da war alles, was zur Ausstattung der römischen
Kirchen gehört: Altäre mit den Leidensstationen, Weihwasser, an
den Wänden Aufforderungen zur Fürbitte für die Verstorbenen, in
einem Maueranschlag eine Auseinandersetzung der Bedingungen des

wahren Katholizismus. Endlich fanden wir heraus, daß es sich doch
um eine anglikanische Kirche handle und daß jene Auseinandersetzung
aus den Kikuyustreit Bezug habe. Da fragten wir uns unwillkürlich:
„Was haben diese Dinge hier zu tun? Wären an einer solchen
Stelle nicht andere Fragen wichtiger als dergleichen Kirchenhändel?
Wäre hier nicht Wasser wichtiger als Weihwasser und der Kampf
um ordentliche Löhne nötiger als der über die rechte Behandlung der
Hostie? Was soll hier, wo die Menschen im physischen und
moralischen Schmutz ersticken und jedes Jahr eine Anzahl den Hungertod
sterben, während zahllose immerfort am Rand des Hungertodes wandeln,

der Streit über den Gebrauch geweihter Kerzen und das Recht
oder Unrecht von Totenmessen? Sollte die Entartung des Christentums

die diese Kirche darstellt, nicht in einem engen Zusammenhange
stehen mit dem Jammer und Elend rings herum?" Aber wir sind
nicht bei diesen Gedanken stehen geblieben. Wir haben uns gesagt,
daß vielleicht der Pfarrer diefer Kirche zu den entschlossensten
Sozialisten und aufopferndsten Kämpfern gegen das Elend rings um uns
gehöre und daß diese scheinbar so unangebrachten kirchlichen Dinge
ihm den Dienst eines Sinnbildes täten, das doch die letzte und
höchste soziale Hilfe darstelle und ihm das nahebringe, was auch seine
Leidenschaft für die foziale Erlösung erzeuge. Die menschlichen Dinge
meinen oft etwas ganz anderes als sie scheinen.

Wie denn? Habe ich mich in London völlig bekehrt und bin
Verherrlicher der Kirche, ja Kirchenmann geworden? Mit Nichten!
Ich habe dort nur bestätigt gefunden, was ich immer gewußt und
auch öfters ausgesprochen habe: daß die Kirche nach ihrem besten
und innersten Willen nichts anderes sein will, als das Gottesreich



— 293 —

auf Erden, daß sie aber genau in dem Maße, als sie sich als! Kirche
ernst nimmt, und nicht der Welt verfällt und das Ihre sucht,
sich als Kirche aufgibt und Gott allein dienen will — in der Welt!
Diese reine Seele der Kirche ist es, deren Kraft ich in dem
Leben spüre, das ich geschildert habe. Darum sage ich allerdings:
wenn die Kirche sich selbst ganz ernst nimmt, so bekommen wir
etwas außerordentlich Herrliches, aber ich füge hinzu: für dieses
Herrliche ist dann der Name Kirche nicht mehr der rechte; dieses
Herrliche wird über sich selbst hinaus zu einem noch Höheren,
dem Allerhöchsten. So meine ich denn auch, daß die Bewegung,
die in der englischen Kirche lebt, noch nicht ihr Ziel erreicht habe,
sondern weiter drängen und auch die Kirche zuletzt sprengen werde!

Aber bevor ich zeigen kann, wie das gemeint ist, muß ich mich
noch einen Augenblick der anderen Gestalt des englischen
Protestantismus, den Freikirchen, zuwenden. Von diesen, den Kindern
der religiösen Umwälzungen des siebzehnten Jahrhunderts, pflegen
wir zu sagen, daß sie unter allen religiösen Gemeinschaftsformen den
echten Geist des Protestantismus am besten darstellten. Sie sind
staatsfrei, laienhaft und demokratisch organisiert, aus dem
Ernstmachen mit dem Grundsatz der Glaubens- und Gewissensfreiheit
hervorgegangen; sie haben alle magischen religiösen Vorstellungen

abgestreift, haben die Religion zur Sache der Persönlichkeit
gemacht, und dabei doch auch wenigstens in einzelnen ihrer Formen
den sozialen Gehalt des Christentums herausgearbeitet. Es ist noch
nicht so lange her, seit wir diese Bedeutung der englischen
Reformation des siebzehnten Jahrhunderts eingesehen haben. Sie kann
in der Tat nicht hoch genug eingeschätzt werden. Man kann von diesen
„Kirchen" wirklich sagen, daß sie recht eigentlich die wahrhaft
protestantische Form religiöser Gemeinschaft darstellten, ja man darf wohl
die Behauptung wagen, daß sie die am meisten unkatholische und u n-
kirchliche Gestalt des Protestantismus bildeten.

Wie steht es heute mit diesen „Kirchen"? Ich will mich darüber
kurz fassen. Zwei Tatsachen sind mir besonders aufgefallen.
Allgemein ist die Klage, daß es mit diesen Kirchen eher zurück als
vorwärts gehe. Sie verfügen zwar immer noch über eine Fülle
von bedeutenden Persönlichkeiten und eine warm ergebene
Anhängerschaft, aber trotzdem fcheint das Gefühl weit verbreitet zu
fein, daß das Feuer des Dissentertums am Ermatten begriffen sei.
Es werden denn auch allerlei Mittel versucht, es wieder anzufachen,
aber ohne sonderlichen Erfolg. Das zweite aber, was ich
beobachtet habe, ist die Tatsache, daß diese Gemeinschaften ihr Kirchentum

viel stärker betonen, als wohl ihrem ursprünglichen Sinn
entspricht und als sie es in ihren besseren Zeiten getan haben. Es
wird sehr viel von der Treue gegen die Kirche, den Pflichten
der Kirchenmitgliedschaft (Churchmanship) geredet. Man nimmt es

übel, wenn man von der Staatskirche nicht als eine wahre Kirche



— 294 -
anerkannt wird, man beneidet diese ein wenig um ihre Vorrechte und
wäre zu einer Verschmelzung mit ihr bereits)

So scheint mir denn das Zeichen, unter den die heutigen
Kirchen von England stehen, die Krisis zu sein. Das Alte stirbt,
ein Neues will kommen. Das gilt, wie ich soeben angedeutet habe,
von den Freikirchen. Ich habe stark den Eindruck, daß sie sich
ein wenig überlebt haben. Und zwar glaube ich, daß sie sich darum
überlebt haben, weil ihr besonderes Wollen ein allgemeiner Besitz
geworden ist. Das innere Licht der Quäcker, die Glaubensfreiheit
der Täufer und ihre Betonung der sittlichen Bestandteile des
Evangeliums, die methodistifche Forderung der Bekehrung und Heiligung,
die kongregationalistische Betonung der Selbständigkeit der
Einzelgemeinde und die presbyterianische Gestaltung ihrer Verfassung
nach gemäßigt demokratischen Grundsätzen — alles gehört heute
zu den anerkannten und zum Teil verwirklichten Dingen. Damit
verlieren aber die Gemeinschaften, die dnrch die Betonung dieser
Dinge sich von den andern unterscheiden, viel von ihrem Lebensrecht.

Aber wie es in solchen Fällen immer zu gehen Pflegt, gestehen
sie fich diese Sachlage nicht gern ein und suchen sich mühsam ein
solches Lebensrecht zu verschaffen. Sie verfallen der bekannten
Verwechslung von Mittel und Zweck. Sie waren einst Mittel für
einen bestimmten Zweck, nun sind sie sich Selbstzweck. So fragen
sie denn ängstlich, was für eine „Chance" sie heute noch hätten, und
freueu sich sozusagen, daß es Not und Elend gibt, weil damit den
Kirchen eine „Chance" bereitet wird! So suchen sie sich selbst
und verlieren sich dabei immer mehr.

Wird dann Wohl die Kirche von England den Sieg
behalten? Das glaube ich doch auch nicht! Denn das scheint mir
deutlich — und damit komme ich auf den oben begonnenen Gedankengang

zurück — daß auch sie in eine Krisis gestellt ist und immer
tiefer in eine solche geraten wird. Offenbar ist das auch Meinung
der weitblickenden unter ihren Vertretern. Der Streit zwischen
der romanisierenden und den andern Richtungen, der Sozialismus,
die treibende Kraft der in ihr vorhandenen religiöfen Bewegung
selbst wird sie neuen Entwicklungen entgegenführen. Dazu kommt für
beide Formen des englischen Protestantismus das stärkere Andringen
der sogenannten Kritik (drüben KiANsr criticism, höhere Kritik
genannt) die ebenfalls zu einer neuen Fassung der alten
Wahrheit drängt.

Kurz, ich habe den Eindruck bekommen, daß auch da drüben
in dieser großen und reichen, unendlich lebenskräftigen englischen

') Ein bedenkliches Zeichen für den Stand dieser Kirchen ist z. B, die
Tatsache, daß sie unlängst den Beschluß gefaßt haben, zwei Sonntage des nächsten

Jahres, den 24, und 31, Januar, zu „Ooms to «Kur«K" (Komm zur Kirche)-Sonn-
tagen zu gestalten, d. h, an diesen Sonntagen durch eine mächtige Agitation einen
möglichst großen Besuch der Kirchen und Sonntagsschulen zu bewirken!



— 295 —

Welt, nicht weniger als bei uns, ja in mancher Beziehung noch
mehr als bei uns, die Dinge einem Neuen entgegendrängen.

(Fortsetzung folgt.) L. Ragaz.

Kunascdau.
Sur IpIeldanklnMative. Nun hat auch die Bündner-

synode zur Spielsaalinitiative Stellung genommen und zwar in
kräftig zustimmendem Sinn. Das ist umso erfreulicher, als bisher
bei uns in der Oeffentlichkeit verschiedenes gegen, aber wenig für
die Initiative zu hören war. So hat der Bündner Verkehrsverein
öffentlich erklären lassen, die Annahme der Initiative würde die

Interessen der Fremdenindustrie aufs schwerste schädigen nnd in
St. Moritz hat eine Versammlung stattgefunden, in der neben
anderen auch Pfarrer sich gegen die Initiative aussprachen. Die Freunde
der Bewegung arbeiten msehr in der SMle. Es wurden in einer
Anzahl Gemeinden Unterschriften gesammelt, zum Teil mit sehr
schönem Erfolg. Dabei äußerte sich von vielen Seiten lebhafte
Zustimmung und auch Beispiele für die Gefährlichkeit der Spiele
wurden genannt. So wurde mir von einem Beamten erzählt,
einer seiner Bekannten habe in einem Kursaal an einem Abend
500 Franken verspielt. Die Art, wie Angehörige verschiedener
Berufsarten sofort sagten: „Da sind wir schon dabei", beweist, daß
diese Bewegung nicht nur von einigen „Fanatikern" gemacht ist.

Die Synode hat nun in der Weise Stellung genommen,
daß sie eine Resolution zu Gunsten der Initiative annahm.
Diese Resolution, die von Pfarrer Hartmann (Malans) im Namen
einer Anzahl Synodalen aus den verschiedenen in der Synode
vertretenen Richtungen vorgeschlagen und begründet wurde, hat
folgenden Wortlaut: „Die evang. rätische Synode erklärt
ihre volle Zustimmung zur Initiative gegen die
Spielhäuser und begrüßt sie als eine Bewegung,
die an einem Punkte die Verfittlichung unseres
Volks- und Wirtschaftslebens will. Die Synode
erblickt in den Spielhäusern nicht nur eine Gefahr
für die Einheimischen, sondern verurteilt auch
prinzipiell die Art, wie hier den Fremden durch
Ausnutzung ihres Spieltriebes Geld abgenommen
wird."

Der Antrag wurde von verschiedenen Synodalen lebhaft
unterstützt. Nur ein Gegner suchte seine Stellung ausführlicher zu
begründen. Diese Begründung war recht merkwürdig, denn der
Synodale, der felber aktiver Praktiker ist, führte als Grund gegen
eine Stellungnahme der Synode unter anderen auch den an,



- 467 -
gelingen kann, eine wahre Menfchheitskultnr zu begründen und

zu fördern, solange sie sich nicht völlig losreißt von dem, was wir
jetzt Kultur nennen. Man vergißt aber auch, daß in jedem Volk etwas
Großes liegt, das von ihm selber und von den andern Völkern hoch zu
achten ist. und das nach der endgültigen Absage an diese Kultur
der Roheit und Gewalt neuer Expansion fähig ist. Daher jetzt
auf allen Seiten Verkennung und Haß.

Darum haben wir die Pflicht, eine Beurteilung zu fördern,
die nicht der herrlichen Weite und Lebendigkeit der Welt Gottes
Eintrag tut. Darum sprach ich hier von einem der lebendigsten
und reinsten Gedanken Gottes, dessen Verstümmelung eine schwere,
unheilbare Selbstverstümmelung unserer Welt wäre. I. Matthieu.

z. Aas wir von EnglanS lernen Können.

(Englische Eindrücke. IV.)

Jn einem letzten Artikel möchte ich versuchen, noch einige
allgemeine Betrachtungen anzustellen, die sich an das bisher Gesagte
anschließen und wohl auch geeignet sind, es richtig abzuschließen.

Ich gehe dabei von einer Fragestellung aus, die sich nun fast
von selbst aufdrängt, die mir aber auch erleichtert, aus der Fülle
dessen, was sich nun noch zudrängt, eine Auswahl zu treffen: Was
können wir von England lernen

Die Antwort, die ich zuerst gebe, mag etwas paradox klingen:
wir können von England lernen, größer und freier
zu werden.

Das ist in der Tat ein Eindruck, der sich dem Schweizer, und
ich glaube dem Festländer überhaupt, bald aufdrängen muß, wenn er

Dieses letzte Stück meiner „englischen Eindrücke" ist genau in der vorhandenen
Form in der zweiten Hälfte des Juli geschrieben worden. Es sollte ein Teil eines
der Lage und den Aufgaben der Schweiz gewidmeten Heftes sein. Diesem Zwecke
sollte die Kritik schweizerischer Zustände diene», die in dem Artikel enthalten ist, die
aber in dem Hefte eine positive Ergänzung gefunden hätte. Nun mag, unter völlig
veränderten Umständen, der Aufsatz dem Zwecke dienen, der gerade dieses Heft
beherrscht: zu zeigen, wie viel Gutes und Großes in jedem der"Völker ist, die sich

heute zerfleischen.
Man wird mir zwar vielleicht die Frage entgegenhalten, ob nicht die

Teilnahme Englands am europäischen Krieg meinem im Großen und Ganzen so

günstigen Urteil über England Unrecht gebe. Darauf antworte ich, daß ich alles in
meinen Aufsätzen Gesagte auch jetzt noch vollständig aufrecht erhalte. Wie ich schon
in meinem Aufsatz „Ueber die Ursache des Krieges" angedeutet habe, sind es sehr

ehrenhafte politische Gründe, die England in diesen Krieg getrieben haben. Das
möchte ich gegenüber dem üblichen, durch die Unkenntnis englischer Dinge und viel
Uebelwollem erzeugten Vorurteil betonen. Wenn es nicht den Tolstoischen Standpunkt

einnehmen wollte, der freilich der höchste ist, so konnte es nicht anders. Es
ist wie die andern Völker in die gewaltige Tragödie hineingezogen worden, und
aus dem gleichen Grunde, aber es ist dadurch so wenig wie sie ein irgendwie
verächtliches Volk geworden. Wie sie muß es den Weg der Buße gehen, aber wir
dürfen auch von ihm das Größte und Beste erwarten.



— 408 —

Nach England kommt: es ist eine größere und freiere Welt als die
unsrige. Was die Größe betrifft, so hat dies nicht nur den
selbstverständlichen Sinn, daß ein Weltreich, wie das englische, einen weiteren
Horizont besitzt, als ein Land wie die Schweiz und daß die Dinge
dort ein anderes Kaliber zeigen als bei uns ; es foll vielmehr sagen,
daß auch das geistige Leben einen größeren Stil hat. Das wird
ja zum Teil mit der äußeren Größe zusammenhängen und man mag
das Wort anführen: „Im kleinen Kreis verengert fich der Sinn, Es
wächst der Mensch mit seinen größern Zwecken." Der Engländer ist
gewohnt, bei seinen materiellen und geistigen Unternehmungen stets
die ganze Welt ins Auge zu fassen; er denkt von Natur ökumenisch;
er bekommt damit eine gewisse Weitsichtigkeit; seine Maßstäbe werden
größer; die Kleinlichkeit findet keinen rechten Nährboden. Es vollzieht
sich damit ein doppelter Vorgang. Der Einzelne bekommt eine große
Bedeutung; es ist ihm eine fast unbegrenzte Wirksamkeit eröffnet.
Wenn er der Mann dazu ist, so mag er von London aus ein Stück
Weltregierung in die Hand bekommen. So vernimmt ein junger Klerk
(Kommis) von den Greueln, die im belgischen Kongo geschehen. Er
sagt sich: „Das muß anders werden!" Er geht ans Werk; er gründet
eine Gesellschaft, die sich über die ganze Welt ausbreitet; er rüttelt
die öffentliche Meinung auf; er gewinnt die bedeutendsten Männer
und Frauen Englands für sich; er beunruhigt die Politiker — und eines
Tages hat er seinen Willen in der Hauptsache durchgesetzt; der
Londoner Kommis hat ein Werk getan, das Könige und Minister nicht
zu tun vermochten und das unmöglich schien. Dieser Kommis Morel
— das ist sein Name — ist aber nicht eine Ausnahme, fondern ein
Typus. Es ist der Typus des conqueror (Eroberer) auf dem
Gebiete des geistigen Lebens, der drüben so häufig auftritt und der auch
wieder beweist, wie gewiffe auf dem Boden des natürlichen Lebens
gewachsene Eigenschaften dem Reiche Gottes dienstbar werden können.
Aber wenn so dem Einzelnen gleichsam unbegrenzte Möglichkeiten
geboten werden, so tritt doch wieder alles Kleinmenschliche, das, was
wir mit wunderlichem Sprachgebrauch das „Persönliche" zu nennen
pflegen, mehr zurück. Man hat nicht Zeit, es wichtig zu nehmen,
man hat Besseres zu tun, als sich um die Warze auf dem Gesicht seines
Nächsten zu bekümmern. Es sind die Sachen, auf die es ankommt,
nicht der „persönliche" Krimskrams. Man spürt, wie das englische
Leben weit mehr als das unsrige von Sachen beherrscht ist; es heben
sich bestimmte politische, soziale, sittliche, religiöse Kämpfe und
Bestrebungen mit einer gewissen plastischen Deutlichkeit hervor, sodaß der
menschliche Kleinkram dagegen zurücktreten muß. So entsteht jener
scheinbare Widerspruch, daß der Engländer (wie der Amerikaner) auf
der einen Seite vicl „persönlicher" ist als wir und daß in diesem
Sinne ein Kultus der „Persönlichkeit" getrieben wird, den wir bei uns
mit Recht nicht ertrügen und auf der andern Seite doch die Sache viel
mehr gilt als bei uns. Es ist bei uns genau umgekehrt: wir dulden kein



— 409 —

starkes Hervortreten der „Persönlichkeit" und auf den ersten Blick könnte
man wohl meinen, das geschehe, damit die Sache desto reiner hervortreten

könne; aber wenn wir dann sehen müssen, wie der Geist der
„persönlichen" Eifersüchtelei, Empfindlichkeit und Gehässigkeit, wie
törichtes oder verleumderisches Geschwätz die fachlichen Bestrebungen
wie ein giftiges Schlingkraut umspinnen, so daß man von der Sache
zuletzt kaum mehr etwas sieht, so werden wir diese Art, das
„Persönliche" niederzuhalten, schwerlich mehr einer besonderen Sachlichkeit
des Denkens zuschreiben, sondern — nun, sagen wir: etwas ganz
Anderem; dann werden wir auch die englische Art mit andern Augen
ansehen. Dann wünschten wir, daß wir einige Hunderte von denen,
die bei uns in Kirche, Schule und Staat das Wort führen, aus
unserer muffigen Atmosphäre herausnehmen und für einige Zeit in
jene freiere Luft unter jenen weiteren Horizont versetzen könnten. Eine
solche Luftkur würde Vieles an unseren Zuständen bessern. Erst wenn
wir drüben einmal recht aufgeatmet Huben, erfahren wir so recht, was
für eine Stickluft wir manchmal in unserer heimatlichen Engigkeit atmen.
Wie wohltuend sticht gegen unser heimisches Philistertum schon die Art
ab, wie der Engländer den Gegner seiner Ansichten behandelt. Bei
uns gilt ein solcher meistens noch als ein mehr oder weniger dummer
oder schlechter Menfch. Von der Freiheit, die darin besteht, daß man
den Andern sein eigenes Gesicht haben und seinen eigenen Weg gehen
läßt, ist gerade in unserer „freien Schweiz" befonders wenig vorhanden.

Weil wir in einem kleinen Hause beieinander wohnen, meint
jeder das Recht zn haben, den Andern beaufsichtigen zu dürfen und
eine Abweichung von unseren Wegen beantworten wir mit der
Entrüstung des Philisters und Schulmeisters. Gerade diese Freiheit aber,
die sehr viel mehr wert ist als alle „Volksrechte", ist in der
angelsächsischen Welt besonders stark ausgebildet. Es liegt dort den
Menschen viel ferner, sich darüber zu entrüsten, daß der liebe Mitmensch
einen anderen Gang hat als wir selbst; es lebt dort eine gewisse Freude
an jeder kräftigen Eigenart, auch wenn sie einem selbst nicht bequem
ist. Ein Anarchist wie Fürst Krapotkin, dem schweizerischer Polizei-
und Philistergeist den Aufenthalt auf unserem Boden verunmöglicht hat,
genießt dort in allen Kreisen, auch kirchlichen, die höchste Verehrung.

Das ist der prachtvolle und unschätzbare Individualismus,
der sich auf angelsächsischem Boden entwickelt hat. Er mag zu allerlei
Auswüchsen führen, mag zu einer Sucht nach dem Originellen und
Auffallenden werden, aber er trägt eine herrliche Frucht, deren Wert
alle diese Auswüchse bei weitem aufwiegt: die Achtung vor der
Individualität und Persönlichkeit des Anderen wie vor der eigenen.
Daraus entspringt die ritterliche Art, wie man im öffentlichen
Leben den Gegner behandelt. Dies tritt besonders auch in der
Stellungnahme zur sozialen Bewegung hervor. Man wundert sich

nicht, daß ein Pfarrer oder Bischof, ein Schriftsteller oder Philanthrop
Sozialist wird und es fällt niemanden ein, ihm deswegen sein Ver-



^ 410 —

trauen zu entziehen oder ihn als gefallenen Engel zu betrachten.
Harry Orbell gestorben war, da war es ein konservativer Lord, dcr
in einer Londoner Stadtverordnetensitzung eine Gedächtnisrede^ auf
ihn hielt und beantragte, daß fich der Rat zu seinen Ehren erhebe.
So verbreitet sich ein Geist der Freiheit über das englische Leben,
den man einatmet wie frische Meerluft. Er zeigt sich unter andern:
auch in der Abwesenheit aller polizeilichen Bevormundung.
Wenn man eine zeitlang drüben geweilt hat, wird man es mit
Entzücken inne: das ist ein Land, über dem kein Polizeistock schwebt!
Selbstverständlich gibt es drüben anch eine Einrichtung, die Polizei
heißt, aber die Polizei ist nicht das Argusauge, das ausspäht, wo es
den Bürger bei irgend einem Versehen ertappen kvnnte, sundern die

Freundin nnd Beraterin des Publikums. Das Sinnbild dafür ist der

Polizeimann, der an den Straßenkreuzungen steht und mit dem Wink
seiner Hand den brausenden Strom des Wagen- und Menschenverkehrs
regelt. Die Freundlichkeit und Gutmütigkeit dieser Londoner
Polizeimänner ist einfach fabelhaft, ein rechtes psychologisches Wunder. So
zeigt auch das Militär eine andere Haltung als bei uns. Es ist
bezeichnend, daß Soldat und Offizier, wenn sie ausgehen, keine Waffe tragen
dürfen; mit einem leichten Stöckchen kommen sie daher. Das Auftreten ist
viel weniger als anderwärts vom Streben nach Schneidigkeit beherrscht.
Eine Wachtparade, der wir beiwohnten, bot ein ganz anderes Schauspiel,

als etwa eine, wie man sie in Deutschland sieht; der Regimentshund,

der von einem knabenhaften Soldaten mitgeführt wurde, die

zum Teil phantastische Tracht, die Musik, die Haltung der Mannschaft,
alles war viel menschlicher, poetischer, viel weniger maschinenhaft als
bei uns. Ich zweifle nicht daran, daß auch in der Kaserne und auf
dem Exerzierplatz die Behandlung des Soldaten eine viel freiere, viel
mehr von der Achtung getragene sein wird. England ist eben, wie
die Vereinigten Staaten, keine militarisierte Nation. Der Engländer
ist, wie der Amerikaner, persönlich ein sehr tapferer Mensch, in
moralischer wie in physischer Hinsicht, aber ein gewisser Antimilitarismus
liegt der Mehrheit dieser Völker im Blute, sie hassen insbesondere jedes
militaristische System. — Das Gleiche gilt endlich von dem Verhalten
der Beamten gegen das Publikum. Von der Grobheit und Unfreundlichkeit

des Tones, der bei uns immer mehr Sitte zu werden scheint,
keine Spur. Der Engländer ließe sich auch nicht gefallen, was wir
„freie Schweizer" uns von vielen unserer Post-, Telegraph-, Eisenbahn»
und Trambeamten gefallen lassen. Auch nicht ein unhöfliches Wort
habe ich bei all den vielen Anlässen, die mich mit Beamten in
Berührung brachten, gehört. Und so ist überhaupt der allgemeine
Verkehrston von einer sehr viel größeren Höflichkeit und Feinheit als bei

uns, bis zum allerärmsten Volk herunter. Das ist Freiheit. Dieser
Freiheitssinn erklärt auch Vorgänge, die bei uns unverständlich wären,
z. B. das Verhalten der Regierung gegen die widersetzlichen irischen
Offiziere und die Rebellion der Ulsterleute. Der Staat ist drüben



- 411 -
eben nicht eine unpersönliche Maschinerie, die von den Bürgern
unbedingte Unterwerfung fordert, sondern die Organisation, wodurch ein
freies Volk seinem Freiheitswillen Ausdruck verschafft. Diese
Auffassung mag Uebel im Gefolge haben, aber es bleibt doch eine große
und herrliche Sache um diese englische Freiheit.

Woher stammt diese Freiheit, woher dieser ganze Geist? Wir
kommen damit auf eine zu Anfang dieser Betrachtungen entstandene
Frage zurück. Ist dieser Geist im letzten Grunde aus der Tatsache
zu erklären, daß der Engländer Bürger eines Weltreiches ist? Jn
diesem Falle hätte es keinen Sinn, uns Schweizern den englischen
Spiegel vorzuhalten; denn wenn der Engländer durch seine Zugehörigkeit

zu einem Weltreich groß und frei würde, müßten wir wohl durch
die Zugehörigkeit zu einem Kleinstaat klein und unfrei werden. Geht
es aber an, auf folche Weise den Geist aus der Umwelt zu erklären?
Wie, wenn die umgekehrte Behauptung richtig wäre, daß es eben
dieser Geist sei, der das englische Weltreich geschaffen, daß also nicht
das Imperium den Geist erzeugt hätte, sondern der Geist das
Imperium? Das ist in der Tat meine Ansicht. Wir müssen tiefer graben,
wenn ivir zn den wahren Quellen des Größten am englischen Leben
gelangen wollen. Führen mir daher den Gedankengang, den wir
bisher verfolgt, noch einen Schritt weiter.

Was mir am englischen (wie am amerikanischen) Kulturleben
immer wieder stark aufgefallen ist, das ist die Tatsache, daß darin viel
mehr Ethos liegt als im unsrigen, d. h. daß es viel mehr vvn starken
sittlichen Kräften durchflutet ist. Das mag als eine auffallende
Behauptung erscheinen; sind wir doch gewohnt, mit einem gewissen Hochmut

auf den „Krämergeist" und die Dollarmacherei der Engländer
und Amerikaner und besonders auf die politische Korruption, die bei
diesen sich breit macht, hinzuweisen. Aber dieser Hochmut stammt,
wie der meiste von dieser Art, einfach aus der Unwissenheit. Was
Krämergeist und Dollarjagd betrifft, so stehen wir hinter Engländern
Amerikanern nur infofern zurück, als wir weniger tatkräftig sind und
weniger Möglichkeiten haben, und in Bezug auf die politische Korruption
ist nicht zu vergessen, daß sie für ein Land wie die Vereinigten Staaten
nicht das Gleiche bedeutet, was sie bei uns bedeutete, und daß starke
Kräfte an ihrer Bekämpfung tätig find. Auf alle Fälle aber steht mir
fest, daß in diesen Völkern eine sittliche Krast vorhanden ist, die uns
fehlt. Wenn ein neues sittliches Ideal auftaucht, ein sittlicher Kampf
nötig wird, dann erwacht in ihnen ein Enthusiasmus, der bei uns
für solche Dinge nicht zu haben ist, und dieser Enthusiasmus ist kein

Strohfeuer, sondern setzt sich in tatkräftiges und ausdauerndes Handeln
um. Wenn irgend ein großes Weltunrecht geschieht und wir uns nach
Abhilfe umsehen, dann müssen wir uns zuerst nach England oder
Nordamerika wenden. Die realpolitischen, ethischen, religiösen Theorien,
womit wir alles zu rechtfertigen wissen, können dort keine rechten
Wurzeln schlagen. Die sittliche Forderung ist viel selbstverständlicher.



— 412 —

Ein ethischer Energismus ist recht eigentlich die Seele ihres Geisteslebens.

Er ist wie ein unterirdisches Feuer, das von Zeit zu Zeit in
mächtigen Flammen ausbricht. Dieser Geist ist es auch, aus dem
letztlich der Freiheitssinn und die Größe des Denkens stammen, die
wir am englischen Kulturleben so hoch schätzen.

Nnd woher stammt nun dieser Geist selbst? Nun sagen wir
unser letztes Wort: er strömt aus religiösen Tiefen! Und zwar
ist es im Besonderen der Geist des Kalvinismus, der dieses Größte
gewirkt hat, was die englische Welt uns zeigt. Aus seinem gewaltigen
sittlichen Ernst ist er entstammt. Es ist der Geist des Kalvinismus,
der mit solch ungeheurer Wucht darauf drängt, daß die Welt geheiligt
werde und in all ihren Ordnungen die Ehre Gottes ausdrücke; es ist
der Kalvinismus, der den Einzelnen hoch erhebt, indem er ihn zum
Gegenstand des ewigen göttlichen Erwählungsratschlusfes macht und
der zugleich allen menschlichen Hochmut demütigt unter die Herrlichkeit
Gottes; es ist der Kalvinismus, der jeden Einzelnen nötigt, all sein
Leben mit strengem Ernst unter das Gesetz Gvttes allein zu stellen
und den Glanz und Flitter der Welt, Ehre, Vergnügen, unter
Umständen auch Kunst und Literatur, gering zu achten. Der Kalvinismus
ist, in einem gewissen Gegensatz zu dem etwas mehr ästhetisch-quietistisch
gestimmten Luthertum, religiöser Energismus. Der heilige und
lebendige Gott fordert, daß die Welt seinem Gesetz allein gehorche.
Aus dieser Quelle stammt das Beste der Kraft Englands; denn die
englische Reformation ist überwiegend durch den Kalvinismus bestimmt.
Und hier sollen nun die Dissenter endgültig zu dem Rechte
gelangen, das ihnen der erste Aufsatz nicht gegeben zn haben scheint.
Die Kraft, aus der das heutige England geboren wurde, ist der
Pur it unis m us, die Reformation des siebzehnten Jahrhunderts,
zu der sich noch die methodistische Erweckung des achtzehnten
gesellte. Wenn das englische Weltreich einen Mann als eigentlichen
Gründer verehren wollte, so müßte es Oliver Cromwell sein, jener
Mann, in dem der Gedanke eines Gottesstaates, der auf Freiheit ruht,
in ewig denkwürdiger Weise Gestalt gewonnen hat. Diese gewaltigen
Bewegungen des siebzehnten (und achtzehnten) Jahrhunderts haben in
das angelsächsische Leben jenen Feuerstrom des sittlichen Enthusiasmus
ergossen, der auch heute noch nicht erloschen ist.

Diese Tatsachen sind es, die den Unterschied zwischen der
englischen Lage und der unsrigen vor allem erklären. England hat in
einer noch nicht so weit abliegenden Zeit große, volksaufwühlende
religiöse Bewegungen gehabt, während die letzte ganz große religiöse
Erhebung des Festlandes vierhundert Jahre zurückliegt. Darum ist der
Boden drüben gleichsam noch wärmer als bei uns. Die Religion ist
viel mehr eine öffentliche, allgemein anerkannte Macht. Es gibt viel
mehr religiöse Gemeinsamkeit. Gemeinsames Beten, Singen,
Gottesdienstfeiern ist noch in einem ganz andern Maß möglich als bei uns;
religiöse Sitte ungleich verbreiteter. Auch der Ton, womit religiöse



— 413 —

Dinge dort in unkirchlichen und antireligiösen Kreisen verhandelt werden,
ist anders als bei uns. Die freisinnige oder freidenkerische Phrase, die
bei uns immer noch so hohen Kurs hat, macht dort keinen Eindruck.
Es ist mehr Tiefe da. Die religiöse Verhandlung hat einen größeren
Stil. Es herrscht nicht so stark der Geist eines verbissenen Dogmatismus

hüben und drüben. Und was mehr ist als das alles: ich habe
das Gefühl gehabt, daß Christus dort eine stärkere Macht
und Wirklichkeit sei als bei uns. —

Es ist aber beinahe selbstverständlich, daß dieses Licht auch seinen
Schatten hat. Nicht das freilich kann die Frage sein, ob es nicht auch
drüben Schatten genug gebe. Daß dies der Fall ist, braucht ja nicht
besonders nachgewiesen zu werden. Ich möchte vielmehr bloß zeigen,
was für Mängel gerade mit den großen Vorzügen des englischen
Wesens zusammenhängen.

Da ist es einmal der Energismus der Engländer, der zu Fehlern
und Entartungen führen kann. Man will wirken, wirken, wirken um
jeden Preis. Dabei kann es geschehen, daß man das Ziel des Wirkens
aus dem Auge verliert und wirkt bloß um des Wirkens willen; jedenfalls

liegt die Gefahr nahe, daß man in eine gewisse Rastlosigkeit und
Fieberhastigkeit des Arbeitens hineinkommt, die zu einer tiefen
Besinnung keine Zeit läßt. Wenn diese Art allgemein wird, stellt sich

natürlich der Geist der Konkurrenz ein. Es will Einer dem
Andern zuvorkommen, eine Gemeinfchaft die andere überbieten. Wer das
nicht mitmachen kann, ist verloren, wer zu Boden fällt, über den geht
die Jagd iveg. Auch bei uns breitet sich ja vom Geschäftsleben her
dieser Geist bedenklich aus, aber drüben ist er zur Herrschaft gelangt.
Es muß dort nvch viel schwerer fein, in Stille und Vertiefung, ohne
Reklame und großen Apparat fein Werk zu tun und seinen Weg zu
gehen. Wo aber Konkurrenz und Reklame herrschen, da ist die Gefahr
überall groß, daß man die Arbeit auf den Schein hin tut. Der
religiöfe Betrieb, wie er drüben üblich ist, hat mir in der Tat vielfach
den Eindruck gemacht, daß er dieser Gefahr noch mehr erliege, als der
unsrige. Mit alledem sind wir auf dem Weg der Anbetung des

Erfolges gewiesen. Diese spielt drüben in der Tat eine große Rolle,
eine noch größere als bei uns. Nicht Ersolg haben ist dort noch mehr
als bei uns ein Todesurteil, Erfolg haben noch mehr als bei uns
eine Rechtfertigung auch fehr minderwertiger Dinge; der Erfolg jedenfalls

der Maßstab, mit dem Menschen und Sachen gemessen werden.
Man muß irgend etwas anfangen, sei es was es wolle, wenn man
nur einiges Aufsehen erregt und ein Stück Macht wird! Daher so viel
Unsinn aufgebracht wird, einfach nur, weil man irgend etwas Neues
beginnen, irgend einen „Bluff" schaffen muß. Das alles, das sei nochmals

gesagt, greift ja auch bei uns reißend nm sich, aber es spielt in
England (um von Nordamerika zn schweigen) eine noch viel größere
Rolle. Dadurch wird man aber durch die Entartung des gleichen
Geistes, der frei machte, wieder unfrei. Denn es gibt keine schlimmere



— 414 —

Knechtschaft als die Anbetung des Erfolges; es gibt wenige Wege,
auf denen man so sicher seine Seele verliert, wie auf diesem. Und
was ist auf dem Gebiete des geistigen Lebens (im geschäftlichen ist
es anders) das Ende der Jagd nach dem Erfolg? Erfolglosigkeit im
tieferen Sinne — Unfruchtbarkeit.

Diese Entartung einer großen Tugend kann aber auch in einer
feineren Form auftreten. Es ist mir immer wieder aufgefallen, wie
der Engländer, auch der edelste und frömmste, leicht geneigt ist, etwas
machen zu wollen, wo man nach unserer Meinung werden lassen

muß. Ihre Tatkraft verführt sie dazu, Entwicklungen, die nach unserer
Meinung ausreifen müssen und nur von Gott gewirkt werden
können, selbst herbeiführen zu wollen. Sie halten in diesem Sinn
nichts für unmöglich; sie glauben, daß es nur an unserem Eifer fehle,
wenn die Dinge nicht gingen, wie sie gehen sollten; sie lächeln und
geben uns höflich (ausnahmsweise auch unhöflich) zu verstehen, daß
wir kleingläubig seien, wenn wir vvr überstürzten Erzwingenwollen
von Entwicklungen warnen, die wir vielleicht nvch heißer ersehnen als
sie und an die wir vielleicht weit mehr Herzblut wenden. Damit
hängt zusammen, daß sie leicht die Organisation überschätzen. Weil
sie dazu noch Meister im Organisieren sind, so ist dieses ihnen eine
Lust. Ist dann eine Organisation da, so meinen sie leicht, auch die

Sache, für die die Organisation ein Ausdruck sein soll, sei da. Das
scheint mir, um ein uns befonders nahe liegendes Beispiel zu nennen,
ein Fehler zu fein, den auch der ausgezeichnete John Mott begeht.
Ohne unsere geistige Lage zu kennen und ohne sich ernstlich Mühe zu
geben, sie kennen zu lernen, fährt er mit seiner Conqueror ^ Tatkraft
unter uns, gründet feine Sektionen des studentischen Weltbundes,
seine Bibelkränzchen und so fort, und stürmt weiter in der Gewißheit,
nun wieder eine neue Universität für Christus erobert zu haben,
während tatsächlich alles so ziemlich beim Alten bleibt, fo lange der
Geist sich nicht einstellt. Aber fo ist es eben: wir sagen: „Zuerst
muß der Geist da sein, dann kommt die Form von selbst"; sie aber:
„Schafft eine Form, der Geist versteht sich von selbst"; wir lassen
gelegentlich den Geist in Formlosigkeit zerfahren, verlieren ob lauter
Geistigkeit den Geist oder verachten die Form so stark, daß wir —
beständig über die Form miteinander streiten, sie aber verfallen der
Gefahr, ob der Freude an der Organisation die Frage zu vergessen,
ob auch der Geist da fei, der die Organisation beleben könne; wir
kommen ob dem Theoretisieren nicht zum Handeln, sie kommen ob
dem Handeln nicht zu genügender Herausarbeitung und Prüfung der
Wahrheit, vou der das Handeln getragen sein muß. Immer wieder
habe ich mir sagen müssen, daß sie drüben ob lauter Tatkraft und
Enthusiasmus die Frage nach dem Geist im soeben geschilderten Sinne
etwas vernachläßigen und habe den schon im letzten Aufsatz geäußerten
Eindruck gehabt, daß wir in der theoretischen Verarbeitung der
Probleme vielfach schärfer nnd tiefer seien.



— 415 —

Damit ist auch schon eine abschließende Antwort auf die Frage,
was wir von England lernen können, vorbereitet. Ich möchte sie so

zu fassen versuchen: Wir können von England sehr viel lernen,
aber wir sollen es nicht nachahmen. Ich gestehe wenigstens,
daß ich nicht von einer einzigen Einrichtung und Arbeitsmethode,
die ich drüben angetroffen, Hütte sagen mögen: „Die möchtest du gerade
so wie sie ist, nach der Schweiz verpflanzen." Nehmen wir die Settlements:

wir haben keine fo riesigen Städte wie England, keine solchen

„slulris", keinen solchen Abgrund zwischen der Welt der Reichen
und der Armen, als daß diese Form für uns einen Sinn hätte.
Nehmen wir die Bruderschaften: hier ist umgekehrt bei uns der Gegensatz

zwischen der bürgerlichen Welt und der sozialdemakratischen Arbeiterschaft

zu groß, dazu das religiöse Erbe, von dem wir zehren, zu klein,
als daß eine solche die Klassen überbrückende religiös-soziale Gemeinschaft

schon möglich wäre. Nehmen wir die Erwachsenenschulen: bei
uns gäbe es daraus zunächst nur wieder eine neue Art von
Bibelkränzchen. Alle diese Dinge mögen uns eine höchst wertvolle Anregung
zu selbständigen Schöpfungen fein, einfach übernehmen würde ich keine.

Damit verbinde ich einen zweiten Gesichtspunkt: Vieles, was
uns im englischen Leben mit Recht großartig erscheint, ist doch nur
darum notwendig geworden, weil es England an Vielem fehlt, was
wir haben. Die vielgestaltige und geniale Liebestätigkeit hat zur
Kehrseite, daß bis vor kurzem keine durchgreifende und umfassende
soziale Reformtätigkeit vorhanden war. Nun hat diese eingesetzt
und seitdem ist auch jene individuelle Liebesarbeit etwas in den Hintergrund

getreten. Sie tritt vor etwas Größerem zurück. Es wäre daher
ganz falsch, wenn wir, die wir in dieser Hinsicht voraus sind, uns
durch das Geniale und Große gewisser englischer Arbeitsmethoden von
unserem Weg ableiten ließen, während man drüben gerade in diesen
Weg einzulenken beginnt. Lernen können wir freilich auch davon; denn
selbstverständlich macht die Sozialreform die Liebestätigkeit noch lange
nicht unnötig; aber wir dürfen uns dadurch nicht irre machen lassen.

Wir dürfen uns also ganz fröhlich sagen, daß England zwar
Vieles vor uns voraus hat, wir aber auch Vieles vor ihm. Das
braucht unsern Eifer, von ihm zu lernen, unsere Bewunderung und
Liebe nicht zu mindern, aber es bewahrt uns vor Nachahmung
und vor Verkennung der Sachlage. Es gilt dies sogar von dem
Höchsten, was wir an dem englischen Wesen angetroffen haben: seiner
sittlichen und religiösen Kraft. Es ist auch hier nicht nur Gewinn
auf Englands Seite. Die Ausführungen, die ich vorhin gegeben,
zeigen, daß auch England, so gut wie wir, eine Erneuerung, einen
Zufluß frischen Lebens und neuer Kraft nötig hat, und welchen Sinn
es hat, wenn ich sage: England hat mehr Gegenwart, wir vielleicht
mehr Zukunft, es mehr Erbe, wir mehr Verheißung.

Diese Empfindung ist denn auch die Summe meiner Eindrücke
gewesen. Ich habe seit vielen Jahren England und englisches Wesen



— 416 —

geliebt, dafür vielleicht sogar etwas geschwärmt. Seit vielen Jahren
sehnte ich mich darum auch, einmal den englischen Boden selbst zu
betreten und die englische Wirklichkeit in der Nähe zu schauen. Als
nun durch die Güte unbekannter Freunde dieser Wunsch endlich
Wirklichkeit werden konnte, aber erst zu einer Zeit, wo das Auge kritischer
und der Enthusiasmus zur ruhigen Sympathie geworden war, da
fürchtete ich, etwas verlieren zu müssen, wenn ich in der nüchternen
Alltäglichkeit sehen werde, was bisher durch den Glanz der Ferne
verklärt war. Und wie ist es mir nun ergangen? Habe ich eine
Enttäuschung erlebt? Nein, dies nicht. Meine Bewunderung und Liebe
für England ist geblieben; es ist vieles und groß und herrlich, vieles
Große und Herrliche auch noch weiterhin von dort zu erwarten —
aber bei uns auf dem Festland ist auch etwas Rechtes da und
Großes in Aussicht!

Damit schließe ich diese Betrachtungen. Sie sind, wie es zu
gehen pflegt, viel ausführlicher geworden, als sie geplant waren, und
bilden doch nur einen Ausschnitt aus der Fülle, dessen, was zu sagen
gewesen wäre. Es mag auch wohl sein, daß Anderes die Leser mehr
interessiert hätte, als das, was ich gerade ausgewählt habe, aber es
dünkte mich unter dem Gesichtspunkt, der die Arbeit der Neuen Wege
beherrscht, das Wichtigste zu sein. Ich wünschte selbst, daß ich dieses
und jenes besser herausgearbeitet hätte. Aber es findet sich wohl auch
sonst noch Gelegenheit, von diesen Dingen zu reden. Das englische
Leben ist ein weites Meer. Ich habe da und dort seine Wasser
befahren, habe da und dort feine Tiefen zu erforschen versucht, habe
mich auch manchmal bloß an der Küste gehalten und hoffe nun, daß
ich diesem oder jenem Lust gemacht habe, selbst hinauszufahren, sei es
auch nur durch das Mittel der geistigen Berührung, und daß Andern
ein Stück Welt gezeigt worden sei, das ihnen etwas zn sagen hatte.

L. Ragaz.

4. CIN Kusse über seln vol».
Doftojewsky sagt in feinen „Brüdern Karamasoff" über das

russische Volk:
„Rußland wird der Herr erretten, wie er es schon oftmals

errettet hat! Vom einfachen Volke wird die Rettung ausgehen, von
seinem Glauben und von seiner Demut! Bewahrt Euch den Glauben
an Euer Volk! Und der ist kein Wahn! Mein ganzes Leben hindurch
rührte mich die wundervolle und wahrhaftige Würde unseres großen
Volkes! Selber habe ich sie erschaut, selber kann ich Zeugnis ablegen
von ihr, ich sah und staunte! Ich erschaute sie ungeachtet des Schmutzes
seiner Sünden und des niedrigen Ansehens unseres Volkes! Nicht
knechtisch ift es ja gesinnt, und das nach zweihundertjähriger Knechtschaft!

Frei in Haltung und Tat ist dcr Russe, aber ohne daß er
dabei jemanden herausfordert. Und nicht rachsüchtig ist unser Volk
und auch nicht neiderfüllt!


	Englische Eindrücke : Teil I
	Anhang

