
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 7

Artikel: Jesus und die Armut

Autor: Stead, F. Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 263 —

um sie her, das denken sie nicht. Dafür find ja die Pfarrer und
die Armenpflegen da.

Gott sei^Dank, das wird anders. Dieses alte, bequeme System
hat gründlich bankerott gemacht und die Kirche an den Rand des
Todes gebracht. Soll es neu werden in unsrer Mitte, dann muß
die Belastung der Pfarrer mit allerhand Gemeinnützigkeiten, woran
so mancher innerlich zu Grunde geht, aufhören. Der Pfarrer soll
beim Worte bleiben; das ist seine Arbeit und wahrlich, nach der
langen Vernachlässigung, eine doppelt schwere Arbeit. Er soll das
Wort wieder suchen, das die Gemeinde bewegt, er soll wieder in
den Mittel- und Quellpunkt des Evangeliums treten, sich wieder
füllen mit dem Geist der Wahrheit und Kraft, furchtlos, überzeugt,
für Gottes Ehre kämpfend dastehen. So allein hilft er das große
gemeinschaftliche Werk vollbringen. Merken das die Pfarrer? Ja,
fie merken es. Langsam noch, gehalten vom Schrecken vor der
Behörde und vor der sogenannten öffentlichen Meinung — ein beschci«
mendes Schauspiel in einem freien Gemeinwesen — aber umso
gründlicher. Einer nach dem andern erwacht zu neuem Leben. Zum
Leben, das neben ihm aufsprießt. Zum Leben der Gemeinschaft.
Wir müssen alle herbei. Alle Zeugen der Wahrheit werden. Alle
uns mit der Energie des Guten erfüllen und die alte Faulheit
abschütteln. Wir können nichts Einzelnes, Besonderes machen.
Einzelne Werke helfen nicht viel. Wir müssen selbst das gute Werk
sein, dann kommen die Werke auch von selbst. Wir müssen anfangen,
der Liebe Raum zu geben. Gegen jedermann. Niemanden gering
schätzen. Nicht auf die äußeren Unterschiede sehen, die innern Güter
Pflegen, Gerecht, wahrhaftig, rein denken und handeln. Alles glauben,

alles hoffen. Das Leben von innen aus neu aufbauen.
Zusammengehören wollen.

So gehen wir einer neuen Ausgießung des Geistes entgegen.
Pfingsten ist uns nicht verloren. Gott will Wohnung machen in
unserer Mitte; er will und wird wahr machen fein Wort: Ich will
ausgießen meinen Geist auf alles Fleisch. Hermann Kutter.

Zesu5 unci M Urmul.)
ist mir eine Freude, die erste Bruderschaft zu begrüßen,

die in Dänemark gegründet worden ist. Es sind erst acht
Tage her, seit ich dem ersten Musikfest unseres National-Vor-

standes der Bruderschaften im Kristallpalast beiwohnte. Dort waren

') Ansprache, gehalten für die Kopenhagener Bruderschaft, im Volkshaus,
dem Hauptquartier der Sozialdemokratischen Partei, am 7, September 1913,

Herr Stead ist der Leiter des LrovriiriZ Lsttlsmsnt, das die jährliche labour
^VesK veranstaltet, der Bruder des mit der Titanic untergegangenen William,
Er wird am Basler Kongreß über das Friedensthema reden.



— 264 —

vierzigtausend Menschen zugegen. Der Oberbürgermeister von
London erschien in voller Amtstracht, um die Brüderschaften zu
der immer größeren Ausdehnung dieser „Gesellschaften zu
gegenseitiger Hilfe, zu sozialem Studium und zur Förderung Christlicher
Gemeinschaft" zu beglückwünschen. Diese Glückwünsche leite ich mit
Vergnügen an Sie weiter.

So mancherlei an dieser Zusammenkunft macht uns klar, wie
viel Gutes an der Bruderschaftsbewegung ist. Sie ist eine
internationale Belegung. Mir ist es vergönnt, Ihnen hier die Grüße
der Bruderschaft in Browning Hall, Walworth, zu übermitteln.
Mein Dolmetsch war sieben Jahre lang ein Mitglied der englischen
Bruderschaft in Hull. Diese Bruderschaft hier veranstaltet ihre
Zusammenkunft im Hauptquartier der Sozialdemokratie. Ich hoffe,
daß daraus eine schöne gegenseitige „Ansteckung" erfolge. Möge
die Bruderschaftsbewegung „angesteckt" werden von der edlen
Begeisterung, von dem Organisationstalent, von der zielbewußten
Disziplin der Sozialdemokratie, und möge die dänische Sozialdemokratie
angesteckt werden von dem ethischen Idealismus und der religiösen
Begeisterung der Bruderschaftsbewegung.

Auch das Thema, das Sie für meine Ansprache von heute
Nachmittag ausgewählt haben, ist im Einklänge mit dem Orte der
Versammlung. Es lautet: Jesus und die Armut. Für die
Sozialdemokratie steht die Armut, ihre Ursachen und ihre Beseitigung
im Vordergrund der Interessen; uns beschäftigt vor allem Jesus,
seine Forderungen und seine Gebote. Wir wollen nun sehen^ in
was für Beziehungen die beiden zu einander stehen.

Als Jefus seinen Zimmermannsberuf aufgab und seinen
Verkündigungsfeldzug unternahm, war eines immer auf seinen Lippen:
das Reich Gottes. Heutzutage darf ein Redner in sozialdemokratischen

Kreisen, wenn er das Wort „Soziale Revolution" braucht,
voraussetzen, von seinen Hörern verstanden zu werden. So brauchte
Jesus unter dem gemeinen Volke in Galiläa das Wort„Reich Gottes".
Das war das A und das O seiner Botschaft, und es hatte eine
fehr klare und bestimmte Bedeutung für die Menschen seiner Zeit.

Um zu wisfen, was es für sie und für ihn hieß, müssen wir
ein wenig zurückblicken. Der Gedanke wurzelt in der Vergangenheit
Israels. Jesus sagte, daß er gekommen sei, jene Vergangenheit
zu erfüllen, das Beste das in der israelitischen Literatur geweissagt

worden war, zu einer lebendigen Wirklichkeit zu machen. Den
besten Schlüssel zu der Bedeutung des Wortes „Reich Gottes" geben
uns die Propheten Israels. Sie waren, was wir soziale Agitatoren
nennen. Sie verurteilten mit leidenschaftlichem Zorn die
Ungerechtigkeit der bestehenden sozialen Einrichtungen. Sie klagten sie im
Namen des Höchsten an, und dem elenden Heute hielten sie ein
herrliches Bild des idealen Zukunftsstaates gegenüber.



— 265 —

Einer der ersten, der seine Weissagungen niederschrieb, war
Amos. Er klagte mit schneidender Schärfe den Gutsherrn an, der
dem Bauern das Land vorenthält und den Kornhändler, der den
Armen betrügt. Nachdem eine schreckliche Strafe die Uebeltäter
erreicht hatte, sagte Amos eine Zeit großer Fülle voraus, wo Ueberfluß
für alle da sein werden Jn einer Folge von Flugschriften legt ein
ehemaliger sozialdemokratischer Führer in Deutschland das nieder, was er
für die erwiesene Tatsache in der Geschichte Israels hält. Jn seinem
Bericht über die Propheten erklärt er, daß Amos der Religion des

Proletariates den edelsten Ausdruck verleihe und die Formel für die
allgemein menschliche Weltreligion geschaffen habe.i) So haben alle
Propheten nach Amos, einer wie der andere, die bestehende soziale
Ordnung beklagt und angeklagt und ihr das Bild einer besseren
Zukunft gegenübergestellt, wo die Menschen weder hungern noch
dürsten, noch des Obdaches entbehren müßten, das sie gegen die Un-
bilde der Witterung schütze. Die Propheten stimmten alle darin
überein, daß der Gegensatz zwischen Ueberfülle an Gütern auf der
einen Seite und Mangel auf der andern Seite widergöttlich sei.
Sie stimmten alle miteinander überein, daß Armut durch den
Ungehorsam des Volkes verschuldet werde und daß, wenn das Volk wieder
zum Gehorsam zurückkehrte, die Armut verschwinden würde.

Die Psalmen setzen diese selbe große Hoffnung in Musik. Sie
sprechen es immer wieder aus, daß das Volk, das Jahve treu ist,
des Guten die Fülle haben wird. Wo aber das Volk von Jahve
abfällt, erlebt es das Gegenteil. Mangel bei der großen Masse,
Völlerei bei den andern, sind Zwillingsgeschwister, hervorgegangen
aus dem Ungehorsam des Volkes. Mit ihrem Fühlen stehen die
Sänger Israels ganz auf der Seite der Armen und Notleidenden.
Im Kampfe zwischen der entblößten Masse und den besitzenden
Klassen, steht Gott wider die Klassen zu den Massen. Jn der späteren
Literatur Israels werden die Armen und Bedürftigen als diejenigen
gezeigt, denen sich die göttliche Gunst mit Vorliebe zuwendet. Die
Wohlhabenden und Ueppigen hingegen ziehen Gottes Zorn auf sich.
Dies kann vielleicht erklärt werden aus dem Reichtum der perfischen
Statthalter und der Armut der frommen Juden, oder aus dem
Glaubensabfall der Reichen unter dem griechisch-syrischen Einfluß,
wo nur die armen Juden Jahve treu blieben. Aber finden wir den
Gegenfatz zwischen dem persischen Statthalter und dem frommen
Juden, zwischen dem begüterten Hellenisten und dem armen Judcier

') „Damit hat die Religion der Proletarier ihren höchsten Gipfel erstiegen.
Dieser Gott ist ganz sittlich geworden. Er srägt nicht nach Rasse, Nation oder
Wohnort; er srägt nicht nach Opfern oder Gebeten. Er frägt nur nach Recht und
Gerechtigttgkeit und nach Unterdrückung aller Gewalt. Das Gesetz Jahves ist nichts
Anderes als das allgemein menschliche Gefühl für Recht und Barmherzigkeit. Es
ist die rückhaltlose und absolut konsequente Formulierung einer rein sittlichen,
allgemein menschlichen Weltreligion", Maurenbrecher: „Die Propheten", S. 48, 4g.

2) „Hellenisten" sind Juden, die griechische Kultur angenommen haben.



— 266 —

nicht wieder unter dem römischen System, unter dem Feudalsystem
und unter dem kapitalistischen System? Die besten Menschen im
späteren Israel glaubten darum, daß Gott gegenüber den Reichen
sich auf die Seite der Armen stelle. Es nahm sogar das hebräische
Wort für „reich" die Nebenbedeutung von anmaßend, hochmütig,
gottlos an, während das hebräische Wort für „arm" die Bedeutung
demütig, sanft, gottwohlgefällig bekam.

So darf man wohl sagen, daß dem Israeliten als Ideal
ein Wirtschaftssystem vorschwebte, das jedem Glied der Gemeinschaft
seinen vollen Anteil sicherte an den Gütern, die Gott zu unserm
Genüsse geschaffen hat! Genug für jeden und für alle! Die völlige
Befriedigung jedes irdischen Bedürfnisses! Ein Ueberfluß, der auch
in deu gemeinsamen öffentlichen Einrichtungen Pracht und Glanz
erlaubt! Dies wird als die Frucht des Gehorsams gegen die Stimme
des göttlichen Gesetzes bezeichnet. Vollkommener Gehorsam der
Gesamtheit ist gleichbedeutend mit dem gänzlichen Verschwinden des

Mangels. Die ganze Reihe der hebräischen Offenbarungen macht
es deutlich, wie es Gottes Wille sei, daß der Mensch essen solle und
satt werden, daß er frei und sicher die Güter genießen solle, mit
denen Gott die Welt versehen hat.

Das war der Hintergrund von Hoffnungsfreudigkeit, von dem
Jesus ausging. Und wir fragen uns: Wie verhielt er sich dazu?
Stellte sich Jesus auf den Standpunkt des prophetischen Israels?
Oder betrachtete er alles irdische Wohlergehen als gleichgültig und
belanglos gegenüber seinen rein geistigen Zielen? Nahm er den
asketischen Standpunkt ein, daß das einzige, was in Betracht komme,
die gläubige Seele sei? Nahm er den philosophischen Standpunkt ein,
daß das Einzige, auf das es ankomme, der denkende Geist fei?

Da Jesus immer mehr Gewicht auf das Handeln als auf die
Lehre legte, wollen wir zuerst einmal uns sein Handesn betrachten.
Wie stellte sich Jesus selbst den Gütern der Welt gegenüber? Gewiß
wird von ihm erzählt, daß er zu Beginn feiner Laufbahn
gefastet habe. Aber als man ihn fragte, warum seine Jünger nicht
fasteten, antwortete er, daß sie nicht fasten könnten, solange er bei
ihnen sei. Dies zeigt deutlich, daß er gewöhnlich nicht fastete.
Er war der Bräutigam; währenddem er bei ihnen war, hielten sie

gewissermaßen ein unaufhörliches Festmahl. Er setzte sich entschlosfen
m Gegensatz zum asketischen Typus. Er sagt: „Johannes der
Täufer ist gekommen, aß nicht und trank nicht — des Menschen
Sohn ist gekommen, ifset und trinket; so sagen sie: Siehe, wie ist der
Menfch ein Fresser und Weinsäufer." Es läßt sich nicht gut denken,
daß Aehnliches von Philipp von Melanchton oder gar Franziskus
von Assisi hätte gesagt werden können; aber von Jefus von
Nazareth ist es gesagt worden. Das zeigt uns, daß Jesus es mcht sür
unter seiner Würde hielt, an einem Festmahl teilzunehmen. Er machte



- 267 —

kein Gesetz aus der Askese. Er vertrat den alten Grundsatz: Iß
genügend, iß und sättige dich.

Was die Kleidung betrifft, so ging Jesus nicht halbnackt einher,
oder kleidete sich in Lumpen oder in ein härenes Gewand, Das vierte
Evangelium berichtet uns, daß sein Mantel ohne Naht gewesen fei,
an einem Stück gewoben, ein Kleidungsstück, wie es in Galiläa der
einfache Mann und, nach Josephus, auch der Hohepriester trug. Jesus
war also nicht auffällig schlecht oder grob gekleidet, er war
genügend, wahrscheinlich auch ganz behaglich gekleidet.

Von seinem Obdach sagt er: „Des Menschen Sohn hat nicht,
wo er sein Haupt hinlege, d. h. er hatte keine bestimmte Wohnstätte."
Aber das heißt nichi, daß Jesus ein Landstreicher gewesen sei, oder
daß er lieber unter Hecken und Zäunen geschlafen habe als in einer
gewöhnlichen Wohnstätte. Nichts deutet darauf hin, daß er nicht
hätte in einem Haus wohnen wollen. Er benützte gern die Räume,
die seine Jünger ihm anboten. Er wohnte bei dem wohlhabenden
Zachäus. Er machte das Haus von Maria und Martha zu seinem
Vorstadtheim.

So lehnte Jesus in Nahrung, Kleidung und Wohnung die
Askese ab, und im Gegenteil zu St. Franziskus war das, was Jesus
als Ziel aufstellte, nicht Dürftigkeit, sondern Fülle. Er maß mit
reichlichem Maße.

Jn seinem Verhalten gegenüber den andern befolgte er den
gleichen Grundsatz. Man mag die Geschichte von der Hochzeit zu
Kana auslegen wie man will, auf jeden Fall zeigt die Erzählung
uns Jesus als einen, der gern im Ueberfluß austeilt, auch wo es
sich nur um die Befriedigung der Bedürfnisse einer Festgesellschaft
handelt. Es wird von ihm berichtet, daß er 126 Gallonen des besten
Weins beschafft habe und das gegen Ende des Festmahles. Das
läßt nicht auf eine Neigung zur Einschränkung und zur kärglichen
Beschneidung im Gebrauch der Güter der Erde schließen.

Und wieder kann man sich zu der Erzählung von der Speisung
der Fünftausend stellen wie man will, so wird man ihr doch
entnehmen, können, daß Jesus dafür bekannt war, den Anblick hungernder

Männer und Frauen nicht ertragen zu können und daß er, wie
beschränkt auch seine Mittel waren, alles aufbot, um ihre Bedürfnisse
zu stillen. Die Erzählung erklärt, daß die Kost zwar einfach, aber
reichlich gewesen sei: „Sie aßen alle und wurden alle satt."

Als Jesus seine Jünger auf ihre Botschaftsreise aussandte,
befahl er ihnen, wenig mitzunehmen. Sie sollten sich aufmachen,
als solche die Eile hätten. Sie sollten nicht einmal die Leute auf
der Straße grüßen. Je weniger überflüssiges Gepäck, desto besser.
Am Vorabend seines Todes fragte Jesus die Jünger: „Als ich euch

ausgesandt habe, mangelte euch etwas?" Und sie antworteten:
„Nichts". Sie hatten nichts entbehrt, sie hatten genug gehabt.
Ihre Fahrt war nicht eine Pilgerfahrt der Armut oder ein Demon-



— 268 —

strationszug asketischer Enthaltsamkeit gewesen, Sie hatten zu sich

genommen, was die Gastfreundschaft des Ostens ihnen vorgefetzt
hatte. Sie hatten Kost und Wohnung angenommen, nicht als
kriechende Bettler, fondern als Arbeiter, die ihrer Speise wert waren.

Und wie sein Leben war seine Lehre, ja diese redet noch deutlicher.
Er stellte sich den Gesetzen und den Gewohnheiten Israels oft
entgegen. Immer wieder sagte er: „Zu den Alten ist gesagt ^ ich aber
sage Euch". Wendete er das aber je auf die Hoffnung der Propheten
an? Sagte er je: „Die Propheten haben erklärt, daß das Reich
Gottes ein Reich der allgemeinen Fülle, der vollen Befriedigung
irdischer Bedürfnisse sein werde, ich aber sage Euch, das Reich Gottes
ist ein ausschließlich geistiges Reich?" Nie sagte er fo etwas. Im
Gegenteil, er sagte, daß er gekommen sei, die Schriften der Propheten
zu erfüllen. Der neue Bund Israels, so wie ihn die Propheteil
geweissagt hattet!, wurde bei Jesus das Gottesreich. Ausdrücklich
und stillschweigend unterstützte Jesns die Hoffnung auf Ueberfluß
an irdischen Gütern. „Selig seid ihr, die ihr hier hungert, denn ihr
sollt satt werden". Ja, aber da sagt man uns, das heiße geistiger
Hunger, Was sollen wir aber dann aus dem Gegenstück machen:
„Wehe auch, die ihr voll seid". Nein, es waren die buchstäblich
Hungernden, die Jesus meinte. Sein Wort war an die Hungernden
und an die Unterernnhrten gerichtet. Nun die, die nicht zum Gottesreich

gehören, die Fresser und Schlemmer, sollen Hunger leiden. Gewiß
werden viele feiste, wohlgenährte, wohlgepflegte Spießbürger, die
in ihrem ganzen Leben noch nie eine Mahlzeit ausgelassen haben,
die Nase rümpfen über diese „grobe, gemeine und materialistische
Auslegung des Begriffs Reich Gottes" und beteuern, daß diese

Segnungen nur geistiger Art sein können. Wenn diese Leute eine

einzige Woche Hungerdiät einhalten müßten, würden sie
wahrscheinlich die Verheißung von Nahrung für die Hungernden in
einem andern Licht anfehen. Jesus brachte seine Botschaft nicht
den wohlgenährten, hablichen Klaffen: Er brachte seine Botschaft
allem Volke. Sogar in unseren Tagen ist ausgerechnet worden, daß
in Großbritannien, der reichsten Nation auf diefer Hälfte der
Erdkugel, einer auf drei oder vier Menschen in Armut lebe, daß er nicht
genug Nahrung zum Essen, nicht genug Kleider um sich zu kleiden,
nicht genug Raum zum Wohnen habe. Unsere Erfahrungen in Indien
haben uns gezeigt, wie die Hungersnot, die immer und immer
wieder unsere nationalen Mittel bis zum Aeußersten angefpannt
hat, eine ganz gewöhnliche Erscheinung im Leben des Ostens ist.
Und einem Volke, das ebenso durch immer wiederkehrende Hungersnöte

geschlagen war und das sogar in seinen besten Zeiten in
großen Volksteilen bittere Not litt, brachte Jesus die frohe
Botschaft: „Selig seid ihr, die ihr hie hungert, denn ihr sollt satt
werden."

Sie finden denselben Geist in den Gleichnissen, die Jefus



— 269 —

wählte, um das Reich Gottes zu veranschaulichen. Gewiß würden
manche von uns gedacht haben: „Das Reich Gottes ist gleich einer
Synagoge, wo die Menschen zur Gemeinfchaft, znm Gebet und zur
Belehrung zusammenkommen." Manche von nns hätten vielleicht
gesagt: „Das Reich Gottes ist gleich einem Tempel zur Sluude des

feierlichen Gottesdienstes." Sagte aber Jesus je so etwas? Nie!
Er lebte unter Menschen, die die Synagoge verherrlichten und den
Tempel vergötterten. Hätte eines seiner Worte das Reich Gottes
mit Tempel oder Synagoge verglichen, so würde dieses Wort sicherlich
aufbewahrt worden sein. Aber wahrend er das Reich Gottes mit einer
Menge verschiedener lebloser und belebter Dinge verglich, sagte er
nicht ein einziges Mal: „Das Reich Gottes ist gleich einem Tempel,
oder das Reich Gottes ist gleich einer Synagoge." Was war sein
Licblingsvergleich für das Gottesreich? Es war ein Fest und vor
Allem ein Hochzeitsfest. Obwohl ja selbstverständlich Gemeinschafts-
glück, Gemeinschaftsgeist in seiner tiefsten Berinnerlichung, der
Grundgedanke war, ist es doch nicht ohne Bedeutung, daß das
Fest mit seiner Fülle guter Gaben von Jesus als Vergleich für das
Gottesreich herangezogen wurde. Und die Stillung des Hungers
war nach Jesu Meinung wichtiger als das Innehalten der
Sabbatvorschriften oder sogar die Heilighaltung des Heiligtumes,

Es fehlt mir an Zeit, um erschöpfend alle Aussprüche Jesu
über die Armut anzuführen. Aber halten wir uns nur an das, was
er an vier Wendepunkten seiner Laufbahn sagte. Nachdem er das
bedeutungsvolle Bad seiner Taufe empfangen hatte, als er in fein
Heimatdorf zurückkehrte, erfüllt von dem Bewußtsein, Christus zu sein,
der Gesalbte, wird von ihm berichtet, wie er erklärt habe: „Der
Geist des Herrn ist bei mir." Wie wußte er das? „Darum daß er
mich gesalbet hat und gesandt, zu verkündigen das
Evangelium den Armen," Das war der Inhalt seiner Messiasbotschaft.
Als er seine Jünger berief und die Kirche gründete, die sein Werk
durch alle Zeit hindurch sortführeu sollte, als er gleichsam die
Gründungsurkunde der Kirche und den Plan für feinen Feldzug
entfaltete, tat er es indem er sagte: „Selig seid ihr Armen, denn
das Reich Gottes ist euer. Wehe euch Reichen! Selig seid ihr, die
ihr hie hungert! Wehe euch, die ihr voll seid" Als Johannes der
Täufer, der Größte der vom Weib Geborenen, der Letzte in der Reihe
der großen Propheten Israels, zu ihm sandte, ihn zu fragen:
„Bist Du es, der da kommen soll, oder follen mir eines andern
warten?" was antwortete ihm Jefus? Sagte er, was Sie und ich

aus unaussprechlichem Dankgefühl heraus gesagt hätten: „Den
Menschen sind ihre Sünden vergeben worden, sie sind zur Gemeinschaft

mit Gott zurückgeführt worden, sie' haben sich unter seine

Führung gestellt!" Jesus sagte nichts Derartiges. Vor allem handelte
er. Er verrichtete verschiedene Taten ganz einfacher materieller
Hilfeleistung, Und nachdem er diefe Taten getan hatte, sagte er:



— 270 -
„Gehet hin und saget Johannes, was ihr gesehen und gehört habt."
Dann zählte er die Heilungen auf. Und als krönenden Beweis seiner
göttlichen Sendung stellte er die Tatsache hin, „daß den Armen das
Evangelium gepredigt wird".

Sic erinnern sich an sein Bild vom Weltgericht, wo alle Völker
vor dem Thron des Menschensohnes versammelt sind und von
einander geschieden werden, die Schafe zur Rechten Gottes und die Böcke

zur Linken, wo er als Richter der Lebendigen und der Toten daran
geht, den Richterspruch auszusprechen, der ihre Schicksal auf ewig
entscheidet. Was sagt er da? „Kommet her ihr Gesegneten meines
Vaters, denn ihr habet ohne Widerspruch alle Glaubenssätze
angenommen, die meine Kirche euch gelehrt hat?" Nein, er sagt, daß das
ewige Schicksal derjenigen, die vor ihm stehen, bestimmt worden
ist durch ihre Handlungsweise, durch ihre Hilfsbereitschaft oder
durch ihre Gleichgültigkeit gegenüber den Hungernden, den Dürstenden,

den Nackten, den Obdachlosen, den Kranken und den Gefangenen.
Diejenigen, die der,Armen nicht gedacht haben, gehen ein in die ewige
Verdammnis, die Gerechten, diejenigen die fich der Armen
angenommen haben, gehen ein zum ewigen Leben, Das, was über das
Schicksal der Menschen und der Völker in der Ewigkeit entscheidet,
ist ihr Verhalten gegenüber den Armen. Und wie um für alle
Zeiten die Armen vor der Vernachlässigung oder dem Vergessenwerden

durch seine Nachfolger zu sichern, sagt Jesus: „Was ihr dcm
Geringsten einem getan habt, das habt Ihr mir getan". Ueber jedes
halbverhungerte Fabrikmädchen, das durch seinen Hungerlohn fast mit
Naturnotwendigkeit in die Sünde hineingetrieben wird, über jeden
Mann, der zur Arbeit bereit ist, aber keine Arbeit finden kann,
hält Jesus in seiner göttlichen Macht seinen Schild und sagt: „Was
ihr diesem getan habt, habt ihr mir getan."

Nun erkennen wir vielleicht, wie Jesus so ganz die

Ueberzeugungen des späteren Israel vertrat und vertiefte. Er sagte:
„Es ist leichter, daß ein Kamel durch ein Nadelöhr gehe, denn
daß ein Reicher in das Reich Gottes komme. Bei den Menschen
ist's unmöglich; aber bei Gott sind alle Dinge möglich." Albrecht
Ritschl, der große Theologe, sagte in meiner Gegenwart: „Jesus
machte sich nie frei von dem Vorurteil der späteren Propheten
und Psalmisten, daß die Reichen als Reiche gottlos feien und
daß die Armen als Arme gottwohlgefällig feien". Dieser
rücksichtslose Kritiker konnte angesichts der Ueberlieferungen die
Tatsache nicht wegleugnen. Aber was Ritschl „Vorurteil" nennt, von
dem Jesus nie losgeworden sei, bezeichnen wir als die Bestätigung
einer Tatsache durch höchste Autorität. Die Ueberernährung der
Reichen wurde durch Jefus verurteilt; sein tiefstes Mitleid
umfaßte jene, die unter der Unterernährung der Armut litten.

So haben wir nun gesehen, was Jesu Leben und Lehre
uns zeigt.



— 271 —

Aber Jesus war nicht nur ein Lehrer, er war auch ein
Begründer. Er schuf eine Gemeinschaft, die aus seinem Leben lebte
und von seinem Geiste erfüllt war. Und wir lernen aus den frühesten
Berichten, daß die Gemeinschaft der Brüder keine bloß geistige
Gemeinschaft war. Sie kümmerte sich lebhaft um die Befriedigung
der materiellen Bedürfnisse ihrer Glieder. So lesen wir: „Es war
auch keiner unter ihnen, der Mangel hatte". Sie mögen dagegen
einwenden, daß das ein Idealbild sei. Gewiß ist es das; es zeigt,
was das Ideal der ersten Kirche war: die Beseitigung der Armut,
die Vernichtung der Not. Der Apostel Paulus strebte später danach,
unter den Kirchen, den reichen und den armen, eine Gemeinschaft
zu stiften, die die Beseitigung der Not zur Folge hätte. Sein
Ideal ist in den Worten zusammengefaßt: „Der viel sammelte,
hatte nicht Ueberfluß, und der wenig sammelte, hatte nicht Mangel",
ein außerordentlich kühner Lehrsatz, der, von einem modernen
Schatzkanzler angewendet, eine überraschende Umwälzung in der nationalen
Finanzwirtfchaft hervorrufen würde.

So war in den ersten drei Jahrhunderten, wie Harnack das
nachgewiesen hat, die Kirche eine Gewerkschaft, ein Unterstützungsverein,

eine Sterbekasse, eine Witwen- und Waisenversicherung, eine
Gefellschaft, die sich der Gefangenen und der Kranken annahm und
den Arbeitslosen Arbeit suchte.

Auf gleiche Weise ließe sich das Leben in Christo durch alle
Menschenalter bis zur Gegenwart verfolgen. Immer und immer
wieder, wenn die Menschen zu Christus zurückkehrten und aufs neue
erfüllt wurden von einem Leben und Sterben und seiner
Auferstehung, erwachte auch der Eifer der ersten Christen, die Armut
zu mildern, wo nicht abzuschaffen. Wir wollen uns nur an zwei
Beispiele halten: John Wyclif gab dem englischen Volke die Evangelien

in englischer Uebersetzung und hoffte auf einen evangelischen
Staat, wo alles allen gehören würde. Was hatte das zur Folge?
Die Bauern, mit den Worten des Evangeliums in der Hand,
erhoben sich und verlangten eine gerechtere Verteilung der Güter.
Später gab Luther das Evangelium seinen Landsleuten in deutscher
Sprache. Wieder hatte das gemeine Volk die Worte Jesu in den
Händen und auf den Lippen. Was war die Folge? Der Bauernkrieg

brach aus mit der Forderung einer besseren
Gesellschaftsordnung. Sie mögen Recht gehabt haben oder Unrecht; aber
auf jeden Fall zeigten sie, wie eine unmittelbare Berührung mit
den Worten Jesu über Reichtum und Armut das öffentliche
Gewissen beeinflußt. Nun noch ein Beispiel! Wenn je eine Organisation

im Geist eines glühenden religiösen Individualismus gegründet

wurde, mit der Absicht, der Menschen Seele zu retten, so war es
die Heilsarmee. Aber durch die zwingende Logik ihres Christen-»
glaubens wurde sie dazu getrieben, sich mit der leiblichen Not der



272

Menschen zu befassen und ihre soziale Tätigkeit immer mehr
auszudehnen.

Jede neue Berührung mit Jesus verursacht ciucu ueueu Krcuz-
zug gegen die Armut, eine neue Forderung, das Elend zu mildern,
wenn nicht abzuschaffen.

Nun glauben wir aber an die Offenbarung des Willens
Gottes. Wir glauben, daß dcr Wille Gottes, dcr in Israel feinen
Schatten vorausgeworfeu hatte, in Christus verkörpert und in späteren

Zeitaltern widergespiegelt wurde, den Menschen kundgetan worden

sei. Und die ganze Reihenfolge der Offenbarungen zeigt, von
der ersten bis zur letzten, daß Gottes Wille unveränderlich auf die
Beseitigung dcr Armut, die Vernichtung des Elends, die volle und
glückliche Befriedigung jedes gefunden natürlichen Bedürfnisses geht.

Nun dürfen Sie aber nicht unter dem Eindruck Weggehen, daß
ich auch nur einen Augenblick das Reich Gottes als ein rein
materielles Reich hinstellen wolle. Ich bin weit davon entfernt. Das
Reich Gottes ist unendlich viel mehr als ein bloßes ökonomisches
Ideal. Es schließt all' das ein, Ivas ich angeführt habe, aber noch
unendlich viel mehr. Es ist ein Reich des Vergebens, der geistigen
Gemeinschaft, des Lebens mit Gott. Es ist das Reich der Liebe, der
Gerechtigkeit, der Schönheit, dcr Frömmigkeit, dcr Anbetung. Von
allen sozialen Idealen, die der fruchtbare menschliche Geist
hervorgebracht Hal, erreicht keins die Tiefe, Weite, Höhe oder Kraft
desjenigen, das Jesus im Reich Gottes vor uns aufgestellt hat.

Es ist aber notwendig, nachdrücklich jener Seite des Gottesreiches

hervorzuheben, weil sie nur zn häufig von unsern „rein
geistigen" Christen übersehen worden ist. Es ist notwendig zu
betonen, daß in dem Reiche Gottes, nach welchem vor allen Dingen
zu trachten uns Jesus anempfahl, die volle Befriedigung aller
zeitlichen Bedürfnisse des Menschen eingeschlossen wäre. Es ist
notwendig, unablässig darauf hinzuweisen, daß der Christ als Christ,
nicht als Bürger, nicht als Sozialist, nicht als Parteimanu, sondern
als Christ die Pflicht hat, sich daran zu machen, Christi Willcu
zu erfüllen und darnach zu trachten, die Beseitigung der Armut
durchzusetzen.

Es kann kein Zweifel darüber herrschen: der Feldherr hat
die Losung ausgegeben, daß die Armut aufhören müsse! Sie hören den
Ton seiner Stimme in fast allen Völkern und in beinahe jedem
Kulturkreis. Die Menschen werden bewußt oder unbewußt durch
die Kraft seines Willens angetrieben, die furchtbaren Unterschiede
der Verteilung der Güter in dcr modernen Gesellschaftsordnung
auszugleichen. Und das stumme, unaussprechliche Seufzen der Massen
nach besseren Zuständen ist auch ein Echo seiner Fordernugen,

Darum beschwöre ich Sie alle im Namen Christi, seinem
Ruf zu folgen und sich für seinen Kreuzzug gegen die Armut
anwerben zu lassen, alle Ihre Mittel herbeizuziehen und sich in die



— 273 —

vorderste Reihe zu stürzen, um seine Befehle auszuführen. Die
Armut muß abgeschafft werden. Es ist dies Gottes Wille. Lassen
Sie nns als getreue Diener uud Soldaten Jesu Christi mit Herz und
Seele teilnehmen an diesem Feldzug, damit wir die Armut
zerstören, statt daß die Armut die Armen zu Grunde richte,

F. Herbert Stead (übersetzt von Clara Ragaz),

Der Sevurtenrückgang.

/ vorläufig ist die gewaltige Diskussion über den Geburtenrückgang
W^I ebenso lächerlich wie unnütz", schreibt Else Flatau in der „Zeit-

schrift für Jugenderziehung". Lacherlich, weil die Sache nicht
so gefährlich fei, da fich doch nur die Qualität aus Kosten der
Quantität verbessere, und unnütz, weil die eigentlichen Ursachen
dieser Erscheinung in den sozialen Mißständen liegen, für deren
Beseitigung die heutige Gesellschaft doch nicht zu haben fei. Ich
bin mit vielen anderen der Meinung, daß es sich im Gegenteil
beim Geburtenrückgang um eine hochernste Angelegenheit handelt,
die mit Recht die öffentliche Meinung mehr und mehr beschäftigt.
Die Anficht, daß die Qualität die Quantität ersetze, ist, wie wir
noch sehen werden, eine sehr naive, die den Tatsachen keineswegs
entspricht. Ob allerdings die ganze gegenwärtige Diskussion viel
nützt, ist mir ebenfalls fraglich, aber nicht, weil die sozialen
Mißstände vornehmlich am Geburtenrückgang schuld wären, — da brauchte
mau nicht zu verzweifeln ^ sondern, weil die Wurzeln des Uebels
— zum Teil wenigstens — weit tiefer liegen. Die Abnahme der
Geburten und damit der Niedergang einer Rasse, ist eine Erscheinung,
die sich im Laufe der Geschichte schon mehrmals wiederholt hat. Die
meisten Kulturvölker sind nach einer mehr oder weniger langen Blütezeit

auf diese Weise ins Grab gesunken. Die Perser sowohl wie auch
die,Griechen und Römer haben die Not der Geburtenabnahme gekannt
und sind daran rettungslos zugrunde gegangen.i) Die griechische
Schriftsteller Polybius (204 ^ 121 v. Chr.) schreibt in seiner
Universalgeschichte über sein Vaterland: „Aus Mangel an Menschen
wurden unsere Städte entvölkert und ausgehungert, obschon wir
keine langen Kriege noch Seuchen hatten. Die Menschen haben sich
der Feigheit, Faulheit und Ausschweifung ergeben, fie wollten sich

nicht mehr verheiraten noch mehr als ein oder zwei Kinder

aufziehen, damit diese begütert blieben. Lag darin nicht die
Ursache allen Uebels? Wenn der Krieg oder die Krankheit von

') Näheres siehe bei H, F. Secrstan: „1.«. population st Iss mwurs. ill-
brsiris ?àz ot,' t.äussnris.


	Jesus und die Armut

