
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 7

Artikel: "Sie hielten alle Dinge gemein" (Apostelg. 2,44 ff.)

Autor: Kutter, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Sie hielten M MM
lg- 2,44 ff.

I.

?H ls der Pfiilgstgeist in Sturm und Feuer auf die. Jünger gefal-
M M le», als er die Riegel und Mauern der Herze» zersprengt und^ ^ den göttlichen Strahl der alle Menschen erleuchtet, „die in diese

Welt komme«", geweckt, da trat Petrus vor der bestürzten, Menge auf
und sing an,, zu Predigen von der Bedeutung des Pfingstwunders:
das ists, was durch den Propheten JoM geweissagt worden ist:
Und es soll geschehen in den letzten Tagen, spricht' Gott, ich will
ausgießen von meinem Geist aus alles Fleisch ^ und ich will
Wunder tun oben im Himmel und Zeichen unten auf Erden",
Ein Kreis der Schöpfung um den andern soll heröeigehracht werden
zur ursprünglichen Herrlichkeit. Alle Schluvfwinkel des Todes
follen vom Leben durchleuchtet, alles Verherben von den Kräften
des Heils überwunden werden. Jesus lebt. Und mit ihm sotten
auch wir, soll alles Fleisch leben! Sturm und Feuer wird die
Welt durchbrausen. „Die Sonne soll sich verkehren in Finsternis
und der Mond in Blut, ehe denn der große und ofsenbarliche Tgg
des Herrn kommt."

Und doch! Nicht im Sturm uud nicht im Feu.ex, nicht in
Me» de» sußerordeytlichM Taten, die der Geist in der trägen
WM machruseU wird, ist Gottes eigentliches Wesen zu sinden,
sondern im „stille», sanfte» Säuseln." Je und je brechen aus der

ÄMborgenen Glut der göttlichen Liebe Flammen hervor, wenn sich
«die ungöttlichen Mächte ihrem Walten entgegenstellen, aber sie selbst

ift mehr als die Kräfte, über die sie gebietet. Nicht im Kamm und
Sturm offenbart sie -i.hr Wesen, sondern in der Einfalt der Herzen,

M der innigen Gemeinschaft der Jünger untereinander, wonHer unser
TeAerzählt : „Alle qber, die gläubig waren geworden, waren bei .einän-
-der und hielten alle Dinge gemein, Ihre Güter und Habe verkaufte»sie
und teilten sie aus unter alle, »ach ,bem jedermann Not' Hgr.

Mnd sie waren.täglichund stets chei einander, ^WMg'M HMel



254 —

und brachen das Brot hin und her in den Häusern; nahmen die
Speisen und lobten Gott mit Freuden und einfältigem Herzen;
und hatten Gnade bei dem ganzen Volk. Der Herr aber tat hinzu
täglich, die da selig wurden, zu der Gemeinde". Das ist Pfingsten,
der Geist Gottes, der Geist der Wahrheit, des Ursprunges, der
Wurzel aller Dinge, der Geist der Liebe. Aus der innersten Tiefe
des göttlichen Wesens geboren. Gott ist die Liebe und die Liebe ist
das Geheimnis des Lebens. Die schlichte Einfalt, die ist, wie sie ist,
und nicht anders sein kann, weil sie wächst aus dem, was aller
Wesen Wesen, aller Ursprünge Ursprung ist, die kindliche,
unerschöpfliche Freude am Sein, das jubelnde Ja, das aus den Quellen
des ewigen Lebens trinkt, das Arglose, das Unlistige, das Unre-
flektierte, das Unmittelbare, das Ungespaltene, das Gemeinschaft-

-liche, das alles gemeinsam macht — ach, was find Worte! ^ das
ist der Pfingstgeist. Ueberwunden ist in ihm die eine einzige Sünde,
die Selbstsucht, ausgetrieben die Macht und Herrschaft der Trennung,

der Tod, die uralten Gegensätze verschwinden, es stürzen die
Berge, es erheben sich die Täler, in die Grüfte dringt das Leben,
in die Einsamkeiten das Licht der Gemeinsamkeiten, es gibt keine

Verbitterung, kein Verderben mehr, die Liebe ist überall tätig und
baut die Ruinen der Schöpfung wieder auf. Keiner erhebt sich gegen
den andern; keiner will mehr sein, der Große ist nicht mehr groß
und der Kleine nicht klein. All' ihre verfchiedenen Gaben und Kräfte
weben sich zu einer und derselben Harmonie zusammen. Es gibt
kein Eigentum mehr. Sie haben alles gemein. Die Hölle schließt
ihre Pforten, der Mammon wird Gott dienstbar.

Verstehen wir, liebe Freunde, was mit diesen unbeholfenen Strichen

— noch einmal: was bedeuten hier Worte? — angedeutet ist?
Was es heißt, daß dieser Geist, der in ber, Ewigkeit regiert, seine
Herrschaft über Menschenherzen angetreten hat? Jn der Welt des

Hasses und der Gewalttat wirksam geworden ist? Hier, mitten
unter uns Erdenbewohnern seine Kräste entfalten will? Daß Gott
seit Pfingsten nicht nur im Himmel, nein, auch auf Erden seinen
Willen, den Willen seines Wesens, die Liebe offenbart? Daß die
Wahrheit kein erbauliches Spiel mit Worten mehr, sondern lebendige

Wirklichkeit, menschliche Wirklichkeit werden soll? Daß wir, in
tausendfältigen Irrtümern und Verkehrtheiten groß gewordenen und
verdorbenen Hochmutspinsel, zurückkehren dürfen zur ursprünglichen
Einfalt und Kinder werden? Kinder, mit dem Vertrauen im Herzen

und der Freude in den Augen, die nicht wissen, ob sie Fürsten
oder Bettler zu Eltern haben, die ihre Reichtümer und ihre
Armseligkeiten herbeischleppen zum gemeinsamen Spiel, die alles go
mein haben, weil sie nichts haben, sondern alles fein wollen,
und das heißt zufammen sein! Du lächelst über diese Einfalt, über
diesen „bescheidenen Ertrag" des Lebens, wie du ihn nennst. Hast
du es in deiner Bibel noch nie gelesen, daß das Kindesspiel die Quelle



— 255 —

war, aus der die Welt, deine große, wichtige, ernste Welt entsprang?
„Der Herr", heißt es Sprüche Sal. 8,22 ff., „hat mich gesetzt im
Anfang seiner Wege; ehe er was machte, war ich da. Ich bin
eingesetzt von Ewigkeit, von Anfang vor der Erde da er den
Grund der' Erde legte, da war ich der Werkmeister bei ihm, und
hatte meine Lust täglich und spielte vor ihm allezeit; und spielte
auf seinem Erdboden, und meine Lust ist bei den Menschenkindern."
So fpricht die Weisheit. Spiel ist alles. Lust, Freude, Leben, Liebe
ist alles. Es gibt keinen Ernst, keine „Prinzipien", keine „Grundsätze",

keine „Weltanschauungen", keine Philosophie und Theologie,
keine Zielstrebigkeit und keinen Ehrgeiz. Einfalt ist alles. Unmittelbare

Daseinsfreude. Kein Anfang und kein Ende. Der Anfang ist
das Ende. Von Gott, aus Gott, durch Gott, zu Gott: das, ist
Pfingsten. Das brach dort in der ersten Christengemeinde hervor.

Es konnte freilich nicht so bleiben — da haben die weisen
Herren recht, ^ dieser Silberblick der Ewigkeit auf der brodelnden
Oberfläche der Zeitlichkeit mußte wieder verschwinden. Aber nicht,
wie die Theologen meinen, weil er nicht möglich ist, sondern um
erst recht möglich zu werden. Der Geist ^ der niemanden zwingt,
der es niemandem aüfrückt — mußte sich einleben in die zähe
Widerstandsmasse der Menschheit, mußte sauerteigartig sich vermengen
mit den Geistern oer Welt, mußte, wenn er sein welteroberndes
Werk ausführen wollte, den Kampf mit den Jahrhunderten
aufnehmen, langsam eine Torheit nach der andern entwurzeln,
unermüdlich immer und immer wieder die leuchtende Kraft seiner Wahrheit

durch die Nacht menschlicher Sünde ergießen, ^ was würde
uns sonst Pfingsten helfen, was könnten wir armen, langsamen,
konservativen, angsterfüllten Erdenkinder mit dem Geiste anfangen, der
uns über die Jahrhunderte empor trüge zu augenblicklicher
Vollendung? Wir stürben daran. Aber nun, allmählich vom Lichte der
Wahrheit erleuchtet, leben wir und leben immer mehr und
wahrhaftiger. Gewiß, wer die Geschichte des Christentums nur von
außen ansieht, ^ wie der Professor der Kirchengeschichte — der merkt
wenig von dem Walten des göttlichen Geistes; wer aber tiefer
hineindringt, der sieht, daß gerade die leidenschaftliche und fündige
Unruhe an der Oberfläche dieses Walten in der Tiefe ankündigt.
Eine Kruste nach der andern zerbricht, ein Riegel nach dem
andern zerschmilzt, von innen baut sich der Geist eine neue Welt;
wir merken es oft nur darum fo wenig, weil wir unfpürbar von
seinen Kräften emporgetragen werden. Wie das Samenkorn im
Boden erstirbt, um aus seinen Elementen gerade eine neue Gestalt
sich zu erbauen, fich mit einer harten Rinde überzieht, Aeste und
Zweige ausstreckt und seine unerschöpfliche Keimkraft zum mächtigen
Baume ausbreitet, um schließlich zu feiner ursprünglichen Form
zurückzukehren, so auch der Pfingstgeist, Die Gebilde alle, die seine
treibende Kraft aus den Elementen der Welt zufammenwebt, dienen



— 256 —

ihm nur dazu, umso reicher, um eine zurückgewonnene Welt reicher,
zu sich selbst zurückzukehren. Pfingsten ist das Ziel der Menschheit.
Die kleine Jüngergemeinde ist die keimartige Verheißung der neuen
in Gott geeinten Menschheit. Pfingsten sagt uns, daß das Ende der
Weltgeschichte wieder in ihren Anfang zurückkehrt, daß alles Werden

dem Sein weicht, daß Gott wieder alles in allem ist.

II.
„Ehe denn die Berge worden, und die Erde und die Welt

geschaffen worden, bist du, Gott, von Ewigkeit zu Ewigkeit" (Psalm
90). Gott und seine ewigen Gedanken. Und in diesen Gedanken
lag eingebettet die Welt mit ihren tausend Gestalten und Geschöpfen,
du und ich. Gottes Augen „sahen mich, da ich noch unbereitet war,
und waren alle Tage auf fein Buch geschrieben, die noch werden
sollten und'derselben keiner da war" (Psalm 139, 16). „Wie er uns
denn erwählet hat, ehe der Welt Grund gelegt war" (Ephes. 1,4).
Wann haben wir angefangen? Als Gott anfing, uns zudenken, oder
damals, als er seinen Gedanken das irdische Gewand verlieh?
Wo sind wir zu Hause? Im Ewigen oder im Irdischen? Und als
der Schöpfer die Welt ins irdische Dasein rief, als er feine Gedanken

mit irdischem Stoff umkleidete, und die Schöpfung dastand im
neuen, prangenden Schmucke — löste sich da ihr Sinn und Wesen
von Gott ab, um neben und außer Gott ein eigenes Leben zu führen?
Als die Sterne aufleuchteten, die Berge sich in den Himmel erhoben,
als Kräuter und Bäume wuchsen und Frucht brachten, als die Tierwelt
ihr reizendes Spiel auf Erden begann, und der Mensch in staunender
Freude die Welt ringsum in seinem trunkenen Auge spiegelte, —
wo wurzelte da das geschöpfliche Leben? Leben und weben und sind
nicht alle und alles in Gott? Das ists ja gerade, was der Schöpfung
ihren unerforfchlichen, unerschöpflichen Reiz verleiht, daß ein ewiges
„Etwas", ein wundersames Geheimnis im Grunde ihrer Gestalten
lauscht, daß sie nie nur das find, was sie scheinen, daß hinter ihrem
gemeinen „Nur" ein ungemeines „Mehr als nur" schafft,
daß sie atmen und spielen im Unsichtbaren, Was ist der harte Stein
zu deinen Füßen? Nur Stein? Frage die Wissenschaft, die sich in
saurer Mühe um sein Wesen müht, und sie wird dir reden von
geheimnisvollen Kräften, die sich zum Stein zusammengebunden,
von der einen nnd selben Mutterkraft, die sie alle aus ihrem
verborgenen Quell entläßt. Und überall, wohin dein Auge blickt,
dasselbe Spiel unsichtbarer Gewalten, die dir in den Millionen
entzückender Formen des irdischen Stoffes ein unerschöpfliches Schauspiel

bereiten. Geheimnis und Wunder ist alles. Und dieses
Geheimnis, dieses Etwas, das du nie in Worte zu fassen vermagst,
— es rinnt auch durch deine Adern, zuckt auch in deiner Seele auf.
Blicke hinab in ihre Tiefe: Ist das Seele, was in wechselnder
Laune durch dich hindurchstürmt, oder das, was allem Wechsel,



— 257 —

aller Laune mit der gemessenen Ruhe der Wahrheit und Gerechtigkeit

entgegentritt? Ist das allein Seele, was sündigt in dir,
oder das noch viel mehr und erst eigentlich ganz Seele, was um
das Böse weiß und sich vor ihm in die geheimnisvollen Tiefen des Guten
flüchtet? Ist nicht Liebe der Grund deiner Seele ^ aber was ist sie?
Wir wissen es nicht. Sie ist das selige Geheimnis, das mit uns
geht, das immer da ist, das rettend und heilend durch unsere
Gemeinheit bricht. Jn der letzten Tiefe, da bindet uns eine ewige
Kraft miteinander und mit allen Dingen zusammen, unseres Wesens
Wesen, unserer Wirklichkeit Wirklichkeit, Gott, in dem wir leben,
weben und sind.' Eine Harmonie, eine Gemeinschaft, ein Leben,
e i n Geist, eine Liebe. Und alles Sichtbare das Spiel dieser Liebe.

O daß wirs vermöchten, diese Einheit zu erschauen in allem,
was existiert! O daß wir die Kraft besäßen, die Gedanken des
einen Gottes in allen Dingen zu sehen, nicht nur Dinge, als hätte
es einen Sinn, Dinge zu sehen, die nur Dinge sind! Gäbe es da
die qualvollen Rätsel alle, die heute unsern Geist zermartern? Und
ist nicht das eben die grausige Quelle aller Rätsel, daß wir nur
Dinge, Dinge ohne Geheimnisse, Wirklichkeiten ohne Grund, das
Sichtbare ohne das Unsichtbare schauen müssen? Wie kam es doch,
daß sich der Mensch in den Zwiespalt zwischen Gott und der Welt
hineinbegab, daß er die Lüge ersann, in welcher er heute wurzelt?

Warum steht, kaum daß wir zu denken anfangen, ein
unverstandenes, massiges Sein vor uns, das unseren Gedanken und
Wünschen den zähen Widerstand der toten Materie entgegen stellt?
Woher kommt es, daß wir diesen Zwiespalt zwischen dem Geist
und den Dingen so natürlich finden, daß wir vor lauter Stoff den
Geist nicht mehr spüren? Wir wissen es nicht. Wir wissen nur —
wenn wir nicht jede Spur der Selbstbesinnung ausgetilgt haben —
daß dieser Zwiespalt uns ununterbrochen quält, daß alle die tausend
Fragen, die aus seinem gähnenden Schlünde auftauchen, die Wissenschaften

alle, die von ihnen leben, unsere Blöße verraten, daß wir
vor lauter vielem Wissen nicht mehr das wissen, was allein zu
wisfen not tut. Ach, wir müssen nichts als fragen, wir müssen rastlos,
ruhelos, ergebnislos Antwort heischen von allen den Gestalten des
Seins, deren starre Abgeschlossenheit mit Felsenhärte uns immer wieder
von sich stößt. Was sind sie? Wissen wir es heute besser, als mans
vor tausend Jahren wußte? Sind sie wirklich oder sind sie Gespenster?
Ist das Sein, was wir mit unsern Händen betasten, oder Schein?
Wir sehen tausendfältige Dinge, wir sehen Ur- und Grundstoffe,

aber wir sehen ihre Zusammengehörigkeit, ihren Sinn, den
Grund ihres Daseins nicht, grundlose Dinge, Gespenster, Schatten
und Trugbilder. Ja, wir merken es, daß dieses zersplitterte,
eigenmächtige, starre, ausschließliche Sein der Dinge nicht sein ist,
sondern nichts. Daher kommt es, daß wir das Nichts begreiflicher

finden, als das Etwas, und uns das Wort des Teufels:



— 258 —

Alles, was besteht, ist wert, daß es zu Grunde geht, aus der Seele
gesprochen ist. Das beste ^ so schrien schon die alten Völker
ihren Jammer aus —, ist, nie geboren, das nächstbeste, möglichst
schnell versinken im Tode. Nur nicht leben müssen, nur nicht sein
müssen, wenn doch das Sein nichts ist. Was bist du, Mensch?
Warum blähst du dich und bauschest dein Lügendasein auf? Warum
bildest du dir auf deine Staubgüter etwas ein? Was willst du
groß sein? Was ist groß in einer Welt, die lügt, wenn sie sein will?
Was kannst du festhalten an diesem gespenstigen Riesenkinemato-
graphenbild, Leben genannt? Tausend Gestalten stürmen an deinen
Augeu vorbei, sie wollen sein und sind schon nicht mehr. Alles
zerfällt zu Staub. Nichts ist, als das Nichts.

O, nicht wahr, wir möchten einmal aus den Quellen des
Lebens hervorbrechen, aus ihm herauswachsen, nicht ihm uns nur
entgegenstrecken, zu Hause sein in ihm, nicht sehnsüchtig nach der
verlorenen Heimat zurückblicken. Meister des Lebens sein. Gesättigt
von seiner Fülle, schöpfend aus feinen unversieglichen Strömen. Wir
möchten auf alle Fragen antworten können, wir möchten jede
Antwort schon vorweg genommen haben, antwortende, nicht mehr
fragende Menschen sein. Menschen, die es vermöchten, das ruhelos
kreisende Rad der Erscheinungen zum Stillstand zu bringen, dem

flüchtigen Augenblick Dauer zu verleihen; Menschen, die verstehen
uud ergreifen, besitzen und herrschen über den Umkreis der Dinge;
einfache Menschen, die einverstanden sind, einverstanden zu sein die

Kraft haben, mit dem, was ist, die ihr eigenes Leben mit dem aller
andern Geschöpfe im Grunde des Lebens vereinigen. Die Dinge
follten uns nicht Rätselaufgaben, fondern nichts anderes mehr
sein, als der sichtbare Ausdruck der Wahrheit in unserem Geiste.
O wir sehnen uns danach, Gott wieder zu haben, nicht nur ihn
anzubeten. Gott haben, heißt keine Trennung, keinen Zwiespalt
mehr sehen, Gott haben, heißt, hinter den Gegensätzen zu Hause
sein, heißt bejahen, bestätigen, anerkennen, gelten lassen, lieben,
das Böse nicht sehen wollen, wurzeln und wachsen im Guten. Gott
haben, heißt das Ungemeine, nicht das Gemeine erkennen, groß
denken, wahrhaftig empfinden, das Beste wollen, wollen, daß
alles eins, daß alles gemeinschaftlich sei.

Und sieh, lieber Freund, das sind nicht leere Träume eines

überspannten Mystikers, wie die kühlen Gleichgewichtsmenschen meinen,

nein, seitdem Jesus unsere Geister geweckt, wird die „Mystik"
einfache, sonnenhelle Wirklichkeit, Jesus ist ja selbst die Verwirklichung

dieser harmonischen Gotteswelt, die wir verloren, in ihm
ist ja alles das Fleisch und Blut, was unsere Gedanken als
überirdisches Ideal in sich bewegen. Hier ist das Ungemeine, die Einfalt,

die Wahrheit, die Liebe, die Gottesgabe Mensch. Hier ists ja
so: Nicht nur Mensch. Hier bricht das geheimnisvolle Etwas in
allen Dingen und Menschen, das wir ahnen, leuchtend hervor. Jn



— 259 —

seinem Lichte erkennen wir das Licht. Er ist der Pfad zu der
uranfänglichen Welt, zu den Quellen des Seins, wo das „Unverwesliche

anzieht das Unverwesliche und das Sterbliche anzieht das
Unsterbliche" (1. Cor. 15). Der Eingang zu der Welt des Kindes,
zur ewigen Freude, zur Liebe, „die nimmer aufhört". O laß dich
von seinem Wesen durchleuchten, lebe dich in ihn hinein, strecke
deine Wurzeln aus in feinem Grund, Er ist da. Heute noch. Eben
das ist das Pfingstwunder, daß in aller Sündennot der Welt Jesus
in unvergänglicher Reinheit dasteht, „gestern, heute und derselbe in
Ewigkeit"." III.

Das „stille, sanfte Säuseln", nicht Sturm und Feuersgluten.
O auf Sturm verstehen wir uns gut, aber auf die Stille nicht!
Wir jauchzen dem Sturm entgegen und lassen uns gerne bestürmen
und begeistern, dahintragen auf den Flügeln der Windsbraut. Je
gewaltiger und lauter es zugeht, desto besser. Je hinreißender und
unwiderstehlicher wir „bekehrt" werden, desto lieber ists uns. Kommt
irgendein Wanderprediger, der mit feurigen Zungen zu
reden versteht, dann regt fichs in tausend Herzen, dann sprühts
aus begeisterten Augen, leuchtets aus todesmutigen Worten. Und
je stürmischer, desto besser. O ja, auf den Sturm verstehen wir
uns gut. Solange der Sturm durch unsere Herzen braust, sitzen
wir einträchtig zusammen, Dame neben Magd, Vornehm neben
Gering. Solang der Sturm weht, haben wir alles gemein, öffnen
sich die Türen der Reichen für ihre armen „Brüder" zu gemeinschaftlicher

frommer Andachts- und Teestunde. Aber wenn nun die Stille
kommt, wenn der Geist bleiben und wirken will — was dann?
Wenn die Erweckungszeit vorüber ist, und die brünstige Liebe der
nüchternen und stillen Gottesliebe Platz machen soll — was dann?
Sitzen dann noch Dame und Magd,auf derselben Bank, will dann
der Vornehme noch länger der „Bruder" des Geringen sein, ändert
dann irgend etwas in den äußern, von der Ungerechtigkeit
regierten Verhältnissen? Liebe Freunde, fromme, begeisterte Worte
sind nichts. Andachtstunden, weihevolle Augenblicke, Bekehrungen,
Bekenntnisse und neue Entschlüsse, „Uebergabe an den Herrn",
Tränen und Rührungen, Herr, Herr sagen, Wunder und Zeichen
tun, Kranke gesund machen, Teufel austreiben, mit Zungen reden
— das alles ist nichts. Hergeben können, heruntersteigen können,
eins werden mit den andern, ist alles. Wo die Unterschiede
aufhören zu gelten, wo es wirklich wahr ist: Weder Knecht, noch
Freier, weder Jude noch Grieche, weder Mann noch Weib,
sondern eins in Jesu Christo (Gal. 3) — da ist Pfingsten. Machen
kann man das allerdings nicht. Der Pfingstgeist ist für Experimente
nicht zu haben, wie sie je und je von begeisterten „Bekehrten"
vorgenommen werden. Die Gemeinschaft, die der Gottesgeist stiftet,
eignet sich nicht für Grundsätze. Grundsätze sind Surrogate des



— 260 —

Geistes. Wo der Geist herrscht, da herrscht Freiheit, die Grundsätze

aber zwingen und knechten. Grundsätzlich kann man das
Evangelium nicht auffassen. Man kann es nur haben und erleben —
oder nicht haben. Wer meint, ein Christ müsse als Christ seine Güter
hergeben, der hat den Geist des Evangeliums zur Fratze gemacht.
Das ganze Mönchstum ist eine solche Fratze, und überall, ^ auch
bei uns Protestanten — wo der mönchische Geist mit Gewalt und
List herbeiführen will, was nur aus den Kräften des Gottesgeistes
emporwachsen kann, stellt sich die Fratze ein.

Freilich, das müssen wir schon sagen: besser ists in den
Augen Gottes, Grundsätze zu haben, die der Bequemlichkeit ins
Fleisch schneiden, als andere, die ihr huldigen, besser, grundsätzlich
dem Geiz und der Eigentuntsliebe Abbruch zu tun, als sie mit
Grundsätzen zu verdecken. Besser und sicherer, wenn die Reichen
ihre Güter hergeben, als wenn sie sich damit entschuldigen, das
würde doch nichts helfen. Wenn es niemandem fönst hülfe, ihnen
selbst würde es jedenfalls helfen. Vergessen wir nicht, daß Reichtum

in jedem Falle eine große, fast unentrinnbare Gefahr
bedeutet, weil er auf dem entgegengefetzten Standpunkt des
Göttlichen steht: auf den Unterschieden, der Trennung, den Gegensätzen,
während das Göttliche Einheit heißt. Was wäre der Reichtum,
wenn er nicht gesehen würde — von der Armut? Vergessen wir
nicht, was Jesus vom Reichtum und von den Schwierigkeiten
der Reichen, ins Reich Gottes zu kommen, sagt. Wahrlich, klüger
wäre es schon und in ihrem eigenen Vorteil, wenn sie sich lösten
von ihrem Ueberflusse, wie Jesus einmal sagt: „Machet euch Freunde
mit dem ungerechten Mammon, auf daß, wenn ihr nun darbet, sie
euch aufnehmen in die ewigen Hütten" (Luk. 16,9); geratener wäre
es, sie würden das Wort im Gleichnis vom reichen Mann und
armen Lazarus etwas mehr und ernster bedenken: „Du hast die
Güter empfangen in deinem Leben, und Lazarus dagegen hat Böses
empfangen; nun aber wird er getröstet, und du wirst gepeinigt."
Ich weiß nicht, ob sie einmal vor Gottes Angesicht bestehen werden,
die da in frommer Sicherheit sagen: ,darauf kommts gar nicht an,
ob man reich ist — vor Gott, der ins Verborgene sieht, sieht, welche
Ströme von Fluch und Tränen der Reichtum in den Menschen
weckt! Herrlich ists, wenn einer das erkennt und dementsprechend
seine Grundsätze einrichtet. Ich glaube, es wird ihm im Himmel
wohl vergolten werden, wenn auch „der Kleinste im Himmelreich
größer ist, denn er".

Denn es bleibt dabei: Machen kann man den Geist nicht. Der
Apostel Paulus sagt einmal klar uud bündig: „Wenn ich alle meine
Habe den Armen gäbe und ließe meinen Leib brennen, und hätte
der Liebe nicht, so wäre mir es nichts nütze" (1. Cor. 13,3). Das
ists ja gerade, was wir in unserer Zeit so lebhaft, fo schmerzlich
empfinden. Ist nicht durch den Sozialismus die Eigentumsfrage recht



— 261 —

eigentlich das brennendste Kulturproblem der Gegenwart geworden,
sucht nicht mit gewaltiger Energie eine nach Millionen zählende
Partei auf dem Boden dieser Frage die endgültige Lösung der
gesellschaftlichen Krisis? Aber vermag sie es, durch die Gewalt" ihrer
Worte und Taten die Menschen zu überzeugen? Sehen wir nicht,
wie sich die Gegensätze zuspitzen, wie die Gewalt auf der einen Seite
der Gewalt auf der andern ruft, wie die Besitzenden sich rüsten
zum Verzweiflungskampfe? Gewiß, die Gesellschaft verdient das
Wetter des Gerichtes, das sich drohend und drohender über ihr
zusammenzieht — aber was wird gewonnen sein, wenn der
proletarische Ansturm ihre Dämme durchbrochen? Muß nicht, wenn
nicht alles im Chaos untergehen soll, ein neues Element
hinzukommen, das dem Kampf seine Bitterkeit nimmt, die Geister
besänftigt und versöhnt, indem es ihnen die Kraft zum Vollbringen
dessen eingießt, was ihr leidenschaftliches, blindes Wollen umsonst
angestrebt? Muß nicht aus den Tiefen der innern Welt die
Lösung kommen? Können wir einig sein, ohne das einzige Element
der Einheit, die Liebe? Was wird aus der Gemeinschaftlichkeit der
Produktionsmittel, wenn der Geist der Gemeinschaft nicht mächtig ist?

„Aber" — so sagst du mir nun — „kommt es denn so sehr
auf die Gütergemeinschaft an? Kann man nicht ohne sie eins sein,
eins im Geiste? Ist denn das eine so wichtige Frage?" Und ich
gebe dir zur Antwort: nein, an und für sich ist das gar keine wichtige

Frage. Diese Gemeinschaft der Menschen, die sich bis auf ihre
Güter erstreckt, muß gar nicht sein, an und für sich. An und für
sich muß ja nichts sein. Die Sonne muß nicht sein, wir könnten
ja auch anders gemacht sein und etwa wie der Maulwurf unten
in der Erde leben; so muß auch der Baum keine grünen Blätter
tragen, es könnten auch graue sein. Ja, du hast recht: man kann
auch ohne Gemeinschaft leben, man kann — und tuts auch
— nur „im Geiste" eins sein, wenn man auch gar nicht
weiß, was das bedeutet. Das braucht man ja auch nicht
zu wissen. Man kann vieles, — und dementsprechend sieht ja auch die
Welt aus. Aber eines kann man nicht: im P fin g st g e ist e eins
sein ohne Gemeinschaft der Güter. Gewiß, man braucht nicht
mitzuteilen — aber die Liebe tuts halt. Das ist eben ihr Wesen, daß
sie nicht anders kann, als Gemeinschaft halten mit Allen und Allem.
Das heißt eben Liebe: keine Schranken kennen, nur solche Unterschiede

gelten lassen, die sie selbst aus sich entläßt zur Demonstration
ihrer reichen, unerschöpflichen Fülle. Gewiß: Liebe muß nicht sein,
aber wo sie ist, da verwandelt sie die Gegensäße und Unterschiede
in Gemeinschaft, da führt sie die Kompliziertheiten alle zur
ursprünglichen Einfalt zurück, da bricht aus ihrer Tiefe die Welt des
Kindes hervor, da spielt sie wieder auf dem Erdboden und hat ihre
Lust an den Menschenkindern. Es muß ja nicht sein — aber es ist
nun einmal so. Sie ist nun einmal in der Welt und gewinnts in ihr.



262

IV.

Ja, sie gewinnts in ihr, Sie wird immer mächtiger und
nötiger. Warum erscheint uns das menschliche Elend fo groß,
größer als es unseren Vätern erschienen? Weil wir mehr als sie im
Lichte der Liebe alles ansehen. Es bricht immer mehr die Erkenntnis

sich Bahn, daß wir alle miteinander ans Werk, in den Kampf
gegen das Böse hineinmüssen. Die weitesten Kreise erwachen. Die
Laien — verzeiht mir dieses häßliche Wort — fangen an zu merken,
daß der Pfarrer nicht dafür da ist, um ihnen ihre Arbeit zur
Heilung der Nöte abzunehmen, daß es nicht mehr angeht, sich
durch Berufung auf den Pfarrer ein gutes Gewissen in bösen
Zuständen zu bewahren. Man beginnt zu verstehen, daß die Predigt
nicht einfach eine sonntägliche Produktion des von der Behörde
angestellten Pfarrers ist, an der man sich erbaut, und die man
zerpflückt, kaum haben sich die Kirchentüren geschloffen. Seitdem man
darauf aufmerksam geworden, daß die Predigt da ist, damit etwas
geschieht, daß sie umgesetzt sein will ins Werk, und daß dieses Werk
das Werk des Zuhörers selbst, nicht das des Pfarrers sein kann —
da ja sein Werk eben das Predigen ist, — begreift man wieder,
daß das Zeugnis, welches Leben weckt, auch eine Arbeit ist, eine
Arbeit, die, wenn sie nicht vergeblich sein soll, ergänzt und weiter
geleitet werden muß durch die Arbeit der Gemeinde. Auch die
kirchlichen Behörden verstehen es immer mehr, daß es mit dem Bewußtsein,

Behörde zu sein, nicht getan, daß das Kirchenregiment eine
veraltete und fast komische Sache geworden ist. In der Tat: Was
gibts denn groß zu regieren in der Kirche? Sie sehen ein, daß der
Pfarrer nicht ihr Angestellter ist, der allerhand — ganz unnötige
— Weisungen und Mitteilungen entgegennimmt, womit sie das
geduldige Papier bis jetzt überschwemmten, daß die Kirche kein
Betrieb ist, bei dem es hauptsächlich auf glatte Abwickelung der
Geschäfte ankommt, und das das Wichtigste bleibt, daß nur nichts neues
geschieht. Sie verstehen es, daß mit der tadellosen Verwaltung der
Kirchengüter noch herzlich wenig für das „religiöse Leben" der
Gemeinde getan ist. Sie fangen an, den Staub der Bureaukrutie
von sich zu schütteln nnd gehen mit gutem Beispiel voran,
auszuführen, was die Pfarrer von jeher Sonntag für Sonntag gefordert.
Sie wollen nicht mehr nur regieren, nein, fie wollen mithelfen
und versammeln sich, um über dringende Fragen der gesellschaftlichen

Not M beraten und wo möglich auch Beschlüsse zu fassen.
O es gab immer, und gibt noch so viele Leute, auch unter den
Behörden, die ein böses Gewissen haben — für andere;
ermahnen und rufen zum Werk — für andere. Für die Pfarrer
hauptsächlich. Mithelfen heißt für sie, die „saumseligen" Pfarrer
an ihre „Pflicht" erinnern. Aber daß sie selbst dieselbe Pflicht
haben, daß sie sich selbst bekümmern müssen um die Welt rings



— 263 —

um sie her, das denken sie nicht. Dafür find ja die Pfarrer und
die Armenpflegen da.

Gott sei^Dank, das wird anders. Dieses alte, bequeme System
hat gründlich bankerott gemacht und die Kirche an den Rand des
Todes gebracht. Soll es neu werden in unsrer Mitte, dann muß
die Belastung der Pfarrer mit allerhand Gemeinnützigkeiten, woran
so mancher innerlich zu Grunde geht, aufhören. Der Pfarrer soll
beim Worte bleiben; das ist seine Arbeit und wahrlich, nach der
langen Vernachlässigung, eine doppelt schwere Arbeit. Er soll das
Wort wieder suchen, das die Gemeinde bewegt, er soll wieder in
den Mittel- und Quellpunkt des Evangeliums treten, sich wieder
füllen mit dem Geist der Wahrheit und Kraft, furchtlos, überzeugt,
für Gottes Ehre kämpfend dastehen. So allein hilft er das große
gemeinschaftliche Werk vollbringen. Merken das die Pfarrer? Ja,
fie merken es. Langsam noch, gehalten vom Schrecken vor der
Behörde und vor der sogenannten öffentlichen Meinung — ein beschci«
mendes Schauspiel in einem freien Gemeinwesen — aber umso
gründlicher. Einer nach dem andern erwacht zu neuem Leben. Zum
Leben, das neben ihm aufsprießt. Zum Leben der Gemeinschaft.
Wir müssen alle herbei. Alle Zeugen der Wahrheit werden. Alle
uns mit der Energie des Guten erfüllen und die alte Faulheit
abschütteln. Wir können nichts Einzelnes, Besonderes machen.
Einzelne Werke helfen nicht viel. Wir müssen selbst das gute Werk
sein, dann kommen die Werke auch von selbst. Wir müssen anfangen,
der Liebe Raum zu geben. Gegen jedermann. Niemanden gering
schätzen. Nicht auf die äußeren Unterschiede sehen, die innern Güter
Pflegen, Gerecht, wahrhaftig, rein denken und handeln. Alles glauben,

alles hoffen. Das Leben von innen aus neu aufbauen.
Zusammengehören wollen.

So gehen wir einer neuen Ausgießung des Geistes entgegen.
Pfingsten ist uns nicht verloren. Gott will Wohnung machen in
unserer Mitte; er will und wird wahr machen fein Wort: Ich will
ausgießen meinen Geist auf alles Fleisch. Hermann Kutter.

Zesu5 unci M Urmul.)
ist mir eine Freude, die erste Bruderschaft zu begrüßen,

die in Dänemark gegründet worden ist. Es sind erst acht
Tage her, seit ich dem ersten Musikfest unseres National-Vor-

standes der Bruderschaften im Kristallpalast beiwohnte. Dort waren

') Ansprache, gehalten für die Kopenhagener Bruderschaft, im Volkshaus,
dem Hauptquartier der Sozialdemokratischen Partei, am 7, September 1913,

Herr Stead ist der Leiter des LrovriiriZ Lsttlsmsnt, das die jährliche labour
^VesK veranstaltet, der Bruder des mit der Titanic untergegangenen William,
Er wird am Basler Kongreß über das Friedensthema reden.


	"Sie hielten alle Dinge gemein" (Apostelg. 2,44 ff.)

