
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 6

Artikel: Der Anarchismus : die einzelnen Gebiete ; Zur Einführung in die
anarchistische Literatur

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 229 —

ver Marcdismus.
vie einzelnen Sevlete.

„Das Reich des Guten, nach dem sich

die Menschheit sehnt, bedarf nicht der
Künste menschlicher Herrschsucht, Keine
äußere Stütze ist erforderlich, um die
Leidenschaft des Guten und das Gefühl
allgemeiner Verbrüderung anzufachen. Was
groß und echt ist, genügt sich selber, trägt
in sich die Gewähr seiner Berechtigung
und die Flamme, die es anfeuert,"

Guyau,
„Kämpfe und leide, um es allen zu

ermöglichen, ein starkes, echtes Leben zu
leben und sei versichert, daß du nirgends
so reine Freuden und begeisternde
Anregungen finden wirst wie in diesem Kampf."

Krapotkin,

V.
Die Ethik.

IN as eigentliche Gebiet des Anarchismus ist die Ethik. Das ist
» das Reich, da er recht bodenständig ist, und von dem ans er

auf den übrigen Gebieten Anregungen erteilen kann. Seine
Bedeutung für Politik, Erziehung und soziale Frage ist absolut
unverständlich, wenn wir nicht seine ethische Grundlage erfaßt haben.
Gerade einige der heikelsten Punkte, etwa die staatsfeindliche Haltung
des Anarchismus, sein AntiParlamentarismus, die direkte Aktion, das,
was am wenigsten an ihm verstanden wird, läßt sich nur im
Zusammenhang mit seiner ganzen ethischen Weltauffassuug bewerten
und beurteilen.

Suchen wir uns nun in dem seltsamen Gebiet der anarchistischen
Ethik zurechtzufinden. Diese Ethik soll nach landläufiger Anficht ein
Chaos von wirren Ansichten, Überspanntheit und Verbrechen fein.
Es ist nicht zu leugnen, daß es nicht allzu leicht ist, sich hier zu
orientieren. Gehen wir möglichst bestimmt und prinzipiell vor.

Eine Ethik ist entweder eine langweilige Sammlung von
Paragraphen oder ein frisches Stück Leben, das selber Leben schafft. Da
ist zunächst ein Punkt außer Zweifel. Das Leben ist für den
Anarchismus wirklich Leben. Es soll nicht Registrierapparat des
Bestehenden sein, sondern eine Kraft, die beständig das Bestehende
umwertet, umgestaltet. Also kein Barometer, das Gewitter und Sturm
anzeigt, sondern selber Sturm und Kraft. Der Anarchismus
gehört zur Gruppe von Ansichten, die wir unter dem Namen „Pragmatismus"

(im weitesten Sinn) zusammenfassen können, und welche den
Sinn der Welt in einem steten Schaffen erblicken. „Im Anfang war



— 230 —

die Tat", jeder ernste Anarchist würde es eben so getrost wie Faust
schreiben. Es kommt weniger auf das reine Begreifen und Deuten
der Wirklichkeit als auf das Eingreifen des Willens an. Die Welt
ist nicht an und für sich etwas, das wir bloß anzunehmen haben,
und mit dem wir uns abfinden müssen. Die Welt ist, was ivir
daraus machen. Sie soll das Wachs sein, dem wir die Gestalt
verleihen. Ist das Umgekehrte der Fall, fo hat sich der Mensch zu
schämen. Daher der Protest des Anarchismus gegen die Uebergriffe
aller Lebensauffassungen, die das Leben mechanisieren. Daher sein
Widerspruch gegen die Anmaßungen einer katalogisierenden, registrierenden

Wissenschaft, gegen die Versuche, dem reichen Leben Gesetze

vorzuschreiben, seine ganze frische Unmittelbarkeit zu einem bloßen
Schema zu machen. Ich weiß nicht, ob es viele Werke gibt, die dies
fo ergreifend zum Ausdruck bringen, wie Bakunins „Knuto-germani-
sches Reichs), ob je das Leben einen so hingerissenen und hinreißenden
Anwalt gefunden hat gegen den abstrakten Intellektualismus. Man
müßte schon bis Rousseau zurückgehen, oder Bergson zum Vergleich
heranziehen, um etwas Aehnliches zu finden^).

So ist der Anarchismus Pragmatismus. Sagen wir
revolutionärer Pragmatismus. Ohne daß man dabei sofort an
Dynamit und Dolch zu denken braucht. Es gibt revolutionäre Mächte,
die stärker revolutionieren als äußere Gewalt. Tolstoi ist bei
völliger Ablehnung der Gewalt viel revolutionärer als Bakunin. Zur
Spontaneität und Unmittelbarkeit des Lebens, die die Anarchisten
wahren wollen, muß noch ein reiner, geistiger Gehalt kommen.
Dann erst bricht es als befruchtender Strom in die Welt ein.
Gestalten wie Proudhon, Krapotkin und Tolstoi sind der Beweis, daß
die anarchistische Lebensentfaltung die Form für Ritterlichkeit,
Aufopferung sein kann und tatsächlich ist. Krapotkin und Tolstoi, auch

Proudhon und sogar Bakunin, das „snkant tsrribls" des Anarchismus,

sind Fanatiker der Liebe und des heroischen Eintretens sür die

') „Die Wissenschaft wird immer unvollkommen sein. Die Menschen zwingen,
nach ihren Gesetzen zu leben, hieße das individuelle wie das soziale Leben auf das
Prokustesbett spannen. Denn das Leben bleibt immer weiter lebendiger als was
das Wissen von ihm erfaßt. Darum rufe ich zum Einzelruf des Lebens gegen das
tyrannische Wissen, Das Leben allein, wenn man es von der Tyrannei der
dogmatischen Gesetze befreit, schafft, schafft in reiner Spartanertät."

Bezeichnend ist cs wie Bakunin auf seine Zeitgenossen wirkte. Einer nennt
ihn: „Der ewige Frühling". Ein anderer sagt: „Das psrpswum mokils steckt in
seiner Seele".

2) Dies ist übrigens ein charakeristisches Merkmal des Anarchismus, Schon
Proudhon stellt den Satz auf: „Die Idee stammt aus der Tat und muß beständig
in enger Beziehung zu ihr bleiben". Das Leben ist für ihn schaffende Kraft. Und
Reclus: „Das stets neue, sich nie gleichbleibende Leben kann nicht in Formen
gepreßt werden, die sein Wesen erschöpften".

Die Anarchisten sind Vertreter, vielfach Vorläufer der modernen pragmatischen
Strömungen. Man findet bei ihnen sogar Gedankengänge, die lebhaft an Bergson
erinnern. Das Leben ist auch ihnen „schöpferische Entwicklung".



— 231 —

Gerechtigkeit, Daß aber das Recht des Lebens auf Freiheit von
aller Bevormundung und äußeren Zucht auch im Sinn der rohesten
Ausbrüche menschlicher Leidenschaft verstanden werden und benützt
werden kann, liegt auf der Hand^).

Die anarchistische Ethik macht die Welt zum Charakter- und
Willensproblem. Im engsten Zusammenhange hiemit steht ein
weiteres Kennzeichen. Ich meine die Konzentration auf die einzelne
Persönlichkeit, das, was man — nicht ganz mit Recht ihren
individualistischen Charakter nennt. Ich halte diesen Ausdruck
für irreführend, wie überhanpt ein genaues Eindringen in die Gedankenwelt

des Anarchismus uns nur zu deutlich zeigt, wie wenig unsere
ethische Begriffswelt bis zum Wesen der Dinge dringt und fähig ist,
es auszudrücken. Die Anarchisten sind Individualisten, weil sie das
Weltproblem in die Tiefen der Innerlichkeit verlegen. Hier muß die
Entscheidung fallen. Es ist klar, daß eine Weltanschauung, die alles
auf die persönliche Entscheidung abstellt, ein Appell an den Einzelnen
sein muß. Jn der Einzelfeele spielt sich das Weltdrama ab^). Jn
diesem Sinn kann man den „Individualismus" des Anarchismus
zugeben. Es fragt sich nur, wie sich dann seine Beziehungen zur
Welt gestalten werden. Der anarchistische Individualismus kann
der Vorgang sein, durch den alle Bande zwischen dem Individuum
und der Welt zerschnitten werden; er kann aber auch die Krise sein,
durch die der Einzelne zum Bewußtsein seiner Verantwortung der
Welt gegenüber erwacht. Neben Stirner haben wir Tolstoi und
Krapotkin. '

Man muß dies immer im Auge behalten, wenn man
mit dem anarchistischen Individualismus zu tun hat. Da haben
wir zunächst eine Gruppe von Anarchisten, die streng bei diesem
aristokratisch-individualistischen Charakter stehen bleiben und keineswegs

versuchen, zwischen dem Ideal und der großen Menge eine

Hervorheben müssen wir Proudhons Stellung zu den Fragen der Ehe und
der sexuellen Ethik. Selten ist mit einer solchen gesunden, herben Kraft das Ideal
der absoluten Reinheit auf diesem oft so schmutzigen Gebiete aufrecht erhalten
worden, aller Perversität des sexuellen Lebens, sogar dem Malthusianismus gegenüber.

Was für eine Kluft zwischen diesem Ideal und dem modernen Gebarstreik I

2) Darum sind nicht blasse Theorien, sondern charaktervolle Persönlichkeiten
die besten Stützen des modernen Anarchismus, Das anarchistische Ideal ist durch
sie systematisch verarbeitet worden und, was noch viel, viel mehr ist, es hat in
ihrem Leben ein Stück Wirklichkeit erobert. Ich denke vor allem an Proudhon
und Krapotkin, auch Tolstoi und Bakunin gehören hierher, Dcr Glaube, daß es
im Leben auf den Willen, auf persönliche Initiative und aufopferungsvolle Taten
ankommt, findet hier eine höhere Legitimation. Es ist schwer, ihm jede Wahrheit
abzustreiten, wenn er ein Leben voller Not, voller Trotz und heroischen Ringens
im Kampfe gegen eine ganze Welt zu seinem Träger hat. Das Leben Krapotkins
und Proudhons ist die beste Einführung in den Anarchismus. Hier studiert man
ihn nicht, man erlebt ihn, denn sie leben, was ste verkünden, Sic brechen mit
ihrer Umgebung, verzichten auf alles, um ihrem Ideal zu leben und frei von jeder
äußere» Autorität, finden sie in sich die Möglichkeit, nicht nur nicht zu entgleisen, sondern



— 232 —

Brücke zu schlagen. Ich brauche uur an eine Erscheinung wie Friedrich

Nietzsche zu erinnern^). Er vertritt den Standpunkt des
aristokratischen Anarchismus bis zu den äußersten Konseqnenzen, Kein
Gesetz, keine Bevormundung von oben, aber noch weniger Zwang
und Druck von unten. Der starke Charakter läßt sich weder vom
Staate, vom „kältesten Ungeheuer", noch von dcr Plebs, von „den
Bielzuvielen" in feiner Entfaltung hemmen. Die Menge ist ja
nur ein Umweg der Natur, um zu 'einem Prachtexemplar von
Mensch zu gelangen. Es versteht sich ohne weiteres, daß der
Uebermensch nicht daran denken kann, sein Ideal, sein Ziel, dem

„Umweg" mitzuteilen. Man hält es hier einfach für eine physiologische

Tatsache, daß das Ideal uud die Menge absolute Gegensätze
find. Also nur als Gegensatz zu dem, was sie ist und zu bleiben
verurteilt ist, fordert die Menge das aristokratisch-individualistische
Ideal heraus. Es bleibt ihr nicht einmal der Trost, daß sich von
diesen starken Exemplaren Anregungen mitteilen, nnd ihr Leben

erhöht wird. Sie ist nur der Sumpf, aus dem die klaren Berge
emporragen. „Nie daran denken, seine Pflichten zu Pflichten für
jedermann herabzusetzeil", ist ja Zeichen der Vornehmheit. Die Menge
sollen der Teufel und die Statistik holen."

Nun bleibt.aber der Anarchismus nicht hiebei stehen. Aus
übersprudelndem Lebensgefühl wird er sozial. Seine Haupttheoretiker

Huben es in klassischer Weise geschildert, und oft sind die
Schilderungen nur Ausdruck dessen, was sie erlebt und vollbracht haben.

Der Anarchist kann dabei sehr ruhig den aristokratisch-individualistischen

Charakter seiner Weltanschauung als Ausgangspunkt
behalten. Er geht nicht zur Menge, um sich preiszugeben, sondern, nm
die Menge emporzureißen. Einzelne müssen vorangehen? Männer
des „Alles oder nichts" müssen die Bahn frei machen, bevor die
Massen mitgehen können. Es kommt auf „Helden" im Carlylefchen
Sinn an. Der Anarchist betrachtet sich nicht als die Sonne, die über
der dichten Nebelschicht hell strahlt, aber nicht durch die Nebelmassen

in vornehm ritterlicher Art ihre ganze Kraft in den Dienst der Leidenden zu stellen.
Auch Bakunin könnte wegen seines starken Idealismus, seiner Leidenschaftlichkeit der
Aufopferung hier genannt werden, obschon er in viel geringerem Maß als Proudhon
und Tolstoi über wahrhaft schöpferische Kräfte verfügt. Und wie viele einfache,
weniger bekannte Existenzen ließen sich hier anführen, die in Verfolgung und Not
die Wahrheit ihres Ideals verkörpert haben. Eine Gestalt, wie der Franzose
Pelloutier, einer der Schöpfer des Syndikalismus, ist eine wahre Offenbarung von
vornehmer Gesinnung. Bis zur Vernichtung des Ich gibt er sich der großen
Sache hin.

Man kann darüber streiten, ob Nietzsche dem offiziellen „Anarchismus"
einzureihen ist. Ich glaube aber, das Recht zu haben, ihn in diesem Zusammenhang
anzuführen. Nicht nur wegen des Gegensatzes zum Gesetz, sondern wegen der
Betonung des individuellen Rechtes, auf das die kraftvolle Persönlichkeit Anspruch
machen darf, des Rechtes, ganz eigene Wege zu gehen, unbekümmert um die Gesetze
und W?rte, mit denen sich die große Mittelmäßigkeit gegen Uebergriffe zu schützen

sucht.



— 233 —

dringen kann; er möchte die Lichtquelle sein, die ihre Strahlen in
die tiefste Dunkelheit entsendet). Der Anarchismus zieht die letzten
Konsequenzen hiervon. Es soll nicht nur einzelne Anarchisten,
sondern eine anarchistische Kultur geben.

Damit hat der Anarchismus eine der folgenschwersten
Wendungen in der Geschichte herbeigeführt. Er hat ein ganz hohes Ideal
als Weltideal proklamiert. Er geht noch weiter. Er glaubt nicht
nur, daß das ganze foziale Dasein einmajl im Zeichen des freiwilligen,
spontanen Handelns stehen kann, sondern stellt die Behauptung auf:
Der äußere Zwang, alles, was nicht freie Vereinbarung ist, züchtet
gerade einen antisozialen Geist, bringt antisoziale Taten hervor. Es
ist idie jTragikomödiedes Gefetzes, daß es die Sünde wachruft. Es gibt
kein Wort, in dem der Anarchismus seine Ansichten so getreu ausgedrückt

fände als im folgenden: „Als das Gebot kam, ward die Sünde
lebendig^)."

Am nächsten liegt hier der Vergleich mit Kants „Reich
der Zwecke" und dem großen Geistesreich Fichtes, wo jeder einzelne
frei, nur vom Sittengesetz im Innern getrieben, die Zwecke der
andern fördert und sich damit in eine große Gemeinschaft von
Individualitäten einreiht, die sich gegenseitig stützen und anregen. Von
der Verwandtschaft mit einem noch größeren Reich, in dem alles
Aeußerliche ausgemerzt ist, und nur die lauterste Gesinnung als
Quelle des Gemeinschaftslebens angesehen wird, werden wir noch
später zu reden haben.

Dieses Ideal muß sich die Wirklichkeit erst erobern, aber man
hält daran fest, daß es sie erobern kann. Und hier bleibt der ernste
Anarchismus grundsätzlich seiner Methode vollständig treu. Es
kommt nicht auf die bloße Hebung des Wohlstandes, der äußeren Lage,
aus die numerische Macht und die äußere Vertretung an. Der

„Wir müssen nachholen, wir müssen unseren metaphysischen Hochmut, der
die Welt nicht warm macht, die Rute geben, wir müssen lernen, wir müssen Tag
und Nacht arbeiten, um es dahin zu bringen, wie Menschen mit Menschen
zu leben, frei zu sein und frei zu machen" (Bakunin).

Den schönsten Ausdruck hat dieser Trieb um sich herum zu befreien, reich zu
machen und seine Aufopferung zum Träger der Befreiung zu machen in dem „Appell
an die Jugend" von Krapotkin gefunden (?s,rolss à'uri rsvoits). Ich weist nicht, ob je
ein so feuriger, zugleich beschämender und erhebender Appell an die durch Bildung und
intellektuelle Freiheit bevorzugten Stände ergangen ist. Mit Fichtes Bestimmung
des Gelehrten wohl die schärfste Kritik der egoistischen Bildung mit Vorrecht und
Kastengeist, der wärmste Aufruf, alles, was man so leicht in den Dienst des eigenen
Wohls des „Strebens und Karriere machens" verwertet, als Mittel für die Befreiung
der Leidenden zu benutzen,

2) Hier kommt vor allem Tolstois ganzes Lebenswerk in Betracht.
„Auferstehung" ist nur die systematische Darstellung dessen, was sich an vielen Stellen
findet. Viel wertvolles, sehr fein psychologisches Material bei Krapotkin in seiner
Biographie und seinen soziologischen Werken.



— 234 —

Charakter ist die Haupttriebfeder des Fortschritts, nicht der äußere
materielle Wohlstand ^).

Ich hoffe hiemit die Grundzüge der anarchistischen Moral
soweit es in Kürze geschehen kann — gegeben zu haben. Ich bin
dabei von dem reinen Streben des grundsätzlichen, ernst zu.nehmenden
Anarchismus ausgegangen. Daß dieses reine Streben sich von einem
düsteren Hintergrund abhebt und nur selten in ganz ungetrübter
Gestalt vor uns steht, soll uns nicht davon abhalten, es in feiner
Bedeutung zu erfassen und darzustellen. Der Bergbach schleppt viel
Kot und saules Holz mit, aber können wir uns nicht der Klarheit
und Reinheit seiner Quelle freuen?

Wir deuten hier nur an, was wir bei der Gesamtbilanz

systematisch zu verarbeiten haben. Der Anspruch des Lebens, in seiner
Spontaneität geachtet und bewahrt zu werden, kann zur Rechtfertigung

der rohesten Ausbrüche und brutalsten Gewalttaten werden. Der
aristokratisch-individualistische Anarchismus ist beständig in Gefahr,
zum rohen Egoismus und zu den widrigsten Formen des Dilettantismus

zu werden. Er kann ein sensationeller Reiz für
abgestumpfte Nerven werden und kann unter pompöser Hülle all die
Fäulnis verdecken, deren ein degeneriertes Individuum fähig ist.
Der Anarchismus kaun ein gesundes Ferment des Fortschrittes sein;
er kann aber auch das stärkste Ferment der Zersetzung und Auflösung
sein.

Wir brauchen nicht bei diesen niedrigsten Formen der
Verzerrung stehen zu bleiben. Viel wichtiger und viel geeigneter, uns
in die Probleme und Konflikte des Anarchismus einzuführen, sind
die Entartungen, von denen sich der fozialethische Anarchismus
abhebt. Der gefährlichste Uebergang oder Sprung für den Anarchismus
findet da statt, wo das aristokratische Ideal zu den Massen kommt
und von ihnen unter Umständen rasch, ohne tiefe, innere Vorbereitung
übernommen wird. Es liegt auf der Hund, was da für eine Gefahr
der Verrohung und Veräußerlichung droht. Man muß ein schlechter
Kenner der menschlichen Natur sein, um nicht zu sehen, wie der
Trieb, sich zu behaupten und auf alles zu verzichten, was nicht
unmittelbar aus dem Wesen der Persönlichkeit fließt, sehr leicht rohe,
noch naturhafte Triebe entfesseln kann und den Mangel an persönlicher

Schöpferkraft durch reichliche Anleihen bei der brutalen Gewalt
decken muß. Es genügt, hier auf die Tatsachen hinzuweisen, die
Folgerungen hievon werden wir bei dcr Gesamtbilanz ziehen.

') „Wir müssen darauf hinweisen, daß die Innenwelt im Leben des
Proletariats im Gegensatz zur Umwelt, zu den materiellen Mitteln, viel ausschlaggebender
und wichtiger ist," Friedeberg.



— 235 —

Vl.
Anarchismus und soziale Frage^),

„In den Kämpfen, die wir führen,
brauchen wir starkePersönlichkeiten,brauchen
wir Männer, die mit ihrer ganzen Kraft
für ihre Ideale eintreten,"

Friedeberg.
„Der Staatssozialismus gibt den Massen

eine falsche Orientierung; er verlegt das
Schwergewicht ihrer Taten; er raubt dem
Proletariat alles Selbstvertrauen und läßt
es alles von der Staatsvorsehung
erwarten." Griffuelhes.

Bon ganz wesentlicher Bedeutung für uns sind die Beziehungen
des Anarchismus zur sozialen Frage und zur Religion.

Es liegt zunächst auf der Hand, daß der Anarchismus zur
„Sozialen Frage" der modernen Welt eine ganz bestimmte Stellung
einnehmen muß. Er wird alles bekämpfen, was im heutigen Leben
die Persönlichkeit unterdrückt, er wird nicht weniger gegen alles Front
machen, was unter pseudo-revolutionärer Flagge etwas Unfreies in
die Emanzipationsbewegungen hineinbringt.

Dies ergiebt fich s. priori aus seinem Wesen. Praktisch auf die

heutigen Probleme angewendet, heißt es: Der Anarchismus wird den
engsten Bund mit den ökonomischen Emanzipationsbestrebungeu
schließen, weil er darin die Entfaltung der persönlichen, schöpferischen
Energie sieht. Er wird im Krieg gegen die kapitalistische Weltordnung
an der Front stehen. Er wird aber auch inmitten des Sozialismus
gegen alle Strömungen auftreten, die den Kampf nicht in scharfer
Weise führen, und es auf andere Momente abstellen, als auf den
bewußten Willen, auf Freiheit und persönliche Initiative. Nähme er
eine andere Stellung ein, so würde er sich selber und seiner ganzen
Stellung untreu. Man mag sich das Recht wahren, an dieser Stellung

Kritik zu üben, aber man muß doch zunächst probieren, sie aus
seinem Wesen abzuleiten.

Der Anarchismus muß in schroffstem Gegenfatz zur modernen
Wirtschaftsordnung stehen. Jn der kapitalistischen Wirtschaftsordnung,

die die Seele erdrückt, die Menfchen zur Maschine macht,
wird der Anarchismus einen Gegner erblicken, mit dem es nur einen
Kampf auf Tod und Leben geben kann. Er wird sich in die Schar
einreihen, welche diesen Kampf auf die strammste Art zu führen
gesinnt ist, sich als Freiwilligenschar an die Front begeben, zum äußersten

Kampf entschlossen.
Es gibt wohl keine Strömung, die, wie dcr Anarchismus, aus

innerstenl Antrieb verstehen kann, was für ein faustischer Drang nach

') Es ist mir nicht möglich, in dieser Arbeit auf die an sich sehr wichtigen
Beziehungen des Anarchismus zur Ehe und zur Erziehung einzugehen. Ich
gedenke mich später in einem besonderen Aufsatz über den letzten Punkt zu äußern.



— 236 —

Freiheit im Kampf gegen den Kapitalismus liegt. Er greift sofort
heraus, was dem Emanzipationskampf des Proletariats feine
Originalität und Bedeutung gibt, das ökonomische Moment, und verbindet
es mit seiner Auffassung, daß nur persönliche Initiative, nur
Willensstärke in der Welt entscheiden.

Daraus ergibt sich die ganze Taktik, Alles wird von den
bewußten Taten der Arbeiter erwartet. Die Waffen, deren sich dcr
Proletarier zu bedienen hat, sollen seine eigenen Massen sein.
Sie werden ihm durch sein eigenes Wesen, seinen Charakter
verliehen. Er darf nicht daran denken, sie von außen zu leihen, wenu
er nicht seine ganze Originalität verlieren will. Daher die direkte
Aktiv n.

Direkte Aktion heißt zunächst nicht etwa Sabotage, wilder,
unorganisierter Streik, ökonomische Revolution, sondern ganz einfach,
daß der Arbeiter im Kampfe gegen die heutige Wirtschaftsordnung
die Waffen anwendet, die ihm seine Stellung "als Lohnarbeiter nnd
Produzent an die Hand gibt. Der ruhigste, planmäßigste Streik ist
ebenso gut direkte Aktion wie die roheste Sabotage. Der
Anarchismus wendet einfach seine Auffassung der Autonomie auf
die proletarische Notlage und den proletarischen Kampf an. Er will
im Proletariat ein Leben wachrufen, das neues schafft, und darum
muß er sich an das wenden, was innerhalb der proletarischen
Organisation wirklich Keimzelle einer neuen Lebensform ist. —

Daher wird das Schwergewicht auf die Formen des gemeinsamen

Lebens verlegt, die auf ökonomischem Boden.die einzelnen
Individualitäten organisieren. Darum wendet sich der Anarchismus
von dem abstrakten politischen Schema ab und begibt sich auf den
realen Boden der Gewerkschaft und Genossenschaft. Er macht Ernst
mit dem Worte Vanderveldes: „Die Zukunft wird der Klasse
gehören, die sich inmitten des Unterganges der modernen Welt ihre
eigenen Organisationen fchaffen wird."

Damit tritt der Anarchismus inmitten der Arbeiterbewegung
gegen alles auf, was den Fortschritt von einer bloß mechanischen
Umgestaltung, von äußeren Faktoren erwartet. Er ist antifatalistifch,
so sehr man es nur fein kann. Er wird immer den Willen, namentlich

den Einzelwillen, betonen, betonen, daß es auf energische
Bahnbrecher, auf eine Steigerung des Typus ankommt, nicht auf die

Mitteilung eines verflachten Ideals an die Menge.
Er wird stets, sofern er seinem Wesen treu bleibt, mehr auf

die Qualität als auf die Quantität achten. Er wird damit der
Arbeiterbewegung das gesunde aristokratische Element
erhalten, ohne welches jede Bewegung verflachen und verpöbeln muß.
Was Friedrich Engels das „lumpige Individuum" nennt, das ist
für den Anarchismus die lebendige Seele alles sozialen Fortschrittes.
Es ist klar, daß der Anarchismus damit im Schöße der
Arbeiterbewegung manche Krisen verursacht, die unter Umständen eine geschlossene



— 237 —

Einheit erschweren. Es ist auch nicht zu bestreiten, daß solche
Tendenzen recht ungelegen sein können zu Zeiten, da die Arbeiterbewegung

den machtvollen Organisationen des Kapitalismus gegenüber
auf stramme, geschlossene Organisation angewiesen ist. Auch nicht
zu bestreiten, daß darin eine Gefahr liegen kann. Aber es ist ebenso
gewiß, daß sich in diesen Krisen ein Faktor zn behaupten sucht, ohne
den die Arbeiterbewegung dem geistigen Tod verfiele, das Recht der
kraftvollen, selbständigen Persönlichkeit,

Aus dem ganzen Wesen des Anarchismus ist auch der Protest
zu verstehen gegen jede Anleihe, die der Sozialismus bei den jetzigen
Staatsformen macht, ist auch die Verurteilung der sozialistischen
Strömungen zu begreifen, die sich zur Befreiung des Proletariats
des Staates nnd seiner Institutionen bedienen wollen. Gerade hier
muß man mit einem weiten Maßstab an das Problem herantreten.
Man darf sich weder durch die oberflächliche Art, wie der Anarchismus

etwa den Gegensatz faßt, noch durch die Ketzergerichte über deu
Anarchismus als Feind jeder Staatsform und damit jeder Ordnung
irre leiten lassen.

Wir haben hier einen welthistorischen Gegensatz, den Gegensaß,
der jeder kritischen Geschichtsepoche ihre Spannung verleiht. Es ist
der Kampf gegen alles, was das Neue, Werdende seines Charakters
zu berauben sucht, was es durch Anpassung und Kompromisse
entstellt und schwächt. Diesen Gegensatz vertritt in Sachen der
Arbeiterbewegung der Anarchismus^). Der Resorm von oben, die nicht den
Mut zu einer schöpferischen Umgestaltung hat, stellt er die Revolution
von unten gegenüber. Mit der Halbheit und Mittelbarkeit der
parlamentarischen Taktik kann er sich,nicht 'befreunden. Er verschmäht alles
was nicht als unmittelbarer Impuls von den treibenden Kräften der
Zeit ausgeht. Das abstrakte Wesen der Politik ist ihm antipathisch; er
glaubt nur an die konkrete, schöpferische Kraft.

Kann man leugnen, daß wir hier, vielleicht manchmal in
problematischer Form,, einen Hinweis auf die Hauptprobleme unserer
Kultur haben? Gerade daran legitimiert der Anarchismus sein
Existenzrecht in der modernen Welt, daß er fich nicht scheut, auch
an den fortschrittlichen Lebensansichten und Lebensformen eine scharfe
Kritik zu üben und ihnen ein Ideal entgegenzustellen, das sie
übersteigt. Soll unsere Scheinkultur durchbrochen werden, so muß am

') Schon Proudhon hat diesen Gegensatz sehr stark empfunden und betont,
Bakunin führt eine scharfe Polemik gegen den bürgerlichen Sozialismus, dieses
..Zwittergebilde zwischen zwei Welten", die sich doch nie versöhnen können. Diese
Kritik wird vom französischen Syndikalismus weiter geführt. „Was für ein Gegensatz?

Die indirekte Aktion, der Umweg über den Parlamentarismus lähmt den
Willen und schläfert ihn ein. Die direkte Aktion des Syndikalismus weckt die
verborgene Spannkraft der Individualität und läßt die männlichen Eigenschaften
in den Vordergrund treten." (Lagardelle). Die klassische Formulierung dieses
Gegensatzes zwischen dem bürgerlichen und dem proletarischen Sozialismus sind
Sorels „Kstlsxions sur Is, violence,"



— 238 -
Schaffen starker Individualitäten gearbeitet werden, und muß gerade
von hier aus eine organische Verbindung erstrebt werden.

Niemand ist weniger geneigt als ich, zu behaupten, daß die
Anarchie dieses Ideal schon verwirklicht hat. Aber dürfen wir ihr darum
das Recht abstreiten, es gegen die konventionellen Lügen, an denen
auch unsere liberalen Staatsformen kranken, energisch aufzutreten
und mil aller Schärfe zu protestieren, wenn die sozialistische
Arbeiterbewegung sich selber in die Schablone pressen läßt, die sie

sprengen will.
VII.

Anarchismus und Religion.
„Nun aber sind wir vom Gesetz los und

ihm abgestorben," Paulus.
„Hob doch Gott sein eigenes Gesetz auf,

das er vom Himmel herab gegeben hatte,
als es mißbraucht ward, und kehrt noch

täglich um, was er gesetzt, zerbricht was er
gemacht hat, eben wegen solchen verkehrten
Mißbrauchs." Luther.

Die Religion gibt allem, was Je berührt, etwas Scharfes,
Prinzipielles. Wundern wir uns darum nicht, in den Beziehungen zwischen
Religion und Anarchismus alle Probleme und Konflikte der
anarchistischen Gedankenwelt in besonders prägnanter Gestalt zu treffen.

Diese Beziehungen scheinen zwar zunächst rein negativer Art
zu sein. Der Anarchist gilt ohne weiteres für den Feind aller Kirchen
und Religionen. Er könne ja keinen Herrn anerkennen, und gerade
die Ehrfurchtsbezeugung vor,dem höchsten Herrn wäre die ärgste
Verleugnung seiner ganzen Stellungnahme.

Es fällt nicht fchwer, diese scheinbar notwendige Konsequenz
des Anarchismus mit reichlichen Zeugnissen aus der anarchistischen
Literatur zu belegen. Ob man sich an die ernstgemeinten und wirklich

ernsten theoretischen Begründungen wende, oder ob man in die
oft reckst gemeine, schmutzige Flut von popularisierenden
Propagandaschriften greife ^ das antireligiöse Moment spielt eine Hauptrolle

und wird oft in den populären Schriften von einer recht rohen
und oberflächlichen Polemik gestützt. Alles scheint sich auf das
Dilemma zuzuspitzen: „Gott anerkennen und ein Sklave sein — oder
frei werden, aber dann Gott ausschalten." ,M ciisu, ni irmitrs".')

Angesichts dieses Tatbestandes scheint es zunächst ganz nutzlos
zu sein, sich auf die in solchen Fällen übliche Unterscheidung
zwischen Kirche und Religion, Form und Inhalt zu berufen. Während
cs sozialistische — Strömungen gibt, ^ auch sehr radikale — die
bei aller Feindschaft gegen die organisierte Kirche und ihr offizielles
Wefen, dem religiösen Moment, sogar einen positiven Gottesglauben

') „Du geknechteter Mensch, du bist in Wirklichkeit ein Gott". Ghio. Vgl.
Stirner: „Der Einzige und sein Eigentum",



— 239 —

ihre Achtung keineswegs versagen, scheint es beim Anarchismus
aussichtslos zu sein, diesen Unterschied zu machen. „Wenn Gott
wäre," sagt Bakunin, „so müßte man ihn abschaffen". So scheint
das Dilemma hier zu einem völligen Bruch führen zu müssen. An
der Frage, die nicht eine Frage, sondern die Lebensfrage ist, an
der Stellung zu Gott, an der Frage, ob Gott die Realität ist, die
einzig unserm Leben Sinn und Zweck verleiht —, gerade da scheint
der Anarchismus eine Scheidung herauszufordern. Manche werden
vielleicht bedauern, einer Bewegung den Abschied geben zu müssen,
die so viel edles Streben verkörpert, aber es steht zu viel auf
dem Spiel. Hier scheiden sich die Geister.

Die Geister scheiden fich freilich hier, nur auf eine weniger
einfache Weise. Es gehört zu den Vorrechten solcher Bewegungen,
wie der Anarchismus, die Tiefen aufzuwühlen und den Problemen
überraschende Wendungen zu geben, während die Durchschnittskritik
mit ihrem korrekten Wesen zur Vertiefung der Probleme und zur
Art, wie sie wiederaufgenommen werden, sehr wenig beiträgt. So
ist die anarchistische Religionskritik eine der fruchtbarsten und eine
derjenigen, aus denen man, wenn man sich die Aufgabe nicht allzu
leicht macht, am meisten lernen kann. Sie wird sogar, konsequent
durchgeführt, zu einer ganz seltsamen Neubelebung der Religion,
Ich deute es nur an, um das Recht zu haben, hier weiter zu gehen
und nicht mit einer einfachen Liquidation zu schließen.

Das erste, was uus auffällt, wenn wir den Mut zum Weitergehen

nicht verloren haben, ist die Betonung eines Punktes, der in
jeder ernsten Lebensauffassung, und namentlich in jeder tieferen
religiöfen Weltanschauung, im Mittelpunkt steht. Ich meine die
Autonomie, die Selbständigkeit und Würde der sittlichen Persönlichkeit.

Während andere Strömungen die Religion ablehnen, weil sie
das grobe, materielle Glücksbedürfnis einengt und bekämpft, geht
die ernst zu nehmende anarchistische Religionskritik von ganz anderen
Positionen aus. Sie konzentriert sich auf die Frage, ob sich die
Selbständigkeit des menschlichen Willens mit dem Glauben an Gott
vertragen kann. Alles übrige ist nur Beiwerk. Jn schroffer, unbarmherziger

Art, ohne dogmatische Bemäntelung und theologische Scholastik

wird hier dieses Hauptproblem gestellt.
Nur wer niemals mit ernsten Anarchisten zusammengetroffen

ist und niemals einen Blick in die ernste anarchistische Literatur getan
hat, kann es noch bestreiten, daß hier etwas anderes mitspielt als
Selbstüberhebung und Vergötterung des Ich. Je mehr der Anarchist

im Kampf mit allen Mächten, die sich gegen ihn verschwören,
sein Ideal aufrecht erhält, je mehr er es allen Möglichkeiten des
Scheiterns und Entgleisens zum Trotz zu verwirklichen sucht, desto

mehr wird alles Problematische, Entscheidende in das Ich verlegt.



— 240 —

Der Anarchismus zieht einfach die letzten Konsequenzen des
Pragmatismus. Die Welt ist ganz, was wir daraus machen. Aber dann
— wie verträgt sich dies mit dem Glauben an ein Wesen, das zum
Voraus ihren Gang, ihre Entwicklung bestimmt? Auch hier wird
vom Anarchismus eines der qualvollsten Menschheitsprobleme aufs
äußerste verschärft, aber gerade damit einer neuen Wendung näher
gerückt. Wie ist das, was dem modernen Geist seinen bestimmten
Charakter, seine unzweifelhafte Größe gibt, wie ist dieses Gefühl
der Verpflichtung, aus Not und Chaos eine reine, geordnete Welt
zu schaffen, mit dem religiösen Glauben vereinbar?" Läßt sich ein
Band so herstellen, daß dem Menschen die Spannkraft zum Handeln,
die Freude an seinem Tun nicht entzogen werde?

Wir stehen vor keinem leichten Problem. Nnd nun kommt noch
etwas weiteres hinzu, das sich zum großen Teil schon aus dem
vorhergehenden ergibt. Je genauer man den scharfen Gegensatz zwischen
dem Anarchismus und der religiösen Weltanschauung ins Ange faßt,
desto deutlicher kommt es uns zum Bewußtsein, daß bei aller Feindschaft

eine sehr weitgehende Verwandschaft vorhanden ist. Es ist eine
der seltsamsten Ironien der Geschichte, daß zwei Welten, die einander
so völlig auszuschließen scheinen, die einander oft so heftig bekämpfen,

wiederum so viel gemeinsame Züge aufweisen. Die Ironien
der Geschichte sind aber Winke, daß man weiter denken soll.

Was den Anarchismus zu seinem Kampf gegen den religiöfen
Glauben anspornt, finden wir zum Teil im religiösen Glauben selber,
als Seele dieses Glaubens. Bei Christentum und Anarchismus

wird die Welt zu einem Drama, in dem ein reines Geistesleben

alles durchdringen soll und dadurch in schwersten Widerspruch
zu allen widerstrebenden Mächten gerät. Der Geist soll nicht „ein
kleiner Gast auf Erden sein", sondern der Welt Sinn und Freiheit
geben. Darum der gemeinsame Gegensatz gegen alles formelle, äußerliche

Wesen; der Krieg gegen die Gesetze, Regeln, die sich von außen
aufdrängen wollen und die Seele durch Zwang zu bestimmen suchen,

statt sie "im tiefsten Innern zu bewegen. Darum die heftige Opposition

gegen eine jede Ordnung, welche fich auf Gewalt stützt und durch
Gewalt behauptet. Daß ein Tolstoi sich im Namen des Christentums
gegen die Machtpolitik und die Gewalt auflehnt, ist freilich als
Ausnahme zu verzeichnen. Aber diese Ausnahme zeugt vom Tiefstand
der Christenheit, nicht von der überspannten Geistesverfassung deffen,
der diese Ausnahme bildet.

Die ganze Welt soll Symbol eines geistigen, reinen Lebens sein,
das alle Beziehungen durchdringt. Der Christ, in dem Gott das kleine
Ich verdrängt und nun mit seinem heiligen, weltumgestaltenden
Wollen lebt, der reine Anarchist, in dem Empörung gegen die
Ungerechtigkeit und große Leidenschaft wild aufflammen, fordern die
Welt in die Schranken. Hier wie dort kein Feilschen, kein Markten.
Der Zug geht aufs ganze. Es kommt auf das Heroische, das Spon-



— 241 —

tane an, das sich ohne Anpassung auswirkt. Neue Kräfte sollen in
die Welt eingreifen, und der Welt eine andere Gestalt verleihen.
Der Kampf zwischen Propheten und Gesetzesmenfchen ist entbrannt.

Die Verwandtschaft wird enger, je tiefer wir in die Seele dieses
Kampfes eindringen. Christentum und Anarchismus glauben, daß
in diesem Kampf zwischen zwei Welten, der geistigen Welt und der
Welt, die in den Ketten der Not, der Sünde und der Gewalt liegt, der
Geist den Sieg davontragen wird. Das, was aller Unmöglichkeit
zum Trotz sich zu behaupten wagt und, tausendmal von allen realen
Instanzen zum Tode verurteilt, fich dennoch zu leben erdreistet, ist
nicht eine Wahrheit, sondern die Wahrheit. Alles andere ist Trug
und Wahn. Christentum und Anarchismus nehmen die Umwertung
der Werte vor. Wahr und lebensfähig ist im Grunde nur das Höchste,
das scheinbar Unmögliche. Damit heben sie die Welt aus den Angeln.

So kommen wir auf einen letzten Punkt, der wenig beachtet
wird, aber uns, wie kein zweiter, die seltsame Verwandtschaft zwischen
Religion und Anarchismus enthüllt. Ich meine den Gegensatz
zwischen Gesetz und Freiheit oder Gesetz und Glauben. Er ist für
die schöpferischen Zeiten der Religion wesentlich und verleiht
auch dem Anarchismus fein letztes, echtestes Gepräge. Christentum
und Anarchismus halten, wie wir es sonst nirgends finden, den
Gedanken aufrecht: „Alles, was vom letzten Ziel ablenkt und zum
Kompromiß wird, ist nicht nur eine Zeit- und Kraftvergeudung,
sondern eine direkte Bekämpfung der eigenen Sache, der schlimmste
Abfall. „Wer nicht für mich ist, ist gegen mich". „Wer nicht sammelt,
zerstreut". „Was nicht vom Glauben kommt, ist Sünde". Der
schlechte, laue Bundesgenosse wird zum schlimmsten Feind. Das
Christentun. hat den erhabensten Ausdruck dasür gefunden. Wer
sich auf etwas Falsches, Unechtes stützt, treibt den Teufel mit
Beelzebub aus und stärkt den Gegner, statt ihn völlig zu enttronen.
Wer barar zweifelt, daß Gottes Welt die einzige Realität ist, macht
die gemeine Realität zur Wirklichkeit. „Glaubt ihr nicht, so steht
ihr nicht." Wi< Petrus versinkt jeder, der zweifelt. Die Angst,
Gott könne unterliegen und werde kompromittiert, macht die Welt
wieder stark und kompromittiert Gott.

Was das Christentum hier in königlicher Erhabenheit
vertritt, findet sich in oft seltsamer Reinheit bei dem großen „Alles
oder nichts" der Anarchisten. Wir lesen es in ihren Werken, wir
sehnt es in der herben Schroffheit ihres Wesens.

Es ist eine völlige Verkennung des Anarchismus nnd eine

plumpe Entstellung seines ursprünglichen Strebens, wenn man den
anarchistischen Gegensatz znm „Gesetz" immer nur aus der Zucht-
losigkeit, aus der Willkür und dem Willen zum Chaos ableitet.
Wir haben hier den Gedanken, dem auch das Christentum den
prägnantesten Ausdruck verliehen hat: Das Gesetz ist nicht nur unfähig,
die Sünde einzudämmen, fondern reizt zur Sünde. Wo die Seele



— 242 —

sich mit dem höchsten berührt, ist alles Aeußere nicht nur störend,
sondern eine Entweihung, ein Verbrechen.

So schließ! auch dieser Abschnitt mit einer merkwürdigen Bilanz
und sührt uns nur in verschärfter Form den Konflikt vor, den
wir bereits als den Widerspruch des Anarchismus erkannt haben:
Ein reines Streben ist in schwerem Ringen mit Hemmungen und
Entartungen begriffen, es will zur Höhe und wird wieder hinunter
gezerrt.

Wer möchte bestreiten, daß die anarchistische Kritik von Religion

und Kirche ein verdienter Mahnruf, ein großes Memento ist.
Diese wilde Empörung des stärksten Dranges nach Persönlichkeit,
ist sie nicht eine Reaktionserscheinung, ein Korrektiv? Liegt sie

nicht darin begründet, daß die Religion und ihre angeblichen Träger
die Empörung verlernt haben und stumm bleiben, wenn eine ganze
Welt das Heiligste in ihm herausfordert?^) Solange in unseren
Kirchen der Geist der Intoleranz herrscht, solange sie sich mit einem
Minimum von äußeren Leistungen begnügen und nicht in einem
wilden Aufflammen von heiliger Leidenschaft gegen eine ungerechte
Weltordnung protestieren, solange sie sich nicht ans die Seite der
Bedrängten schlagen, sondern mit den Bedrängern liebäugeln,
solange wird sich die anarchistische Empörung gegen den Verzicht auf
Empörung nicht legen, Sie darf es nicht, sie wird es auch nicht
tun. Solange alles Geschraubte, Träge, was uns innewohnt, nnser
Verhältnis zu Gott zu etwas Gemachtem, Mechanischem gestaltet,
solange wir uns weigern, in das Heiligtum einzutreten, uns dort
von Gott berühren zu lassen, ihm in freier, begeisterter Hingabe
unser Ich zu opfern, damit er es zerschlage und in wilder, heiliger
Leidenschaft wieder aufflammen lasse — nun, solange müssen wir
uns auch nicht wundern, daß aus der Welt der Anarchie Stürme
aufsteigen, die wie verheerende Gewitter in die Lauheit und Förmlichkeit

unserer „Religion" einbrechen.
Indem man dies alles zugibt, bahnt man sich aber den Weg,

der weiter geht. Der Anarchismus liebt das Paradoxe. So soll er
nicht vor seinen eigenen Paradoxien, sondern sie als Ansporn
benützen, weiter zu denken. Gibt es etwas Seltsameres als diese

Kritik der Religion aus dem Schoß einer Bewegung, die oft von
einem Hauch durchweht wird, der mit dem religiösen Geist große

') „Die Ergebung entwürdigt den Menschen. Sie läßt ihn geistig und Physisch
verkümmern. Sie führt ihn zur Sklaverei und zum Tod, Die Ergebung — das
ist die Moral, welche Herrscher, Tyrannen und Religionen predigen. Aber wir
predigen die Empörung, die das Herz erhebt, den Geist stärkt und das Gewissen schärft.
Wir predigen die Revolution, die dem Menschen seine Würde wieder verleiht und in
dem kraftvollen, bewußtlosen Dasein die Persönlichkeit aufkeimen läßt," Solche
Vorwürfe treffen die Religion nicht, am allerwenigsten das Christentum, Würden
sie aber mit dieser Vehemenz auftreten, wenn die Vertreter der Religion es nicht
verlernt hätten, sich gegen das Böse aufzubäumen, und wenn die „Ergebung" nicht
zu einem Deckmantel ihrer Passivität und Unfähigkeit geworden wäre?



— 243 —

Verwandtschaft hat? Nnd kann man etwas Merkwürdigeres finden,
als eine Bewegung, die aus spontanem Drang nach schöpferischem
Geist gegen die Entartungen der Religion loszieht, die aber
wiederum Tendenzen in sich birgt, die auf eine totale Vernichtung
des feineren Empfindens hinauslaufen. Der Anarchismus schüttelt
das Joch einer unechten Religion ab, aber er züchtet oft neue
Tyrannen, indem er zu einer Vergötterung des Ich wird, sodaß
dieses Ich nicht Träger des großen Lebens sein kann, das er in der
Religion vermißt. Er kann zur Zersetzung eines großen,
weltumspannenden Strebens werden, indem er die Launen und Stimmungen
des Einzelnen zu Götzen macht.

Drängt etwa diefer Widerspruch zu neuen Positionen? Treibt
diese Spannung über den Konflikt des Anarchismus hinaus? Darauf
soll uns die Gesamtbilanz die Antwort geben.

Vili.

Gesamtbilanz.
„Stirb und werde."

Aber läßt sich beim Anarchismus überhaupt eine Gesamtbilanz

aufstellen? Ich kann es begreifen, wenn man angesichts
dieses Gewirrs von widersprechenden Zügen und Tatsachen darauf
verzichtet.

Neben schöpferischenJmpulfen Zersetzung und Auflösung: Ritterliche
Taten werden von sinnlosen Verbrechen, plnmpen Gewaltaten umgeben
und mitBlut bespritzt. Eine recht äußerliche, brutale „Propaganda der Tat",
ein richtiges Apachentum, steht neben der völligen Ablehnung der
Gewalt, dem Vertrauen auf den Geist. Ravachol und Caserio stehen
neben Proudhon und Tolstoi. Der Nebermensch Guyaus kann sich

nur durch Opfer und heroische Liebe voll entfalten, der Uebermensch
Nietzsches kann es nur durch Vergewaltigung der „Viel zu Vielen".
Stirner vergöttert das Ich und bringt ihm die plumpste Anbetung
dar. Tolstoi vernichtet das Ich, damit Gott herrsche. „Mir geht
nichts über mich" (Stirner). „Das Einzeldasein hat keinen Sinn und
keinen Wert" (Tolstoi).

Was fangen wir nun mit einer solchen Strömung an? Läßt
sie sich auf etwas Einheitliches zurückführen? Oder haben wir ein
Chaos, aus dem hier und da ein richtiger Gedanke, eine frische
Anregung emportaucht?

Ich glaube nicht, daß man auf eine systematische Deutung des

Anarchismus zu verzichten braucht. Ich glaube auch nicht, daß
man es darf. Durch diesen Verzicht bringt man sich um die
Möglichkeit, tief in die Spannung und Tragik des Lebens zu schauen.
Das Leben ist so voller Widersprüche, daß man schwerlich einer
Strömung, welche die schärfsten Gegensätze aufweist und dem ganzen



— 244 —

Dasein etwas Probleinatisches gibt, das Recht bestreiten darf, eine

Einführung in das Leben und seine letzten Entscheidungen zu sein.
Der Anarchismus gehört zu den Weltanschauungen, bei welchen

ein großes Streben mit den schwersten Hemmungen zu ringeu hat.
Nicht nur wegen der Reaktion von feiten der widerstrebenden Mächte,
sondern weil dieser Wille in sich selber den gefährlichsten Widerstand
findet, noch einen letzten Schritt zu tun hätte, über sich hinaus.

Zur Tragik unseres Daseins gehört es, daß dem Reinsten, das
wir schaffen, von innen her die größte Gefahr droht. Diese Tragik
wird dem Anarchismus nicht erspart. „Optimi ««rruptio psssiirm".
Die reine Form kann mit allem Schmutz erfüllt werden.

Es gibt keines der großen Leitmotive des Anarchismus, das
uicht in sein Gegenteil umschlagen kann. Der Optimismus kann
aufhören, ein starker Glaube zu sein, der vor allem die Zukunft umfaßt,
und zu einer feichten Verhimmeluug des eigenen Strebens, des schon

Erreichten werden. Wenn eine sehr scharfe, unerbittliche Kritik der
menschlichen Natur ihm nicht die Wage hält, droht Verfluchung
und Selbstüberhebung.

Aehnlich kann cs dem schöpferischem Geist ergehen, der zum
Weseu des Anarchismus gehört. Von innen her die Welt umgestalten,
ist die Parole. Der Geist soll herrschen, der Stoff fich fügen. Aber
wenn der Geist fehlt, und man doch herrschen will? Was bleibt
anders als fich mit negativem Wirken zu bescheiden? Der Bund, der
neues Leben wirken und fördern sollte, wird zur Abbruchgesellschaft,
Zersetzung und Auflösung sind da. Unbeschränkter Subjektivismus
vernichtet den weltumspannenden Zug. Es ist nur zu leicht begreiflich,

daß die revolutionärste aller Bewegungen der allgemeinen
Gefahr aller Revolutionen am meisten ausgesetzt ist und ihr leider
nur zu oft erliegt. Der Anarchist wird um so heftiger vernichten,
je mehr es ihm an positiver Kraft gebricht, die Welt wirklich
umzuwandeln.

So können wir freilich diese Skizze mit einer Gesamtbilanz
schließen. Nur wird diese Bilanz etwas eigenartig sein, und, dem
Wesen des Anarchismus gemäß, dem Problematischen, noch Unfertigen

Rechnung tragen. So wenig, wie von der Welt, zu der er, sich

bekennt, und die er zu einem steten Werden macht, kann der
Anarchismus von sich behaupten, „er s e i". Er wird. Er w ird, indem
er nicht nur Spannung in die Welt legt, fondern sich selber
fortwährend in Spannung erhält. Er macht die Welt zum Charakterproblem,

feine Legitimation liegt im Charakter, den er fich selber
gibt. Mit dieser Legitimation versehen, darf er sich dann freilich mit
vollem Recht an die Instanzen wenden, vor welchen Weltanschauungen

sich zu verantworten haben. Er hat das Recht, auf sein Wesen
geprüft und danach bewertet zu werden. Auch seine Gegner und
Richter können ihm das Recht nicht verweigern, als Weltanschauung
zu gelten und sich als solche zu bewähren.



— 245 —

Merkwürdig ist, daß der Anarchismus das Problematische,
die Entscheidungen, die zu seinem Wesen gehören, in die Seele seiner
Beurteiler wirft. Dcr Angeklagte wird zum Richter über seine
Richter. Er stellt sie vor die Frage, ob sie sich zu einer Weltauffassung

bekennen, die dem Leben den Charakter eines auf das Höchste
gerichteten Strebens verleiht, ohne vor den Gefahren zurückzuschrecken,

die sich daraus ergeben, Oder ob sie nur den Weltanschauungen

das Recht auf Dasein einräumen, welche den Gefahren
ausweichen, indem sie das Ziel weniger hoch stecken und sich mit einem
„gesunden" Normaltypus bescheiden.

Wer auf dem zweiten Standpunkt steht, ist mit dem Anarchismus

zum vornherein fertig. Er braucht uicht mehr einzelne funlc
Aeste am Baum abzusägen, er will ja den ganzen Baum fällen.

Wer hingegen geneigt ist, dem Leben den. Charakter einer
kühnen Tat, eines Wagnisses zu geben, kann weiter gehen und fich
init dem Anarchismus einlassen. Und zwar, indem er nicht nur mit
Zugeständnissen an ihn tritt, sondern auch mit Fordernngen. Er darf
verlangen, daß dcr Anarchismus auf sich anwende, was er von dcr
Welt fordert. Dcr Anarchismus soll seinen Gegensatz znr Welt
ungeschwächt bewahren. Er macht damit nicht Gebrauch von einem
Recht, er erfüllt eine Pflicht. Um cs paradox auszudrücken: die
größte Gefahr des Anarchismus ist nicht, zu radikal, fondern zu
wenig radikal zu sein. Er muß nämlich bis in sein eigenstes Innere
hinein diesen Bruch vollziehen. Aus Treue zu seinem herben, großen
Wesen muß er über feine eigenen Verstümmelungen und Entartungen
hinauswachsen.

Diefe letzte Selbstbesinnung und Entscheidung wird auf dem
Boden der Religion stattfinden. Erst durch die Religion tritt eine
Lebensanschauung mit dem Ganzen der Welt in Beziehung. Erst
hier erweist es sich, ob sie nur Traum, Ideal, ein heldenmütiger,
aber aussichtsloser Versuch ist, oder eine Weltwirklichkeit. Der
Anarchismus wird darum noch einmal, und in anderer Weise, als er
cs bisher getan hat, zum religiösen Problem Stellung nehmen müssen.

Nicht um voreilig neue Beziehungen einzugehen, noch viel weniger,

um plumpen Bevormundungs- und Beeinflnssungsversuchen
nachzugeben, am allerwenigsten, um sich zu „bekehren".

Er Mird sich ganz einfach fragen müssen, ob das, was er
erstrebt, Nicht auch xn der Macht lebt, die er durch seine leidenschaftlichen
Angriffe nur vom Schutt, der auf ihr liegt, befreien hilft. Es fragt
sich, ob es nicht dort in ganzer, reiner, großer Form lebt, und mit
den Hemmungen, die ihm so unendlich zu schaffen geben, fertig wird.
Dann wäre freilich aus Treue zu sich ein weiterer Schritt nötig,
der natürlich völlig frei, unmittelbar getan werden muß.

Jn der Religion lebt die Sehnsucht des Anarchismus nicht als
Traum und Ideal, sondern als weltüberwindende Realität. Die Welt
ist darauf angelegt, Stätte der Freiheit zu werden. Sie ist hier nicht



— 246 —

ein Chaos, eine Maschine, in welcher vereinzelte, freie Willensakte
etwas Spontaneität und Initiative bringen können. Was der
Anarchismus so sehr betont, nämlich, daß die Welt ein Willens- und
Charakterproblem ist, das ist völlig wahr, darum wahr, weil die
Welt durch eiue frei wirkende Urfache von Anbeginn darauf angelegt
ist. Gerade die Leidenschaftlichkeit, mit der der Anarchismus den

Gegenfatz zwischen einem persönlichen, bewußten Geist und dem
starren, ungeformten Stoff aufs äußerste verschärft, gerade sein
heldenmütiger Glaube an den schließlicheu Sieg des Geistes muß
ihn dazu führen, in feinem Lebensprinzip den höheren Sinn, den
Zweck der ganzen Welt zu erblicken.

Der Anarchismus läßt alles darauf ankommen, daß aristokratische

Heldenseelen in lebendigem Verkehr allen, die sie berühren,
Leidenschaft, Sehnsucht nach Freiheit einflößen. Nur darin liegt für
ihn die Rechtfertigung des Lebens, die Gewähr des Fortschritts. Es
ist schwer zu sagen, was er prinzipiell gegen die Weltanschauung
einwenden kann, die die ganze Welt und ihre Entwicklung auf die
Wechselwirkung zwischen der lebendigen göttlichen Persönlichkeit und
den Seelen zurückführt, die sich in freier Hingabe so von ihr
bestimmen lassen, daß ihr Leben eine bewußte, persönliche Tat wird.
Hier erst liegt das Problem, das sich durch den ganzen Anarchismus
hindurchzieht, in voller Klarheit vor uns. Hier erst kann die
Entscheidung fallen. Du oder Gott. Entweder oder. Der Anarchismus

vernichtet mit unbarmherziger Hand alles, was in das
Verhältnis zwischen „Du und Gott" etwas Unfreies hineinbringt. Er
fegt die letzten Spuren des Gesetzes aus dem Glauben weg. Aber
damit läßt er noch ganz anders gebieterisch die bange Frage wieder
aufleben, „Du oder Gott?" Kommt es auf Dich oder auf Ihn an?
Wann bist Du mehr Du, wann bist Du Du selbst, ein starker, reiner
Wille, wenn Du es auf Dich abstellst, oder auf Ihn? Wird in die

ewig unfreie Welt ein Strahl von Freiheit leuchten, weil Du Dich

zur Freiheit aufraffst, oder ist das Streben nach Freiheit in Dir ein

Strahl der lebendigen Persönlichkeit, die ihre Freiheit der Welt
vermitteln will? Das Christentum stellt der Paradoxic des Anarchismus
eine noch höhere Paradoxic entgegen. Beim leidenschaftlichen Willen,
das Ich voll zu entfalten, bringt cs der Anarchismus noch nicht

zur höchsten Freiheit. Das Christentum macht das Ich frei, indem
es Gott in ihm herrschen läßt. Wir werden um so selbständiger, je

mehr wir in Gott einwachsen, weil Gott die weltüberwindende Freiheit

ist.
Die Religion eröffnet dem Blicke des Anarchismus ein

wunderbares, weites Gebiet, das ihn zu wilden Fahrten locken sollte,
wie die hohe See das sturmfeste Schifs. Die ganze Welt wird zum
Wagnis, Gott stellt es darauf ab, ob die Menschen es mit ihm
wagen wollen. Ob sie sich an der großen Empörung beteiligen wollen

gegen alles Unechte, Ungerechte, gegen das, was sie hemmt, gegen



— 247^ —

das einige'Ich vor allem, seine Schranken, seine ganze Kleinlichkeit.
Mehr kann die Religion nicht entgegenkommen. Sie kann
nicht darauf verzichten, das Ich zu zerschlagen, weil es nur
uni Kiefen Preis groß werden kann, Sie kann nicht
aufhören, Gottes Glut in das Menschenherz zu gießen, weil nur dann
das Ich in ganz heiliger Leidenschaft aufflammt. Christentum und
Anarchismus machen die Welt zur Tragödie. Beide wollen ohne Abzug

die Tragik erleben, beide verachten mit wahrhaft vornehmer
Gesinnung eine banale Lösung, die nicht der ganzen Spannung der
Tragödie entspricht. Ich halte die christliche Lösung darum für die
erhabenere, weil sie den Ernst der Tragödie noch ganz anders
erleben läßt als der Anarchismus. Es steigt hoher, weil es den Mut
gehabt hat, noch tiefer hinunterzusteigen rn die ganze 'Hölle, die das
Ich mit ihrem Bann belegt und seine Sehnsucht lähmt^).

Eine Berührung mit dem Anarchismus schärft den Blick für
die schwersten Konflikte und Entscheidungen unseres Daseins. Er ist
eine der Bewegungen, die aus einer Welt des Schmutzes, der Not
und Gemeinheit zur Höhe streben. Die vorwärts treibende Leidenschaft

läßt er uns, wie keine andere Strömung, erleben. Aber
gerade indem er uns anfacht, läßt er uns auch qualvoll alles
erleben, was diefem Drang zur Höhe hemmend entgegensteht. Er reißt
uns mit; aber indem er uns mitreißt, treibt er uns noch über sich

hinaus — aus Treue zu seinem großen Wefen.
^ Das Gesetz ist ein Führer zu Christo gewesen." Eine ganze
Periode der Weltgeschichte steht mit allen ihren religiösen Kämpfen
und Reformationen in diesem Zeichen. Ewig kämpft in ihr die
Religion mit ihren eigenen Verknöcherungen und Entartungen. Sie
wird nie frei, fällt immer wieder in die alte Knechtschaft zurück,
weil sie von dieser Knechtschaft ausgeht und nicht den Mut zu einer
neuen, freien Stellungnahme sindet.

Vielleicht wird einmal die Stunde schlagen, da das Suchen nach
Gott im Zeichen nicht des Gesetzes und des Gegensatzes zum Gesetz,

sondern der Entfaltung alles dessen, was in uns nach Freiheit,
Unmittelbarkeit schreit, stehen wird. Vielleicht werden fich einmal Gottes
große, freie, suchende Seele und unsere ihn suchende, aber so oft durch

Sehr viel wertvolle, recht wenig beachtete Ansätze zu einem engen Bund
zwischen den großen Gedanken des Anarchismus, und einer lebendigen Religion
finden sich schon bei Proudhon und — hier allerdings noch weit über sich hinausweisend

— bei Tolstoi. Den grandiosesten Einblick in die psychologische Notwendigkeit,

die den Menschen zum Glauben an eine schöpferische, persönliche Weltleitung
führt, je mehr er selber nach absoluter Selbsttätigkeit strebt und sie erreicht, finden
wir bei Fichte. Je autonomer der Mensch ist, desto mehr wächst er in Gott hinein.
Von Fichte aus, der vom Anarchismus leider viel zu wenig beachtet wird, könnte
man zu einer wirklich großen Stellungnahme und zu einem tiefen gegenseitigen
Verständnis gelangen. Sofern man nicht lieber den Boden des Evangeliums wählt.
Aber das Einfachste ist immer das Schwerste



— 248 —

Formen, Kram und Flitter irre geleitete Seele zu reiner Gemeinschaft
finden. Dann wird auch der Anarchismus, nicht nur das Gesetz, ein
„Führer zu Christus" gewesen sein.

Sur Llniiidrung in Sie anarelMizcde Literatur.
Der wesentliche Zweck, den sich ein Aufsatz über den Anarchismus setzen

muß, ist, mit einigen Schablonen und Vorurteilen aufzuräumen und beim Leser
den Wunsch zu wecken, selber mit dieser so anregenden, bedeutsamen Strömung in
Kontakt zu treten. Ich gebe hier einige Literatur an und greife dabei die Werke
heraus, die keine „Bücher" sind, sondern lebendige Zeugnisse und selber ein Stück
Leben.

Der erste Rat, den man hier jedem, der sich für den Anarchismus interessiert,

geben muß, ist, sich selber zu den Quellen zu wenden. Die meisten
Darstellungen, mögen sie für oder gegen den Anarchismus geschrieben sein, sind
tendenziös, dogmatisch und führen nicht in die Welt von Problemen, ungelösten
Aufgaben und Rätseln, welche der Anarchismus in sich birgt. Das tun nur die
Anarchisten selber; wenn man sie zu lesen versteht. Auch Sombarts geistreich sein
wollende Darstellung in seiner „Sozialen Bewegung" macht hier keine Ausnahme,
Es ist eine ästhetisterende Betrachtung ohne Sinn für den herben ethischen Kern,
die leidenschaftliche sittliche Kraft, die hier vorhanden sind.

Auch die sozialdemokratische Kritik ist oft tendenziös und dogmatisch. Womit
ich nicht sagen will, daß man nicht viel aus ihr lernen kann — zur Kenntnis der
Schwächen des Anarchismus, aber freilich auch der Mängel der orthodoxen
Sozialdemokratie, Dem, der sich mit den hier liegenden Problemen ernsthaft abgeben
will, muß man vor allem Proudhon empfehlen, dann wieder Proudhon und nochmals

Proudhon, Jn herber, reiner Gestalt wird er da den ernsten Anarchismus
kennen lernen, der in schwerem Ringen gegen allen engherzigen Dogmatismus,
gegen die demokratische Fäulnis und gegen seine eigenen Entartungen kämpft.
Wir sehen hier den Anarchismus, der nicht in der Zersetzung und Auflösung,
sondern in einer tief begründeten Einheit sein Ziel erblickt. Gerade hier erlebt man,
was für eine positiv schaffende und neu aufbauende Kraft im Anarchismus stecken

kann, und wie er aller rein formalen, abstrakten Freiheit gegenüber sich von
Gedanken der engsten ökonomischen Solidarität hinreißen lassen kann.

Ich halte Proudhons Schriften für die beste Grundlage, von der aus
man eine weite Orientierung über die einschlägigen Probleme bekommen kann.
Man vergleiche nur die Proudhon'sche Gedankenwelt mit früheren anarchistischen
Lebensauffassungen. Etwa mit dem zersetzenden, nihilistischen Anarchismus
eines Stirner! Dann befindet man sich auf einmal mitten in den Problemen
und ist von der Gefahr geheilt, alles, was sich Anarchismus nennt, einseitig unter
eine Kategorie, eine Rubrik zu stellen. Wenn man durch Proudhon eine feste

Grundlage gewonnen hat, kann man weiteren Ausprägungen des anarchistischen
Ideals besser Rechnung tragen und sie besser kritisieren. Bakunins leidenschaftliche
Glut wird man in ihrer unendlich anregenden und zugleich zerstörenden Kraft
würdigen können. Seine Werke sind zur Kenntnis der Größe und der Schwäche
des Anarchismus von grundsätzlicher Bedeutung, Was für eine Welt der Leidenschaft

und des Trotzes liegt in seinem Knuto-germanischen Reich, Bakunin ist vor
allem eine erstklassige Quelle für die Kenntnis des Einflusses der anarchistischen
Gedankenwelt auf die Arbeiterbewegung, An der Lektüre seiner Werke wird es

klar, in welcher Art der Anarchismus die Arbeiterbewegung bestimmen mußte. Wie
er ihr seinen trotzigen Geist einhauchen mußte, ihr den Haß gegen alle Kompromisse,
den vollen Willen zur Selbständigkeit einflößen mußte.

Zu einem tieferen Eindringen in das Wesen und die ganze Entwicklung der
Arbeiterbewegung ist ein klares Erfassen des Gegensatzes zwischen Marx einerseits
und Proudhon und Bakunin anderseits unentbehrlich. Nur daraus werden uns
die Kämpfe, die der ganzen Entwicklung ihr Gepräge verliehen haben und jetzt noch
keineswegs abgeschlossen sind, verstandlich (vgl. Fritz Bruppacher: Marx und Ba-



— 249 -
kunin). Eine eigenartige Stellung nimmt Krapotkin ein. Er ist mit Proudhon
und Pelloutier eine der reinsten und ergreifendsten Gestalten der anarchistischen
Welt. Der Anarchismus ist bei ihm konkrete Wahrheit geworden. Der Fürst ist
auch als Freund und leidenschaftlicher Vorkämpfer der Massen, Aristokrat geblieben.
Aber sein Seelenadel äußert sich darin, daß er mehr wagt, mehr aufgibt und mehr
leidet als andere, um einen stärkeren Vorstoß zu machen. Seine Selbstbiographie
ist eine der besten Einführungen in die anarchistische Welt und seine grundsätzlichen
sozialphilosophischen Werke (Die gegenseitige Hilfe) sind eine gute Einführung in die
allgemeinen Grundlagen des Anarchismus.

Eigenartig ist die Stellung Guyaus, Seine Philosophie ist ein großer Versuch,

das ganze soziale Leben aus den Tiefen der Innerlichkeit abzuleiten und den
Nachweis zu führen, daß alles wahre soziale Dasein nur die Entfaltung eines
heroischen Triebes in der Persönlichkeit ist,

Tolstoi ist zu bekannt, als daß man hier mehr tun müßte als ihn anzuführen.
I. Matthieu.

Zst Sas Woher Ser llntersMaungsgaven
von LeSeulung?

Vergangenen Januar wurden einer Züricher Bierbrauerei im
Züricher „Tagblatt" 100 Fr. als Gabe an die Pflegeanstalt für
geistesschwache, bildungsunfähige Kinder in Uster und 200 Fr. als
folche an die Anstalt für Epileptische in Zürich verdankt. Aus der
gleichen Quelle flössen noch größere Beträge zu gunsten der Züricher
Ferienkolonie und der allgemeinen Kinderfürsorge.

Besonders die zuerst angeführten Schenkungen gaben mir nun
aber zu denken. Wenn man weiß, welch erschrecklicher Prozentsatz
gerade der Schwachsinnigen und Epileptischen anerkanntermaßen
unmittelbar und mittelbar von Trinkern abstammt und wie beim
Schwachsinn höheren Grades die Trunksucht als belastender Faktor
noch mehr beteiligt ist als beim Schwachsinn leichterer Art, so
kann einem die Tatsache, um die es sich hier handelt, nur höchst
merkwürdig und nicht als etwas Zufälliges vorkommen, nämlich:
Eine Brauerei fetzt'ein Getränk auf den Markt, das direkt und indirekt
eine schwerwiegende Mitursache ist am Schicksal unzähliger elender
Schwachsinniger und Epileptischer und nachträglich geht sie dann
hin und unterstützt durch ihre Wohltätigkeit den Kampf gegen dieses
Elend und vor allem also auch den Kampf gegen die Wurzeln
desselben! Welch grauenhafter Widerspruch und (Äreulus vitiosus!
Es fällt mir nicht ein, hier vom Alkoholismus im allgemeinen etwas
zu sagen; nur diese um es gelinde auszudrücken — charakterlose
Inkonsequenz muß doch höchst auffallen und darf nicht mit
Stillschweigen übergangen werden. Es ist kaum anzunehmen, daß der
betreffenden Brauerei die Unvereinbarkeit ihres Wirkens einerseits
für den Alkoholismus, jandrerseits wider ihn, verborgen sein konnte;
denn wie wäre sonst zu erklären, daß gerade die genannten zwei


	Der Anarchismus : die einzelnen Gebiete ; Zur Einführung in die anarchistische Literatur

