
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 5

Artikel: Der Anarchismus : ein Versuch

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133270

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 198 —

es der Missionsarbeit daran gelegen ist, die Sprüche und Gleichnisse
Jesn und den Gehalt der Bergpredigt vor allem über die herkömmlichen

dogmatischen Heilslehrèn zu stellen, und wenn die, welche
jetzt noch Heiden sind, das wahre Evangelium Jesu besser
verstehen sollten, a ls es bei unferer Christenheit bis jetzt der Fall
gewesen ist, dann bleibt der Welt viel Kampf und Leid erspart,
und verdient das Missionswerk allerdings auch angesichts der
Friedensbewegung als eine der bedeutendsten und herrlichsten
Erscheinungen guter Willenstat bewertet zu werden.

Otto Böschweiler.

»er Hnarcdismu5.
Lln Versuch.

«Wechselwirkung durch Freiheit ist der
positive Charakter der Gesellschaft."

Fichte (Bestimmung des Gelehrten).
„Herz und Geist müssen umgestaltet werden,

bevor sich die Sehnen zum Kampf
spannen und die Welt sich ändert."

Reclus (das anarchistische Ideal).
„Das Gesetz ist zwischen hineingekommen."

Paulus.
I.

Urteile und Vorurteile.
„Wir sind gewohnt, daß die Menschen

verhöhnen, was sie nicht verstehen."

Ein Aufsatz über deu Anarchismus muß gegenwärtig zum
größten Teil ein Kampf gegen Vorurteil, Schablone und Schlagwort

sein. Auch danu, wenn man, wie es hier der Fall ist, keineswegs

den Anarchismus verherrlichen will, sondern ganz einfach
vom Bestreben ausgeht, ihn objektiv und gerecht als Problem zu
bewerten und auf seine Bedeutung für die hentigen Lebensfragen
hinzuweisen. Wenn man die landläufige Beurteilung des Anarchismus
ins Auge faßt, sieht man bald, wie die Unfähigkeit, groß zu
schauen und tief zu blicken, auf die ganze Bewertung der
Lebensprobleme einen lähmenden Einfluß ausübt. Es fällt hier ganz
besonders stark und in peinlicher Weise auf, weil der Anarchismus
eine Erscheinung ist, die, wie kaum eine andere, den Sinn für die
Lebensfragen wecken, das Auge für die modernen Konflikte schärfen
sollte. Soll man sich hier durch Dogmen, philiströse Vorurteile
irreleiten lassen? Soll man nicht auch dem Werdenden, noch
Unfertigen, Problematischen seine Aufmerksamkeit schenken?



— 199 —

' Von hundert Menschen, die wir über das Wesen des
Anarchismus interpellieren, werden höchst wahrscheinlich über fünfzig
Prozent Anarchismus und Gewalttat gleichstellen, oder wenigstens
die Anwendung der Gewalt als notwendigen Bestandteil des
anarchistischen Programms bezeichnen. Sind wir so glücklich, unter
den Interpellierten einige „Gebildete" zu haben, so kann man mit
ziemlicher Sicherheit annehmen, daß wir allerhand über den
Anarchismus als „Zeichen der Dekadenz", „Symptom der Entartung"
hören werden. Vielleicht werden sogar Worte wie „Psychopathische
Verbrecher", „Soziale Neurotiker" fallen, Nnd hat es der Zufall
so gefügt, daß unsere hundert Auserwählten einige sozialistisch
Gesinnte in fich fassen, die mit der orthodoxen sozialistischen Literatur
etwas vertraut sind, da kann man wetten, was man will, daß
wir belehrt werden, im Anarchismus einen rückständigen
historischen Typus zu fehen, der direkt von der Bourgeoisphilosophic
des 18. Jahrhunderts abstammt und von der großindustriellen
Arbeiterbewegung desinitiv entwertet und überwunden worden ist.

Und damit wären wir fertig. Klipp und klar wäre das
Resultat unserer Interpellation: Der Anarchismus ist ein
pathologisches oder ganz rückständiges Phänomen. Er gehört ins Zuchthaus,

aufs Schaffott oder wenigstens ins Irrenhaus, in die Rumpelkammer

der Geschichte. Tritt er noch heute so auf, daß man ihn
praktisch weder in das eine noch in das andere weisen kann, so

bleibt nichts anderes übrig als ihn nicht zu beachten oder ihn,
wenn er stört und plagt, rücksichtslos zu bekämpfen. Und damit
Punktum.

Man wolle noch ein wenig warten, bevor man tatsächlich
dieses Punktum setzt. Vielleicht ist das Problem doch komplizierter,
vielleicht darf der Anarchismus seine Apologie führen. Auf alle
Fälle darf er verlangen, einmal ohne Vorurteil auf fein Wesen
geprüft und nach seinem Gewicht gewogen zu werden. Sehen wir
auch zn, ob bei diesen „Ketzern, Entarteten und Friedensstörern"
nicht manches zu finden ist, das beherzigenswert ist. Bisweilen
leistet sich die Geschichte den unziemlichen Spaß, Anregungen und
leitende Ideen einer ihrer großen Zeiten bei den sogenannten
Friedensstörern und Spielverderbern einer früheren Periode zu
holen.

Es fällt mir hier das Wort eines radikal a n t i anarchistischen
Sozialdemokraten ein. Wir hatten soeben nach einer heftigen
Auseinandersetzung zwischen Anarchisten und Sozialdemokraten das
Lokal des deutschen Arbeitervereins in Brüssel verlassen. Milder
Mondenglanz lag auf der Pracht der Altstadt. War es vielleicht
der Einfluß dieser zu großen historischen Betrachtungen einladenden
vergangenen Herrlichkeit? Mein Begleiter sagte: „Ja, wir
bekämpfen sie, müssen sie bekämpfen, und doch brauchen wir sie,
brauchen sie notwendig, — was wären wir ohne sie." Dieses Ge-



— 200 —

ständnis fällt mir ein im Moment, da ich ohne einseitige Parteinahme

für und wider auf die Bedeutung der Anarchie und ihrer
Probleme hinweisen möchte. Eine Strömung, welcher scharse, aber
ehrliche Gegner ihre Achtung nicht versagen, und das Existenzrecht

nicht absprechen können, muß auf eigentümliche Weise mir
den Lebensfragen der Zeit verwoben sein.

Wenn man über den Anarchismus schreiben will, kann man
den Kreis nicht weit genug ziehen. Man muß der Darstellung
eine ganz breite Basis geben. Nichts so Schiefes und so Irreführendes,

wie das, was man heute Anarchismus nennt, ganz zu
isolieren, rein für sich als besonderes Phänomen zu betrachten
und zn beurteilen. Dcr Anarchismus, seine großen und seine kleinen
Seiten, scine Kraft, sein Heldenmut, seine Schwächen, seine
Verbrechen, seine Torheiten hängen aufs engste mit der menschlichen
Psyche zusammen. Anarchismus studieren heißt: menschliche Seelenkunde

treiben, heißt einen Blick in die menschliche Seele tun, ihre
Sehnsucht nach Größe erleben und die Hemmungen empfinden,
die denr Drang nach Größe im Wege stehen und neben dem Reinsten
für das Gemeinste Raum lassen. Die Probleme und Konflikte des

Anarchismus sind Menschheitsprobleme und Menschheitskonslikte. Als
solche versuchen wir sie hier darzustellen und zu würdigen.

Damit ist uns auch dcr Weg angegeben, den wir bei diesem
Versuch einschlagen müssen. Wir verfolgen den Anarchismus bis
zu den Wurzeln, die er in der menschlichen Seele besitzt. Wir
möchten zeigen, wie sich das anarchistische Ideal aus dem menschlichen

Ringen nm Weltauffasfung und Lebenswert ergibt. Wir
möchten darstellen, wie es, von hier ausgehend, den Problemen,
auf deren Lösung man nur verzichten kann, wenn man sich selber
aufgibt, eine bestimmte, scharfe Fassung gibt, nnd darum auf das
R«cht Anspruch erheben darf, als Lebensauffassung und Lebensimpuls
bewertet zu werden.

II.

Voraussetzungen und Vorstufen.
„Nur ganz individuelles, ganz persönliches

Leben, kann uns aus dem Schlamm
erretten.

„Die Quelle des Fortschritts in der
Geschichte ist der einzelne Mensch. Wer immer
in der Geschichte förderlich gewesen, ist
zuerst Ketzer und Störefried in den
Personen der Ketzer liegt die Gewahr des
Fortschritts, und zwar die einzige Gewähr
desselben." Lagarde.

Wir gehen vom Nächstliegenden, Einfachsten aus. Jede bedeutende

geschichtliche Erscheinung besitzt tiefe Wurzeln im Seelenleben

des Einzelnen und im Gesamtleben des Menschengeschlechtes.



— 201 —

Psychologie und Geschichte zeigen uus Vorstufen, Keime dessen, was
man heute Anarchismus nennt.

Die Psychologie. Nicht die der Lehrbücher und Leitfäden,
auch nicht die der psycho-physiologischen Laboratorien. Ich meine
die Psychologie des temperamentvollen, nicht zum Sklaven der Form,
der offiziellen Wissenschaft, der Bureaukrutie gewordenen Menschen.

Jn jedem von uns steckt ein Stück Anarchist, in jedem, der
sich nicht durch Reglement und Paragraphen, durch ein von außen
aufgezwängtes Gesetz bestimmen und abstumpfen läßt. Diesem
„Anarchisten in uns" wird man vielleicht manch seltsamen Streich,
manche überspannte Handlung aufs Konto schreiben müssen, aber

man weiß auch, daß ohne ihn manche flotte, frische Tat nicht
geleistet worden, manches kühne Wagnis unterblieben wäre. Ohne
ihn wäre das Leben auf den Bahnen philiströser Ordnung verlaufen.
Nie ein Fehltritt, nie ein Schritt am Rande des Abgrundes, aber
auch nie ein wilder, stolzer Gang in die Höhe, nie steile, unbegangene
Wege, nie das Glück, einen Gipfel zu betreten, an dem die gebahnte
Straße der Ordnung korrekt und furchtsam vorbeigeht. Nichts
Anormales, aber auch nichts Uebernormales, Großes, Unmittelbares.

Es lebt in jedem Menschen der Trieb, etwas zu sein, etwas zu tun
und zu wagen, ohne daß ein Befehl es sagt, ohne daß das Gesetz

es verordnet. Und es lebt auch in jedem das Bewußtsein, daß sein

ganzer persönlicher Wert, sein wahres Ich unzertrennbar mit diesem

Drang verbundeu ist. Ohne daß sein unmittelbares, individuelles
Wesen dabei ist, ganz mitmacht, ganz in Liebe, Wagemut sich

hinreißen läßt, wird nichts Großes geschehen. Das untergeordnete Ich,
das Ich zweiter Klasse arbeitet, quält sich, leistet, weil es
vorgeschrieben ist. Das wahre, das erste, höhere Ich will „frei sein wie
Wind auf Bergen"; nur aus dem Quell der eigenen Begeisterung
und Initiative schäumen seine Taten empor.

Dieses Bewußtsein kann auch nicht durch das Gefühl verdrängt
werden, daß der Mensch, wenn er sich einmal von äußeren Stützen
frei macht, entgleisen, stürzen kann. Größe gibt es für uns nur um
den Preis großer Gefahren; wer hoch steigen will, muß am Abgrund
vorbei. Es hängt von ihm ab, ob sein Gang so sicher, seine Seele
so unerschütterlich ist, daß ihm an den Abgründen nicht schwindelt,
und er ruhig, fest der Höhe zuwandert.

Dies wären die allgemeinen psychologischen Wurzeln des
Anarchismus. Er wendet fich an diesen bei jedem charakter- und
temperamentvollen Menschen vorhandenen Trieb, das Gute ohne jeden
Zwang von außen zu tun, und das zu verachten, was nur dem

Reglement, der Ordnung zuliebe geschieht. Er wendet sich an ihn,
um ihn zur Seele des ganzen Lebens, des persönlichen, wie des

sozialen zu machen.
Des sozialen Lebens. Es liegt auf der Hand, daß dieser

Drang, spontan etwas zu sein und zu tun, bald die Sphäre des



— 202 -
persönlichen Daseins überschreitet. Er treibt ins Leben, in die Welt
hinaus, er verlangt nach weiteren Gebieten, er sucht die Menschen
auf, er will gemeinsame Betätigung, er wird sozial, die sprudelnde
Quelle sucht das Weite.

Dies ist ein Punkt, den man felten in seiner Bedeutung würdigt,

und der zum Verständnis des Anarchismus von prinzipieller
Bedeutung ist. Das vornehmste landläufige Dogma über den
Anarchismus lautet: „Anarchismus gleich brutalem, rücksichtslosem
Egoismus." Damit verkennt man nicht nur das Wesen des Anarchismus,

von dem wir im übrigen später zu reden haben, sondern
versperrt sich das Verständnis für große, tiefe Seiten des menschlichen

Seelenlebens, für alle Vorstufen des Anarchismus. Der
spontane Trieb, von dem wir soeben sprachen, und der neben vielem
andern zur Ausrüstung des Menschen gehört, dieser Trieb, ohne
nach Paragraph, Reglement, Gesetz zu fragen, etwas zu tun, weil
man es für richtig hält, kann zur Seele einer Gemeinschaft

werden^). Er muß es sogar, aus Achtung vor sich selber,
aus Treue zu seinem Wesen,

Man kann sogar sagen: je reiner, kräftiger er ist, desto mehr
wird er sich entfalten. Ein überschäumendes, reines Gefühl von
persönlicher Kraft, Wagemut und Initiative wird sich nicht nur
mitteilen können, sondern sich mitteilen wollen, und das ganze
soziale Leben aufsuchen, wie das sturmfeste Schiff nach der hohen
See strebt.

Es fällt uns fchwer, auch nur an die Möglichkeit davon zu
glauben, weil wir teilweise in einer ganz anderen Anschauungssphäre

leben, und weil unsere Erziehungsmethoden — ich meine hier
Erziehung im weitesten Sinne, zum Bürger, Arbeiter, Mitglied
unserer ganzen Gesellschaftsordnung — auf anderen Voraussetzungen
beruhen, sich ein anderes Ziel stecken.

Ein angeblich von Natur egoistisches Wesen, durch eine Art
von Dressur zu einem Minimum von sozialen Leistungen und,
Wenns hoch kommt, von. sozialer Gesinnung, zu bringen, das ist
leider vielfach das Ziel. Jn den Dienst dieses Ideals stellen sich

oft Schule und Staat, Bureau und Verein, Familie und Gesellschaft.
Daß dabei die Stufe einer höheren Dressur nicht überschritten
wird, versteht sich ohne weiteres. Desgleichen auch, daß so oft
die gefunden, lebensfähigen Elemente voller Initiative und
Tatkraft sich dagegen aufbäumen.

') Klassische, allgemeine'Ausführungen hierüber vor allem bei Guyau „IZssa,i
à'une morst« säQ8 ssrictioiHni «bliAàtiuir" und „Irrsligion às I'avsriir". Die
spezifisch anarchistische Ausgestaltung dieses Gedankens, wie sie vor allem Proudhon,
Krapotkin und Bakunin gegeben haben, werden wir an Ort und Stelle kennen
lernen. Viel wertvolles Material über die Vorstufen des modernen Anarchismus
und ganz allgemein über die Bedeutung der freien Gruppierung bei Krapotkin „Die
gegenseitige Hilfe" und „Der Anarchismus und die moderne Wissenschaft,



— 203 —

Dadurch wird der Blick von gewissen Grundtatsachen des
Lebens abgelenkt, die bei der sozialen Erziehungsarbeit mindestens
ebenso stark berücksichtigt werden sollten, wie die Wahrheit, daß
Natürliche antisoziale Triebe zu zähmen sind. Und doch sind das
Leben und die Geschichte da, um uns noch ganz anderes zu lehren.
Großes und Echtes geschieht nur da, wo von einem frischen, freien
Gemeinschaftsleben die Anregung ausgeht, nicht von etwas
Mechanischem, Unpersönlichem, Angelerntem. Man mag die Geschichte
aufschlagen, wo man will. Bei keiner ihrer großen Zeiten, ihrer
echten Schöpfungen wird man einen bestimmten Zug vermissen,
nämlich, daß ein starker, kühner, unter Umständen revolutionärer
Geist eine Gemeinschaft so zu beseelen, so anzuspornen vermochte,
daß jedes einzelne Glied darin etwas Urpersönliches, Ureigenes
erkannte, und doch etwas, das es weit über fich selbst hinausriß ^).

Freie Hingabe des Selbst an etwas, das das Selbst weit
übersteigt, das aber von ihm nicht als etwas Fremdes, ihm
Aufgedrängtes, sondern als höchste Entfaltung, höchste Steigerung des

eigenen Wesens empfunden wird, das ist das Kennzeichen.
Man wundert sich oft, warum in solchen Zeiten der Einzelne

fo viel zu leiden, zu opfern vermag und sncht die Lösung des

Rätsels darin, daß ihm ein ganz hohes, überschwängliches Ziel
gesteckt wird, im. Vergleich zu welchem das Ich, seine Leiden,
Sorgen verschwinden. Sehr richtig. Aber man wolle dabei nicht
vergessen, daß dieses Ziel auch derart ist, daß es alle Kräfte, alle
Hingabe, alle Freude zu kämpfen, zu leiden im Ich entfalten kann,
well es das Ich nicht mechanisiert und einengt, sondern es steigert
und zur höchsten Entfaltung bringt^).

So tragen die schöpferischen Zeiten der Geschichte einen, ich

will nicht sagen, „anarchistischen" Charakter, aber einen Charakter,
der uns wenigstens zum Verständnis des Anarchismus sehr
willkommene Hilfe bieten kann. Wie sich von den großen Menschen
behaupten läßt, daß sie in irgend einer Hinsicht ihrer Zeit und
ihren Ordnungen, Gesetzen und Mächten gegenüber Anarchisten sind,
so läßt sich von den großen Bewegungen der Gefchichte fugen, daß
sie ein gut Stück Anarchismus enthalten. Nicht, weil sie gefetzlos,
zuchtlos, haltlos sind, sondern weil die Einheit frei von
äußerem Zwang ist, ja fich dagegen aufbäumt, um desto kraftvoller
wirken zu können. Es gibt keine kraftvolle Bewegung der Geschichte,
deren Verhältnis zu den bestehenden Ordnungen, zu den offiziellen

') Beispiele lassen sich aus den verschiedensten Gebieten anführen. Die
vornehmsten bieten wohl die ersten christlichen Gemeinschaften und die großen Renaissancen

des Christentums, Aus ganz andern Sphären ließen sich verschiedene

Erhebungen und Befreiungskriege anführen, die Erhebung der Niederlande, Preußens
Erhebung, die französischen Revolutionsheere. Ferner die heroischen Anfänge der
Arbeiterbewegung, der gewerkschaftlichen und genossenschaftlichen Organisation.

2> Prachtvolle Ausführungen dieses Gedankens bei Sorel, „KMsxioris sur
lu violsnoe".



— 204 —

Werten nicht stark „anarchistisch" gewesen wäre. Man empfand
eine neue Wahrheit als die Wahrheit, und daraus ergab sich
das welthistorische Recht, den zeitgenössischen Ordnungen seine
Achtung zu versagen oder sie zu stürzen, nicht um zuchtlos zu sein,
sondern weil man einen stärkeren, persönlichen Halt suchte.

Jedenfalls, und damit seien diese allgemeinen Vorbemerkungen
geschlossen, gibt uns die Geschichte zahlreiche Beispiele dafür, daß
freie, zwanglose Vereinbarung Großes hervorbringen kann,
und daß Kasernengeist und äußerer Zwang unfähig sind, Echtes
Bleibendes zu fchaffen. Die Frage ist nur, ob solche Zeiten, solche
Erscheinungen wie ein Lichtstrahl in dunkler Nacht dazu da
sind, ein Leben, das zum großen Teil im Zeichen des Zwanges,
des äußeren Gesetzes steht, noch düsterer, verdammungswürdiger
erscheinen zu lassen?

Oder läßt sich das ganze Leben auf diese freie Grundlage
stellen?

III.

Das crnarchistiche Ideal.
„Sei stark, echt und groß in allen deinen

Taten. Sei du selber, entwickle dein Leben
nach allen Richtungen, Sei so reich an
Energie, wie möglich, Ringe, kämpfe, brauche
deine Kraft, ohne zu markten, wage, ohne
zu feilschen, sobald es sich um etwas wahres
und edles handelt. Sei eins mit den
Massen, lebe für sie und leide für sie. Was
auch kommen mag, dann schlagen mit deinem
Herzen die Herzen, die du schätzest und
liebest, harmonisch zusammen, Guyau,

Soll man kurz und bündig das Wesen des eigentlichen
Anarchismus im Gegensatz zu den Erscheinungen, die im persönlichen
und sozialen Leben seine Vorstufen bilden, charakterisieren, so ließe
sich sagen: der Anarchismus bejaht die Frage, mit der wir den
vorhergehenden Abschnitt schlössen. Er lebt des Glaubens, daß sich
ein gesundes soziales ^Dasein auf persönlicher' Initiative und freier
Vereinbarung aufbauen läßt, ohne daß Zwang, Maßregeln, abstrakte
äußere Normen dazu nötig seien. Er rafft alles zufammen, was
uns die Psychologie und die Geschichte von der Macht und Leistungsfähigkeit

der persönlichen Initiative, der freien Vereinbarung lehrt.
Er systematisiert und steigert, was ihm die Erfahrung an Material
liefert, zu einem vielleicht sehr einseitigen, aber grandios einseitigen
Glauben. Es wird die Folgerung gezogen, daß das ganze Leben
einmal den Charakter einer freien persönlichen Entscheidung tragen
kann.

Kleinere oder größere freie Gruppierungen sollen an die Stelle
der Gebilde treten, die im Zeichen des Gefetzes, des Zwanges oder



— 205 ^
gar der Gewalt stehen. Und diese Gruppierungen sollen Einheiten
sein, bei denen jedes Mitglied aus freien Stücken, ans Liebe,, Treue,
Hingabe seine beste Kraft opfert, um den gemeinsamen Geist zu
fördern, der hier herrschen foll. Das ganze Leben soll den Charakter
einer bewußten Tat erhalten. Alle Handlungen, bei denen etwas
Mechanisches, irgend ein Gehorsam aus bloßem Zwang mitspielt,
sind hier verpönt. Heimatberechtigt sind nur Lebensformen, die
ganz reinen Motiven ihren Ursprung verdanken. Es wird nichts
zugelassen, was nicht den Stempel des Erlebten, Persönlichen an
sich trägt und auf andere anders als perfönlichkeitsbildend wirken
könnte. Damit wird dem ganzen Dasein cin aristokratisches
Gepräge verliehen; soll doch dieses ganze Dasein aus einer ganz reinen
Quelle fließen. Das Leben erhält einen heroischen Charakter, denn
eine mächtige Innerlichkeit soll es beherrschen und nach ihrem
Bild umschaffen können. Der Zug geht von innen nach außen.
Der Geist soll herrschen, der Stoff sich fügen. Die Welt foll
Reflex heroischer Seelen sein. Damit wird der Anarchismus
Weltanschauung und Weltprogramm. Er geht aufs Ganze, Er stützt
sich auf unbestreitbare Tatsachen der individuellen Psychologie und
des sozialen Lebens und wendet, was sich daraus ergibt, auf
die ganze Welt an. Das Gesamtleben der Menschheit soll einmal
auf die Höhe eines geistigen Daseins erhoben werden, das ganz
im Zeichen des Persönlichen steht, aus dem alles grob Naturhafte,
Mechanische ausgemerzt wird: die menschlichen Energien, die auf
falsche Bahnen geleitet werden oder der Verrohung anheimfallen,
sollen sich zur freien, gemeinsamen Aktion zusammenschließen.
„Freiwillige vor!", wird zur Weltparole. Und damit erst wird die
Menschheit der Welt den Charakter geben, den sie haben soll, den
Charakter einer ihrer Würde bewußten, geistigen Schöpfung.^)

Dies ist das allgemeine Wesen des Anarchismus. Im
Einzelnen, namentlich in den Fragen der Taktik, mögen die Ansichten
weit auseinandergehen. Aber zu welcher Methode man sich auch
bekennen mag, ob man wie Proudhon auf die Anwendung von
Gewalt verzichten will, ob man mit Tolstoi in der Anwendung
von Gewalt, auch gegen die Gewalt, den größten Irrtum erblickt,
oder ob man wie Krapotkin und Bakunin die Gewalt gegen die
Gewalt aufbietet.und an das revolutionäre Aufflammen der Leidenschaft

appelliert zur Vernichtung der brutalen Machtordnung, die
die Menschheit in Ketten schlagt, — das Ziel ist: Verdrängung

„Der Anarchismus erstrebt die höchste Entfaltung der menschlichen
Individualität; aber nur im Zusammenhang mit der völligen Entfaltung der freiwilligen
Gemeinschaft," Krapotkin,

„Wir müssen Tag und Nacht arbeiten, um cs dahin zu bringen, wie Menschen

mit Menschen zu leben, frei zu sein und frei zu machen," Bakunin,
„Nur das gemeinsame Leben aller ist das wahre Leben, nicht das einzelne

Leben eines jeden," Tolstoi,



206 —

einer Gefellschaftsordnung, welche sich auf Macht und Gewalt stützt,
welche von oben herab ihren Willen aufdrängt und die Einzelnen
zwingt, ihre Kraft in ihren Dienst zu stellen, sich ihrer Gerichtsbarkeit
zu fügen, ihre Kriege zu führen — Verdrängung dieser Gesellschaftsordnung

durch eine Gemeinschaft, die organisch aus dem Willen der
vielen herauswächst, und bei der die Freiheit nicht Zwangsprodukt
von oben her, sondern freie Entfaltung von unten her bedeutet.

Zwei Welten. Sagen wir es und betonen wir cs. Die
tatsächliche wirtschaftliche, soziale und politische Welt und das anarchistische

Ideal. Zwei Welten, zwischen denen der Kampf entbrannt
ist. Ein heftiger Kampf, der, was auch sein Ausgang fein möge,
zur Weltgeschichte gehört, und dessen Krisen ganzen Perioden der
Weltgeschichte einen besonders spannenden Charakter verleihen.

Dies ist heute der Fall.
Doch bevor wir uns den speziellen Problemen zuweuden, die

uns dcr heutige Anarchismus aufgibt, müssen wir noch einen Augenblick

bei der Betrachtung des anarchistischen Ideals im allgemeinen
verweilen. Wenn man sich einmal aller Schlagwörter, alles
philiströsen Glaubens an einen „gesunden, nüchternen, normalen
Realismus" entledigt hat, und sich zum Gedanken aufraffen kann, daß
die höchsten Werte dem Durchschnitt immer unmöglich, überspannt
vorkommen müssen, so liegt kein Grund vor, dem Anarchismus das
Recht zu verweigern, sich den Lebensauffassungen anzureihen, die
auf starke, begeisterungsfähige Naturen die größte Anziehungskraft
ausüben. Der Anarchismus ist wie einer der hohen Gipfel, die felten
rein und frei aus Nebel und Sturm emporragen. Aber die Stürme,
die darum brausen, die Wolken, die ihn bedecken, sollen uns nicht
hindern, von seiner Hoheit ergriffen zu werden, wenn er fich einmal

frei und klar vom Himmel abhebt.
Und daraus ergeben sich von selbst die weiteren Punkte, die

allgemein bei der Bewertung des Anarchismus in Betracht kommen.
Zum ersten: Der Anarchismus muß seinem ganzen Wesen

nach jedenfalls als starkes, notwendiges Ferment wirken. Er ist eine
beständige Reaktion gegen alles starre, offizielle Wesen. Er hält
dazu au, nur dem Wert und Größe zuzuschreiben, was unmittelbar
aus den Tiefen des Selbst sprudelt, dem, was nicht angelernt,
nachgemacht ist. Er vertritt das Recht dcr Persönlichkeit, des unmittelbaren

Lebens gegen alle Bureaukratie, offizielle Einengung. Auf
alleu Gebieten, in Schule und Staat, in Gesellschaft und Eheleben.
Er ist ein beständiges Mahnwort nicht einer äußeren Ordnung zuliebe,
die frische Quelle des Lebens einzudämmen. Er richtet einen höheren
Gerichtshof ein, vor dem alle Gebilde sich zu verantworten haben und
der Maßstab des Existenzrechtes heiß hier: Wahrheit, Echtheit, unmittelbares

Empfinden, Taten, die den Stempel der Persönlichkeit an sich tragen.
Er ist eine beständige Kritik und eine notwendige,

unentbehrliche Kritik. Spiclvcrdcrbcr uud Störcfried, das ist cr gewiß,



>- 207 —

aber so lange die Menschheit nicht aufhört, die Ruhe auf Kosten
der Größe und der Spannung zu suchen, sind solche Spielverderber
nötig. So lange die Menschen sich so leicht mit äußeren Ordnungen
begnügen, ist es nötig, daß sie in qualvoller Art auf die ganze
Erbärmlichkeit dieser Stützen hingewiesen werden.

Und so lange die Menschen sich aus Feigheit uud Behaglichkeit

Ordnungen und Gesetze aufzwingen lassen, die etwas Mechanisches,
Unpersönliches an sich tragen, ist es nötig, daß dieser Protest des
Persönlichen, Schöpferischen nicht verstumme, daß er nötigenfalls
zur Revolution werde. Die Geschichte der Menschheit ist der Kampf
zwischen einer schöpferischen Kraft, die in der Welt auf das Bewußte,
Persönliche hinstrebt, alles Aeußere nur als ein Symbol einer
inneren geistigen Welt benützt, uud dcm Widerstand, welchen dcr träge
Stoff diefem Willen entgegensetzt.

Und darum ist, soweit wir blicken können, nicht abzusehen, wie
die Menschheit sich weiterbewegen könnte, ohne daß die revolutionäre
Energie schroff, oft rücksichtslos und stürmisch diesen trägen Widerstand,

diese Rückständigkeit bricht.
Der Anarchismus ift die akute Form dieser Revolution. Jn

seinem Ideal liegt die Gewähr, daß die Menschheit nicht so bald
den Kampf um ihre höchsten persönlichen Werte aufgeben wird. Auch,
oder gerade, wenn der stärkste Widerstand zu brechen ist. Und damit
komme ich auf den zweiten wesentlichen Punkt, der sich aus dem
Wesen des anarchistischen Ideals ergibt, wie ich es hier zu charakterisieren

suchte, und der ganz allgemein bei der Bewertung des
Anarchismus in Frage kommt. Zu diesem Widerstand und seinen
Trägern rechne ich nicht nur die Trägheit der Massen, den Sklavensinn,

die brutalen Gewalten, die unser Leben beherrschen. Ich rechne
dazu in erster Linie die Gestalten, welche das anarchistische Ideal
annimmt oder annehmen kann.

Der Anarchismus ist wie alle hohen Werte den ärgsten
Entstellungen ausgesetzt. Es ist klar, daß dieses Ideal, welches alles
auf persönliche Entscheidung, persönliche Initiative abstellt,
allen Ausartungen der Selbstsucht, aller Degeneration und allen
Psychosen der Individualität ausgesetzt ist. Das Ich ist souverän, es

hängt von der Beschaffenheit des Ich ab, ob es diese königliche
Stellung mit Würde und Zucht behaupten kann, oder ob es dem
Rohesten in sich die Zügel schießen lassen wird. Soll es schöpferisch
gestalten und bauen oder zersetzen, zerstören? Soll es das Leben
steigern oder vernichten?

Es kommt wesentlich darauf an, ob die Freiheit und völlige
Selbständigkeit, die man hier erstrebt, im Ich selber die stärkste
Grundlage hat, oder ob der Anarchismus in den Fehler der meisten
Revolutionsparteien verfällt, im bloßen Brechen äußerer Schranken
die Befreiung zu sehen, statt von innen her die Welt zum Gebiete
der Freiheit zu machen. So erklärt sich die sonst seltsame, so wenig ver-



— 208 —

standen« und so einseitig gedeutete Tatsache, daß der Anarchismus
das Gebiet der Entartungen des Jchbewußtseins, der unsinnigsten
Anwendung von Gewalt und brutaler Kraft ist. Ich werde nachher
zn zeigen suchen, wie gerade der moderne Anarchismus hier die
akutesten Konflikte aufweist, weil er in engstem Zusammenhang mit
der heutigen Krise der Persönlichkeit steht, die neben einem echten,
frischen Drang nach persönlichem Leben die ärgsten und tollsten
Auswüchse des Individualismus aufweist: es kommt hier darauf
an, zu konstatieren, wie sich die Gefahr aus der ganzen Art des
anarchistischen Ideals, feiner ganzen Auffassung ergibt.

Der Anarchismus teilt hier das Schicksal der höchsten Lebenswerte,

Es gehört zur tiefsten Tragik des Lebens, daß das Beste
gegen das Gemeinste und Roheste zu kämpfen hat. Und zwar gilt
der Kampf nicht nur dem Widerstand, der dem Größten von außen her
kommt, nicht nur dem Widerstand, den ihm die entthronten Werte
entgegenbringen; der heißeste Kampf entbrennt da, wo dcr höchste
Wert mit seinen eigenen Verunstaltungen zu ringen hat.

So eröffnet uns der Anarchismus gerade wegen der Größe
feines Ideals und des schroffen Gegensatzes, der auch bei ihm zwischen
Ideal und Abfall vom Ideal vorhanden ist, den tiefsten Blick in die
menschliche Psychologie und ihre qualvollen Konflikte. Wie wenige
historische Erscheinungen und Lebensanschauungen stellt er uns vor
die Frage: Kann der Mensch das Höchste verwirklichen, ohne daß
das Höchste sür ihn zum Fall wird? Daher unser Recht, ihn, wie
wirres szmtmn versuchen, als Menschheitsproblem zu bewerten.

Dies wären die Gesichtspunkte, die ganz allgemein bei der
Beurteilung des Anarchismus in Frage kommen, und ohne die
man bei der Betrachtung der speziellen Probleme leicht einseitig
verfahren und in die Irre gehen kann,

IV.

Dcr Anarchismus und die moderne Kultur.
„Die Lage des Volkes kann nur

gebessert werden, wenn Arbeiter und
Angehörige der besitzenden Klassen verstehen, daß
sie, wenn sie wirklich ihren leidenden Brüdern

Hilfe bringen wollen, bereit sein müssen,
ihr Leben völlig umzugestalten, auf ihre
liebsten Gewohnheiten zu verzichten, den
bestehenden Mächten nnd Ordnungen den
Krieg zu erklären, den Kampf mit sich selber
aufzunehmen und die Verfolgung zu
erdulden." Tolstoi.

Es hängt mit der Eigenart des anarchistischen Ideals zusammen,

daß es in der ganzen Entwicklung des Menschengeschlechts
überhaupt als Ferment, als Reaktion mitwirkt, aber zu bestimmten
Zettelt stärker hervortritt uud eiue besonders scharfe Gestalt an-



— 209 —

nimmt. Die psychologischen und historischen Voraussetzungen, von
denen wir am Anfang sprachen, bilden den Unterbau eines kühnen,
eigenartigen Baus. Es gibt Zeiten, die durch ihren besonderen
Charakter, durch die Probleme, an denen sie arbeiten, durch die
Konflikte, die sie zu lösen haben, die anarchistische Lebensauffassung zu
einem stärkeren Hervortreten, zu einer klaren, unmißverständlichen
Stellungnahme veranlassen. Was unbewußt schlummert, wird wach
und lebendig, was unklar gärt, nimmt feste Umrisse an. Die Sehnsucht

nach Freiheit und persönlichem Leben wird provoziert, sie
antwortet mit ihrem Manifest nnd mit der Kriegserklärung an die
Welt, welche Unterdrückung und Roheit duldet und sich ins Zeichen
des Mechanischen, Autoritären stellt.

Jn einer solchen Zeit leben wir. Darum ist der Anarchismus
ein Faktor, der bei der Bewertung der heutigen Welt in allererster
Linie in Betracht kommt. Von ihm abstrahieren heißt ein verkehrtes
Bild der Zeit bekommen. Der moderne Anarchismus hängt
mit der ganzen Zeit, mit ihren Kämpfen, ihrer Not, mit ihrer
ganzen Sehnsucht nach neuen Werten zufammen. Die Beziehungen
find sehr eng. Nur sind sie komplizierter, als es gewöhnlich,
angenommen wird, sei es von Gegnern, fei es von Anhängern des

Anarchismus.
Es ist zunächst einleuchtend, daß die moderne Zeit durch die

ganze Art, wie sie die Probleme aufrollt, den Anarchismus zu einer
klaren, scharfen Stellungnahme veranlassen muß. Wir leben in
einer der großen Uebergangszeiten der Geschichte. Wir sind ein
Zeitalter der Kritik, der Besinnung. Wir künden Verträge, die
Jahrtausende bestanden haben, und schließen neue Bündnisse. Wir
suchen nach den Grundlagen, auf die man eine neue Welt stützen
könnte, Wir sehnen uns nach Werten, die dem Leben einen tieferen
Gehalt, Echtheit, Wahrheit geben können. Darum scheuen wir uns
heute nicht, radikal zu verfahren. Jn dem, was ängstlichen Gemütern
übereilt, überspannt vorkommt, steckt vielfach, wenn auch
unbewußt, das Gefühl, daß wir nicht nur für uns, sondern für
kommende Zeiten verantwortlich sind und die Grundlage so anlegen
müssen, daß man sie nicht bald wieder zu verlassen braucht, wenn
man ein wirklich neues, festes Gebäude drauf errichten will. So
darf in den modernen Wirren und Umgestaltungen auch die Strömung

nicht fehlen, die dazu anhält, dem Leben den Charakter einer
bewußten, originellen Tat zu geben.

Im Moment, da sich die Menschheit vor die Aufgabe gestellt
sieht, ihr ganzes Dasein so zu organisieren, daß es Ansprüchen und
Forderungen genügt, die bisher noch nicht erhoben wurden, ist die
Rückkehr zu den Tiefen der Innerlichkeit von nöten, muß als Sinn des
Lebens proklamiert werden, daß eine leidenschaftliche Innerlichkeit
Über das Aeußere herrschen soll, und daß alles Aeußere nur ein
Gleichnis ist. Wenn wir jetzt nicht in schärfster Form allem Mecha-



— 210 -
nischen, Unpersönlichen, den Krieg erklären, wird sich bei der
Neuordnung der sozialen und ökonomischen Verhältnisse, die das
große Problem der Neuzeit ist, etwas wahrhaft Freies, Spontanes
schwerlich als höchstes Prinzip durchsetzen, und die neue Welt wird
bald das Opfer der Schablone, des Bureankratismus und des autoritären

Dogmatismus werden.
Daher das Daseinsrecht des Anarchismus in der modernen

Welt. Darum ist auch seine Geschichte mit der ganzen Entwicklung der
modernen Welt aufs engste verwoben. Gehen wir genauer darauf ein.

Was wir den modernen Anarchismus nennen, ist zunächst nur
die konsequente, akute Entwicklung und Ausbildung von Gedanken
und Motiven, die überhaupt der modernen Kultur ihren bestimmten
Charakter geben. Jn der heutigen Welt steckt ein unbändiger Drang
nach freiem, persönlichem Leben. Gegen nichts bäumt sich der moderne
Menfch so auf, wie gegen Bevormundungsversuche. Was von außen,
von oben kommt, ist der Feind. Er ist keineswegs abgeneigt,
Probleme, Werte, Ideale anzuerkennen, die die Sphäre der Persönlichkeit

weit übersteigen, nur sollen sie sich vor dem Persönlichsten im
Menschen als echt und wahr legitimieren können. Sie müssen erlebt
werden können, fähig sein, persönliche Leidenschaft anzufachen,
Begeisterung zu wecken.

Daher ist die moderne Gefchichte eine Reihenfolge von
Unabhängigkeitserklärungen. Nicht nur auf politischem, sondern auch auf
sozialem, ethischem und religiösem Gebiet. Der moderne Mensch
kündet allen Mächten, die ihm etwas Fertiges, Gemachtes für alle
Zeit aufdrängen wollen. Er erwacht zum Bewußtfein seiner schöpferischen

Energie und duldet zwischen sich und dem Stoff, den er
gestalten will, kein starres Schema, das seinen Drang wieder einengt.
Er will der Welt den Charakter eines Problems erhalten. Er
will sich das Recht wahren, bei der Lösung des Problems das
gewichtige Wort zu sagen. Das Weltproblem wird zur Charakterfrage.
Die Welt ist die große Möglichkeit, und man will das volle Risiko
dieser Möglichkeit auf sich nehmen. Die Weltverantwortung wird
empfunden, wie es wohl selten der Fall gewesen. Das Leben wird
zur Tat, zum Wagnis, und man will sich das Recht zu schaffen
und zu wagen in keinerlei Art verkürzen lassen. Daher die Absage
an alle Ansichten, Dogmen, Lehren, Programme, welche die Welt und
die Stellungnahme zu ihr ein für allemal bestimmen, einem Schema,
einem Katechismus unterordnen, einer zum vorneherein bestimmten
Entwicklung unterstellen. Man will das völlige Risiko auf sich

nehmen und es auf die persönliche Initiative, die eigene Energie
und Charakterstärke ankommen lassen, ob es gelingt oder nicht.

Eine solche Zeit bietet dem anarchistischen Ferment einen
günstigen Boden. Jn der Tat besteht eine enge Verwandtschaft zwischen
manchen Hauptströmungen der modernen Zeit und dem, was wir
das moderne anarchistische Ideal nennen.



— 211 -
Es versteht sich von selbst, daß solche Strömungen heftige

Gärungen verursachen und zu Krisen und Konflikten führen müssen.
Sie rufeu starke Reaktionen hervor und müssen sich inmitten eines
wahren Chaos von Gegenströmungen, Anfeindungen und Entstellungen

behaupten.
Was dem Beobachter zunächst auffällt, ist die heftige Gegenwehr

aller Strömungen, welche in der Wahrung und Steigerung
starrer äußerer Autoritäten die Rettung erblicken. Alles, was in
der modernen Welt die Verlegung des Schwergewichts auf die
persönliche Verantwortung, die innere Entscheidung bezweckt, ruft die
Koalition aller Mächte hervor, die dem Leben um keinen Preis
seinen unmittelbaren Charakter wahren wollen und das einzige
Hell in einer beständigen Bevormundung, in der Herrschaft der
Gewalt erblicken. Daher in der modernen Welt der leidenschaftliche
Kampf zwischen den freiheitlichen Tendenzen und dem Ideal der
äußeren Disziplin, der Herrschaft der äußeren Machtmittel, wie
sie der jautoritäre Staatsgedanke, der Militarismus, der Kapitalismus
und starre Kirchenmächte vertreten.

Doch sind dies lange nicht die schlimmsten Kämpfe, die der
moderne Drang nach Freiheit und Persönlichkeit durchmachen muß.
Viel ärger und gefährlicher als feine direkten Gegner find die
Verunstaltungen und Entstellungen seines eigenen Wesens. Seit der Stunde,
da sie auf den Plan traten, sind die großen Leitgedanken der modernen

Welt, Persönlichkeit, Selbständigkeit, das Opfer zahlloser, oft
gemeiner, schmutziger Entstellungen gewesen. Je zentraler ihre Bedeutung

ist, desto mehr hat man sich ihrer bemächtigt, um sie in kleinlicher

Absicht zu mißbrauchen, oder sie in einer Form zu
vertreten, die der Größe des Inhalts nicht entspricht.

Wie wenig hat der Freiheitstrieb, der seit der Aufklärung
die Entwicklung zu bestimmen sucht, die Menschheit wirklich befreit!
Und dabei denke ich keineswegs nur an den Widerstand, der noch
von den Mächten, die sich gegen das freiheitliche Ideal der
Aufklärungskultur sträuben, ausgeht. Noch viel schlimmer sind die
Mächte, die sich aus der Aufklärungskultur, im Zeichen ihres
Freiheitsideals gebildet haben, und die nun die Persönlichkeit entarten,
verflachen lassen oder sie unterdrücken.

Der politischen Freiheit oder dem, was wir politische Freiheit
nennen, steht die ökonomische Sklaverei gegenüber. Die Freiheit
der (Bourgeoisie, im Grunde die Freiheit der Produktion, des Handels
und Verkehrs, hat zur Kehrseite das unfreie Leben des Proletariats.
Ich brauche nur auf die Tatsachen hinzuweisen. Jeder weiß, daß
sie heute im Zentrum stehen, aber sie sind nur die akutesten
Symptome des ganz allgemeinen Mißstandes, daß unter dem Mantel
der Freiheit neue Tyrannen die Seele knechten und unfrei machen.
Wir haben heute eine Scheinkultur und zu dem Schein, mit dem man
uns blendet, gehört die Freiheit.



— 212 —

Was geleistet wird, foll nicht geleugnet oder irgendwie
verkürzt werden. An formaler Freiheit ist viel gewonnen worden.
Wir bewegen uns freier als in früheren Zeiten, dürfen in Dingen
mitreden, wo früher das Mitreden verpönt war und äußern frei
Ansichten, die uns früher auf den Scheiterhaufen gebracht hätten.
Aber wenn wir fragen, ob heute die Seele, die Persönlichkeit wirklich

frei ist, da dürfte es auch dem eifrigsten Anbeter der modernen
Freiheit fchwer fallen, mit einem freudigen, entschlossenen Ja zu
antworten.

Man wolle nur an die oft so brutale, so zynische Art denken,
wie auf allen Lebensgebieten lebendige, geistig hochstehende
Minoritäten von der numerischen Mehrheit überstimmt, unterdrückt, tyrannisiert

werden. Man denke an die fo furchtbare, kurzsichtige
Intoleranz, mit der oft freiheitliche Strömungen ihr Ideal, ihre
Dogmen, ihre Gesetze aufzwängen, man sehe, wie sie das, was ihre
in vielen Punkten veraltete und brüchige Lebensauffassung zu
ergänzen, zu revidieren sucht, mit der äußersten Schroffheit zu
unterdrücken suchen. Wer das heutige Parteiwesen nicht als Fessel
empfindet, die dem einzelnen oft furchtbar wenig Spielraum läßt,
und ihm nur die Wahl läßt, sich zu sügen oder beiseite gelassen
zu werden; wer auch inmitten unferer Demokratien nicht die
erdrückende Tyrannei der Mittelmäßigkeit, die Gewalt des Geldgeistes,
die Unterdrückung freier, ritterlicher, unmittelbarer Regungen durch
den Geist der kompakten Mehrheit, auch den Geist des normalen
Philistertums spürt, — nun, der vermöchte vielleicht in einem
mittelalterlichen Verließe frei zu atmen, wie auf Bergeshöhen ^).

Unsere Kultur ist eine Scheinkultur. Sie ist flach und
roh. Sie betet die Mittelmäßigkeit an oder verfällt in den Kultus
des Extravaganten, Ueberspannten. Neben einem steten Ueberhand-
nehmen der Banalität, der Phrase, des Schablonenhaften in
Ansichten, Lebenssormen, Ethischen und ästhetischen Urteilen haben wir
die Anbetung der brutalsten Aeußerungen der Persönlichkeit, den
Kultus der Macht, der dreinhauenden Faust. Die Persönlichkeit
liegt im Staub, wird in den Kot getreten, oder sie wird in den
Himmel erhoben da, wo sie es am allerwenigsten verdient. Jn beiden
Fällen ein klägliches Versagen beim Problem der Persönlichkeit,
Daher auch heute die ganz allgemeine Desorientierung und
Ratlosigkeit, daher die heftigen Reaktionen gegen diese Scheinkultur,
daher das Verzweifeln an den Leitgedanken, in deren Zeichen es zu
diesem Wirrwarr, zu dieser Ratlosigkeit kommt. Daher die Sehnsucht

nach der starken Faust, der kräftigen Autorität, dem äußeren
Halt. Man ist nahe daran, die Ideale zu verfluchen, die zu einer

Tolstoi (das Ende einer Welt). „Diese Lüge ist besonders verhängnisvoll,
weil sie die, die ihr anheimfallen, zu hochmütigen Sklaven macht. Diese „freien"
Menschen erinnern an die Gefangenen, die das Recht haben, ihre Wärter zu wählen
und sich dann einbilden, frei zu sein,"



— 213 —

solchen Zersetzung und Abschwächnng geführt, fich in das Gegenteil
umgewandelt haben.

Hier fetzt nun die Strömung ein, deren charakteristischer Ausdruck

der Anarchismus ist. Sic anerkennt die Notlage, gibt
das Fiasko zu. Man sucht nicht den Bankerott mit schönen Phrasen
zu verdecken, sondern gibt ihn unumwunden zu. Aber darum
verzweifelt man nicht, gibt nicht die Parole „Zurück!" aus. Der
Mut zum Vorwärts ist geblieben. Man will weiter. Man schrickt
nicht vor weiteren Kämpfen zurück. Man will sich nicht wieder
unter das alte Joch beugen, und noch weniger will man sich von
den neuen Tyrannen den Freiheitsglaubett nehmen lassen. Klassisch
drückt es ein Hauptvertreter, Jean Grave, aus: „Schablone und
falsche Freiheit find stärker gewesen als der Freiheitsdrang der
Menschheit, und nachdem man die alten Tyrannen verdrängt hat,
sind neue an ihre Stelle getreten, denen nun der Kampf gilt."

Damit haben wir die geschichtliche Stellung des modernen
Anarchismus gekennzeichnet. Er ist, kurz gesagt, ein großer Glaube
und ein kühnes Vorwärts. Im Moment, da eine Kultur an der
Freiheit gescheitert zu sein scheint, glaubt er weiter an eine Kultur
der Freiheit, wo die Selbständigkeit anders, tiefer begründet ist.
Er will vorwärts und will in den heutigen Wirren alles auf die
Entscheidung, die volle Selbstbestimmung abstellen. Er will vor
alleni den Strömungen, die aus der heutigen Zersetzung heraus eine
neue Welt fchaffen wollen, seine charaktervolle Seele einhauchen,
damit sie, frei von der Ansteckung der dekadenten Kultur, die nun
in die Brüche geht, um so tatkräftiger, am Bau einer anderen Welt
arbeiten können. Die welthistorische Bedeutung des Anarchismus
besteht darin, daß er im Moment, da eine Kultur an einem falschen
Persönlichkeits- und Freiheitsideal zu Grunde geht, am Persönlichkeitsideal

festhält und gleichwohl, scheinbar aller Erfahrung zum Trotz, alles
darauf abstellt. Durch eine weltgeschichtliche Paradoxic will er inmitten
der Reaktionen gegen die falsche Freiheit, die uns zersetzt, die Welt
durch noch mehr Freiheit aus ihrem Jammer erlösen. Er will
um keinen Preis das Moment des Bewußten, Persönlichen, Originellen

aufgeben. Weder im Kampf gegen die bisherigen Entstellungen,
noch im Kampf gegen alle Entstellungen, die er selber noch hervorrufen

wird^).

') Man muß vor allem das Werk Proudbons studieren, um zu begreifen,
wie sich aus dem Fiasko der Aufklärungskultur nicht nur die Sehnsucht nach einer
starken Autorität, die mit kräftiger Faust mehr Ordnung schafft, sondern der Drang
nach mehr persönlichem, spontanem Leben ergeben muß, „Das achtzehnte
Jahrhundert ist nur ein Scharmützel gewesen. Seine oberflächliche, leichtsinnige Kritik
konnte nicht triumphieren. Dazu brauchte es eines reineren, stärkeren Ideals",
Die Revolution hat keine positive soziale Organisation geschaffen, sondern wesentlich

zersetzt. Das ist die Stimmung, aus der der größte Anarchist einen neuen
Appell an alle spontanen und damit organisatorischen Kräfte der Menschen richtet.



— 214 -
So hält der Anarchismus in der modernen Welt mit voller

Konsequenz das Motiv des absoluten Wertes der Persönlichkeit
und Freiheit aufrecht. Er erhält damit der heutigen Welt die

ganze Spannung, die ganze weitertreibende Kraft dieses Gedankens,
wirft aber auch alles Problematische, noch Unklare, Gärende, das
fich an diesen Gedanken knüpft, in die Zeit hinein. Dies haben wir
nun auf den verschiedenen Gebieten zu sehen, I. Matthieu,

(Schluß folgt.)

«undscbau.
VolltSkauspleâlgten. Wir machen unsere Leser ans das Erscheinen

der im Titelblatt angezeigten Volks hanspredig ten aufmerksam. Diese
Predigten sind im letzten Winter nu acht auf einander folgenden Sonntagen

im Bolkshaus in Zürich gehalten worden. Sie wollten vor einem
weiteren Zuhörerkreis die Grundgedanken des religiösen Sozialismus
veranschaulichen. Losgelöst vom kirchlichen Rahmen wollen sie die
Hoffnung auf die Erneuerung der menschlichen Gesellschaft bezeugen.
Die große Beachtung, welche diese Predigten fanden, zeigte, daß sie einem

wahren Bedürfnis entsprachen. Sie find nun auf vielfachen Wunsch
gedruckt worden. Wir gedenken nächstens eine ausführlichere
Besprechung zu bringen, möchten fie aber gleich jetzt unsern Lesern

zur Beachtung empfehlen.

«ucbettiscb.
Ködert S«tt5kKicK. »er Menscd unci zeit! Nel. Eine Lcbensphilosophie ohne

Umwege, Beck'fche Verlagsbuchhandlung, München 1914.
Entsprechend den vielbesuchten Vorlesungen des Autors ist auch das

vorliegende Buch voll schwerwiegender Gedanken, Es sucht den Menschen von seinem
Innenleben aus zu erfassen und zu verstehen. Wenn der Verfasser nicht aufhören
kann, das bloße, abstrakte Denken als unzulänglich für die Erklärung des eigentlichen

Lebens zu bekämpfen, so ist das Buch trotzdem nur für denkende Leser
geschrieben. Man muß cs langsam lesen und wieder lesen, mit innerer Sammlung,
nicht in einem Zug, sondern stückweise, meditierend, in die Tiefe und auf die Höhe

Sein ökonomischer Anarchismus soll die Ueberwindung der politischen Planlosigkeit,
der Atomisierung der Gesellschaft sein.

Die gleiche Stimmung kann man durch die ganze Entwicklung des Anarchismus

bis auf den heutigen Tag verfolgen, (Bakunin, Krapotkin, auch Tolstoi).
Man findet sie bei den heutigen Vertretern, vor allem in Frankreich, Der Anarchismus

ist dort eine der Hauptreaktionen gegen die Misère der politischen Korruption,
der abstrakten Staatsautorität, des Eliquewesens unter freiheitlicher Etikette,

Typisch dafür ist der Weheruf eines Hauptvertreters des revolutionären
Syndikalismus: „Die demokratische Korruption hat nichts bestehen lassen. Wir
leben unter Ruinen. Nie hat eine Zeit die Persönlichkeit so erniedrigt, so sehr
die Triebfedern der Seele geschwächt, das Gewissen verseucht, den Willen entnervt.
Kein Ideal, kein Glaube, keine Wahrheit!" Daran knüpft fich dann ein warmer
Appell an die proletarische Erhebung, die „das Gefühl der Würde, den Freiheitsdrang,

den Geist der Solidarität und der Opferwilligkeit wieder wecken und
fördern soll."


	Der Anarchismus : ein Versuch

