
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 5

Artikel: Sozialismus und Weltfriede

Autor: Brüschweiler, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 183 -
strieren, da bereitet sich in aller Stille dasjenige Element vor, in
das die erschöpfte Menschheit dann eintauchen muß, um aufs neue
aufzuleben und emporzusteigen nicht in die Sphäre des ewigen
Friedens, sondern auf die Stufe eines edleren und besseren Kampfes,
als ihn die Staaten heutzutage unter sich führen, — ein Kampf,
dessen Parole nicht heißt: macht euch die Völker Untertan!, sondern:
macht euch die Erde Untertan!, ein Kampf, der die rechten Früchte
persönlicher Tüchtigkeit und gemeinsamen Besitzes zeitigt.

L. Stückelberger.

Sozialismus unci Veittriecie.

^öm 12. Kapitel des Römerbriefes, Vers 19, wird ein Wort des
I Alten Testaments vom Apostel Paulus zitiert, das lautet^ (5, Mose 32,35): „Die Rache ist mein, Ich will vergelten,

spricht der Herr," Obwohl dieses Zitat den Menschen schildert, der
im Begriffe ist, einen Naturtrieb zu beherrschen, hat er doch das
letzte Problem nicht gelöst, welches hier in Frage steht. Das Recht
der Rache, entnommen dem Gebiete der Naturvrdnung der
Selbsterhaltung, wird nicht verneint, im Gegenteil auf Gvtt abgeschoben,
also sogar verabsolutiert. Aber immerhin zeigt das Wort, wie
schon die alttestamentliche Stuse der Sittlichkeit für Jndividualfälle
die Rache als untersittlich erachtet. Damit wird aber das Wesen
der Gewalt in gleicher Weise angetastet. Die Selbsterhaltnng kennt
jetzt etwas Neues, das unbedingte Geltenlassen des Andern. Auf
die Dauer wird aber deshalb die Annahme nicht mehr länger
aufrecht erhalten bleiben können, als ob Gott, der Geist der Wahrheit,
wie er sich in Christus als die Liebe offenbarte, die Rache nun
allein und eigenhändig besorgen wolle. Es nimmt sich demnach
jenes Zitat, wenn es in positivem Sinne zur Aufstellung des
Merkmals christlicher Gesinnung verwendet werden soll, im Neuen
Testament gezwungen aus. Und tatsächlich spricht sich durch den
Apostel Paulus in jenem Kapitel der Herr nach seinem eigentlichen
Wesen reiner aus als im Zitat selbst. Im Alten Testament, 3. Mose,
19,18, heißt es noch: Du sollst nicht rachgierig sein, noch Zorn
halten gegen die Kinder deines Volkes. Nach Paulns und
dem Neuen Testament gibts keine Ausnahmen mehr, denen gegenüber

das Rachegefühl nicht auszurotten, zu besiegen wäre. „Rächet
euch selber nicht, meine Liebsten," „Laß dich nicht das Böse
überwinden, sondern überwinde das Böse mit Gutem," Wenn aber
die Sittlichkeit des Christen dieser Art sein soll, wie soll dann Gott
als die Kraft solcher Sittlichkeit der Rachegott bleiben können?
Wir betrachten dann weiter doch Jefus Christus als die letzte
und höchste Gottesoffenbarung. Da wird denn wirklich ein anderer



— 184 —

Gott vorausgefetzt als in jenem: „Die Rache ist mein, ich will
vergelten." Nicht der Gott Jesu kann dies gesprochen haben,
anders man lege den Sinn in dies Wort hinein: Ueberlaß mir
deine Sache wider deinen Feind, ich will schon für dich sorgen,
wobei stillschweigend die Menschenseele des Angegriffenen in der

Stimmung getröstet mitschwingen mag: Wenn ich meinen Gott
gefunden habe, ist alles gut, so bin ich über Leid und erlittene
Schmach, von Menschen mir angetan, erhaben und wohlgeborgen.
Ob wohl Paulus in diesem Sinne das Alte Testament in jenem
Zitat anführte? Es ist das letztere nur dann als Gotteswort zu
erachten, wenn sich der Gott der Liebe darin ausspricht in dem
Sinne: Sei du nur unbesorgt! Und der, welcher des Herrn Stimme
darin vernimmt, bekennt: Wenn ich nur dich habe, frage ich nicht
nach Rache und ehrenvoller Genugtuung. Jesns aber nun spricht
in Math. 5, 47—48: „So ihr euch nur zu euren Brüdern freundlich
tut, was tut ihr Sonderliches? Tun nicht die Zöllner auch also?
Darum sollt ihr vollkommen sein, wie euer Vater im Himmel
vollkommen ist," Die Kraft der wahren Sittlichkeit ist der
wahre Gott der Vergebung und Versöhnlichkeit. Wahre Sittlichkeit
ist das unbedingte Geltenlassen des Nächsten und das
unbedingte freudvolle Leben für ihn. Die Rache bleibt von ihr
ausgeschlossen, weil Gottes nicht die Rache ist und er nicht
vergilt. Inbegriffen in jene weltüberlegene Größe des sittlichen
Adels ist die Gewaltlosigkeit und Ehrlosigkeit Jesu. Seine
Bergpredigt ist dafür das schriftliche Dokument. Die Sittlichkeit Jefu
in Math. 5, 38—48 z. B. ist die der Liebe, und sie ist mehr als
die Moral der Gerechtigkeit mit ihrem: „Auge um Auge^ Zahn
um Zahn", „wie du mir, so ich dir", steht Wer dem rechthaberischen
Standpunkte des Ehrgefühls und der Würde. Aber es erwächst uun
die entscheidende Frage: Wenn die Gesinnung", die sich in solchen
Worten Jesu ausspricht, wie sie sich z. B. in jener vorhin,
erwähnten Stelle der Bergpredigt finden, maßgebend bleibt, gilt sie
dann nur für die Jndividualethik? Oder besteht das Wesen
der Menschheit nicht viel mehr darin, daß sie als der Leib Christi
ein Bau werde, welcher den Stempel des Uebernatürlichen an
sich trägt und aus der natürlichen Moral der gewaltsamen
Vertretung der Selbsterhaltungsinteressen hervorragt? Die Frage
mag etwa so weiterhin ausgedehnt werden: Gilt die christliche
Gesinnung folgender Verse nur für das Verhalten des Einzelnen für
stch?:

'

Tapfer ist der Löwensieger,
Tapfer ist der Weltbezwinger,
Tapfrer, wer sich selbst bezwang.

Verlangt die Gewissensfreiheit, den Willen zu Gewalt und Rache

zu richten, dem Einzelnen zu überlassen? Doch man erwäge einmal
das Problem von Krieg und Militarismus! Der christliche Staat,



— ,185 —

der dich vom Kopf bis zur Zeh uniformiert, und dich die Waffe
tragen heißt, nimmt nicht einmal Rücksicht auf deine Gesinnung,
Er verlangt von dir, eventuell ein Nichtchrist zu sein. Wie er
jetzt ist, trägt er das Merkmal des Unchristlichen, ja Widerchristlichen

an sich. Er verlangt von dir: Du sollst eventuell töten!
Jedenfalls setzt er in dir deine persönliche Rechtfertigung von
Gewaltsamkeit, von eventuell verletztem Ehrgefühl und die
Anerkennung der Rachsucht voraus. Es ist Tatsache, daß die Völker sich

zu etwas Widersittlichem, weil Widergöttlichem, verstehen mögen.
Warum dürfte die anders geartete Gesinnung Jesu nicht als ein
Gewissenszwang allen zugemutet werden? Sie darf nicht bloß
als ein Postulat der Jndividualethik betrachtet werden. Ich möchte
nicht diejenigen Gräuel des Krieges berühren, welche den Leib des
Menschen, fondern die, welche die geistige Wesensseite betreffen,
und in diese hinein versetzt uns fchon die bloße Erwägung über
den militaristischen Willen. Du kannst im Felde Menschen
gegenübergestellt werden, welche du persönlich zu töten nicht
Veranlassung haben kannst! Du mußt dir durch Vorspiegelung falscher
oder echter Tatfachen ein Rachegefühl künstlich heranzüchten; denn
du sollst schießen! Der Sozialist weiß nicht, ob er „Genossen" vor
sich hat, keiner, ob er sein Gewehr auf einen Menschen richtet,
dessen persönliche Eigenschaften und Tugenden ihm sympathisch
erschienen, den er sich zum intimen Freunde zu machen wünschen
würde, wenn er ihn kennen dürfte auf dem Wege des friedlichen
Gedankenaustausches. Jn den meisten Fällen dürfte aber einfach
die Zerstörungswut einer dämonischen Urgewalt es sein, welche im
Soldaten vorausgesetzt wird: „Du sollst töten, und weißt nicht
warum! Es kommt dir schon, wenn du einmal im Kampf drin
bist!" Die Kameradschaft alarmiert. Ja gewiß! Die Kameradschaftlichkeit

ist das sittliche Moment des Kriegsdienstes. Aber warum
soll es mißbraucht werden, indem der Zweck ist die Zerstörung einer
fremden Kameradschaft? Warum sollen denn nicht die hier und
die drüben zusammen eine einzige Kameradschaft bilden? Wenn
denn ein Waffengang nötig ist, warum tragen denn nicht die allein
die Entscheidung aus, welche über „die Reiche der Welt und ihre
Herrlichkeit" verhandeln? Warum Völker wider einander Hetzen?
Gewiß ist es vorderhand unmöglich, das Recht eines Volkes auf
Wahrung seiner eventuellen befondern Freiheiten, solcher, die es
einem andern voraushat, und seiner wirtschaftlichen und kulturellen
Interessen, das Recht zur „Verteidigung" in Offensive oder Defensive,

in Abrede zu stellen. Weil aber der jetzige Zustand im
Verhältnis der Völker zu einander eine Knechtung der Gewissen im
Sinne der Verführung zum im letzten Grunde Widersittlichen, jedenfalls

Widerchristlichen verursacht, muß er weichen. Damit aber die
Menschheit eine Einheit und der eine Leib Christi werde, darf
Christi Gesinnung nicht mehr taktisch und faktisch auf die Dauer



— 186 —

verhöhnt werden. Der jetzige Zustand will dem Christen, der es
mit der Nachfolge Jefu ernst nehmen möchte, bedeuten: „Du möchtest
dein Leben nach Hirngespinsten richten, für die erst eine Märchenwelt

geschaffen werden müßte", während doch ein allseitiger guter
Wille das Friedensmärchen hier wahr machen kann. Es liegt in
der Gesinnung Christi selber nicht eine Sache der
Jndividualethik zu bleiben. Auch die Ordnungen, welche
das Zusammenleben der Stände und Völker regeln, sollen solcher
Gesinnung entsprechen. Es wird oft hervorgehoben, Sittlichkeit
erfordere Kampfreichtum, Gewiß, aber es fragt sich, was denn unter
Kampf verstanden werden darf: Kampf aus Neid um Brot und Land
entstanden? „Kämpfet !" kann einmal doch nur bedeuten: „Machet die Erde
euch untertau, und herrschet über Fische ini Meer und über Vögel
unter dem Himmel und über alles Tier, das ans Erden kreucht";
wir dürfen etwa sagen: erobert euch die Kräfte der Natur, erfindet
und entdeckt, herrschet im Bereich des Wassers auch und in der
Luft! Weil aber Gott gesorgt hat, daß das Land allen seine Früchte
gibt, daß sie zu essen genug haben, und sie sicher darinnen wohnen
^3. Mose 25,19), so darf der Kampf sittlicher Art nicht Zerfleischung
der Menschen untereinander sein aus Neid um die Gottesgaben.
Lcbensmittelwucher und rüch'ichtslose Ausnützung der Konjunktur
und Spekulation im Lande und über seine Grenzen hinaus, sind
Dinge, welche durch internationales Recht verunmöglicht werden
sollten, Sie sind nämlich Herde des Krieges,

Sittlichkeit als Kampf kann also einmal nur
heißen: Arbeit, und zwar aller Menschen und Nationen
für einander. Das Ziel der Entwicklung völkischen Zusammenlebens

muß ein Staatenbund sein, in dem allerorten die Gesinnung
Jesu Christi, als Bundesgott waltet. Patriotismns heißt dann nicht
mehr Chauvinismus und ««.«re tsu als Rachsucht .und Rauflust,
sondern Heimatgefühl in der Welt Gottes. Kampf heißt aber
dann ferner noch und vor allen Dingen Selbstzucht,
und zwar mutet sie Christus allen zu; denn alle sollen seine Jünger
fein: „Machet zu Jüngern alle Völker!" Und zwar heißt das:
„Ihr sollt vollkommen fein" in jener Selbstzucht um der Liebe
willen und aus Liebe, und sollt dieses Evangelium andern bringen
uud sie dazu bekehren. Den Namen Jesu anrufen, heißt sich selbst
bezwingen:

„Sich selbst bekämpfen, ist der allerschwerste Krieg,
Sich selbst besiegen ist der allerschönste Sieg."

Wo ist da die „Sittlichkeit" der Gewalt? Widerspruch in sich selbst, so

zu fragen! Dazu kann man nur kommen, von einer Moral der
Gewalt zu reden, weil die Sittlichkeit Jesu nicht als eine Sache
der organisierten Größen „weltlicher" Verbände, sondern nur als
eine Sache der Entscheidung des Einzelnen, also wieder ins Gebiet
der Jndividualethik gehörend, angesehen wurde. Auch die Fürsten,



— 187

überhaupt die Vertreter der Völker z, B. in Sachen des Friedens
oder des Krieges, wie die Völker, Klassen und Stände selbst müssen
hinsichtlich ihrer Interessen, ferner ihrer Expansionsgelüfte und
Racheinstinkte lernen und üben, den schönsten Sieg zu erringen,
Selbstüberwindung. „. Tapfer ist der Weltbezwinger, tapfrer,
wer sich selbst bezwang." „Utopien!" Und ein Kronprinz bedeutet:
„Wie der Blitz ein Spannungsausgleich zweier verschieden geladenen
Luftschichten ist, so wird das Schwert (im Leben der Völker) der
ausschlaggebende Faktor sein und bleiben." Wir als Christen
bezeichnen das Töten in der Jndividualethik als Sünde und was
wird nicht aufgewendet, um die Ehrfurcht vor dem Leben des

Nächsten nach seinem leiblichen und seelischen Wohlergehen zu be-

gründeu (man lese z. B. Emil Frommels Predigten über das
Gebot: Du sollst nicht töten!). Wer aus Rache oder aus Expansionsdrang

gewaltsam gegen ihn vorgeht, steht noch nicht auf der Stufe
naturüberlegener und damit eigentlicher Sittlichkeit. Das Moment
des Heldentums zeige sich in der Ueberwindung der im eigenen
Herzen wohnenden untersittlichen Mächte der Selbstsucht, des Neides,
der Raubsucht hinwiederum und der Rachsucht und der Vernichtungswut!

Sollte nicht auch im Zusammenleben der Menschenmassen
diefe Sittlichkeit gelten? Oder hat da die Natur mit ihren blitz-
und vulkanartigen Ausbrüchen ungebundenes Recht? Im öffentlichen,

nationalpolitischen Leben speziell soll und darf also sie
der ausschlaggebende Faktor sein? Das Gleichnis in des
Kronprinzen Wort setzt eine naturhafte Sittlichkeit, eine mit der einzigen
Sittlichkeit Jesu unvereinbare Größe voraus. Es spiegelt sich aber
darin nur eine Ansicht Mieder, welche theologische Vertreter selbst

befürworten, und deshalb mag darüber noch einiges gesagt sein. Es
gibt ein Evangelium der gepanzerten Faust und eines der Brüder
vom gemeinsamen Leben nach Fr. Naumann, der zwar selbst nicht
mehr als Theologe amtet, aber doch als Vertreter jener Theologie
angesehen werden darf, welche zweierlei Sittlichkeit anerkennt, eine
der Gewalt und eine der Barmherzigkeit. Naumanns „Briefe über
Religion" können (die Frage des Militarismus kommt hier speziell
in Betracht) momentan beruhigen, aber der Stachel bleibt zurück.
Und es gibt doch nur das Entweder — oder der Gewalt oder der
Barmherzigkeit. Es gibt nur eine Sittlichkeit, die, welche der
Gesinnung Jesu entspricht, Sie darf aber eben nicht als Sache
der Jndividualethik beschränkt bleiben auf den Krähwinkel und dem

freien Willen einiger Frommen überlassen werden, sondern muß
die Gewissensnorm aller werden, eine Sache der Sozialethik. Und
es sollen die Verfassungen und Gesetze derart umgestaltet werden,
daß sie zur Gesinnung Jesu erziehen; es sollen die sozial- wie
nationalpolitischen Angelegenheiten ein Zeugnis des Lobpreises Jesu
sein, seiner Gesinnung. Zuletzt würde in der Sozialethik die
fragwürdige „Sittlichkeit" dcr Gewalt, in völkischen Angelegenheiten



188 —

und dabei über Krieg und Frieden zumal, stets „der ausschlaggebende

Faktor" sein. Und dann wäre wirklich die Parole vom
allgemeinen Kriegertum an die Stelle der lutherischen vom
allgemeinen Priest ertum getreten. Wie die Sozialpolitik
so muß nun eben auch die Nationalpolitik, müssen, besser gesagt,
die ^Beziehungen ,der Kölker untereinander christlich werden, d. h, eben

sozialen Gepräges. Für ein an die Macht des Guten glaubendes
Gemüt kann es sich dabei nicht um Utopien handeln, sondern
um realisierbare Ideale, Die Parole Luthers vom allgemeinen
Priestertum bleibt Phrase, solange sie die kirchliche oder dem freien
Ermessen des Individuums zugehörige Sphäre allein meint, Phrase
großenteils ohne Halt und Kraft; erst da, wo sich in inner- und
außerpolitischen Dingen ein Wille offenbart, der der Gesinnung
Jesu entspricht, ein Wille, der Jüngern Jesu gemäß ist, eine
Christusgesinnung in völkischem Schaffen und auch in internationalen
Beziehungen sich bekundet, geht in Kraft und Wahrheit die Parole
des Protestantismus und des erneuerten Evangeliums Jefu durch
die Welt. Das Ideal aber wird sein, daß diese Priester Gott dienen,
indem sie fich als Glieder des einen Organismus Menschheit fühlen
und solchem Empfinden gemäß ihr Verhalten zu einander richten.
Es wird danach ihre Pflichterfüllung bestehen im Dienst des Gliedes
für den Leib des Ganzen. Dieses Leibes Haupt und Wille ist
Christus, infofern kenntlich wird im sogenannten öffentlichen Leben
das Prinzip der Solidarität, der Zusammengehörigkeit. Es gibt
im letzten Grunde nur eine Sozialethik, Denn die
wahre Sittlichkeit will den Sozialismus, das Leben
in der Liebe und das Füreinander, den Gottesdienst als das gegenseitige

Dienen der Gotteskinder. Dieses allgemeine Priestertum,
muß es, auf das spezielle Thema angewandt über Krieg oder Frieden,
das allgemeine Kriegertum, welches fast ausschließliche Geltung
bekommen zn wollen scheint, (man denke z. B. an alle die patriotischsportlichen

Vereinigungen, die auf die Stärkung des Militarismus
zielen) nicht ausschließen? Doch, wenn anders nicht die blonde
Bestie mit ihren vulkanischen Ausbrüchen natürlichen Wesens zuletzt
triumphieren soll. Trotzdem jetzt auf den Priesterrock des Arbeitcr-
kittels nicht das Heiligenlicht strahlt wie auf Waffen und Uniformen,
wenigstens nicht für die Augen einer Mehrheit, wird es doch
einmal anders kommen müssen, und schließlich die Heiligkeit des Militärs

sich nicht mehr vorfinden. Große Beschränkungen der Rüstungen
zu gewärtigen innerhalb absehbarer Zeit, wäre allerdings Utopie,
gar zu denken, wir von heute erlebten an einem Morgen den einen
Ruf: „Die Waffen nieder!". Vorderhand, solange Militär da ist,
wird der Samariter, der Barmherzige, innerhalb desselben als
der Vertreter des Christentums zu gelten haben. Es soll Samariterarbeit

ja in dieser Hinsicht einmal unnötig werden; das wird dann
der Fall sein, wenn keine Kriege mehr geführt werden und Kriege



— 189 -
zu führen nicht mehr beabsichtigt wird, indem an Stelle des Reiches
der Gewalt und Roheit das Gottesreich getreten ist, unter dem
Raubmordversuch und Verwundung aufhören, welche die Ambulanz
nötig machen, — unmöglich und nicht mehr sein wird dann jedenfalls

auch das Priestertum, welches das Schwert sonst zu segnen
hatte.

Ein Ideal jedenfalls darf nicht bleiben das des allgemeinen
Kriegertumes, dafür aber soll immer umfassender als eines gelten das
der Arbeit aller für alle, des gegenseitigen Dienens. Jn der
Ueberlieferung zählt man im allgemeinen nach der Berufsleistung drei
Stände: den Wehrstand, den Lehrstand, den Nährstand. Der erste gilt
besonders unter seinen führenden Vertretern immer noch als der
vornehmste. Er ist aber nur ein vorläufig notwendiger, solange
die Menschen einander nicht als Brüder behandeln, an und für sich

notwendig kann er nicht sein, und darum auch nicht den Anspruch
auf besondere Vornehmheit erheben; denn in der Erwägung, daß
Gott für alle den Tisch gedeckt hat, ist ein Kampf zwischen Menschenbrüdern

lediglich als eine Folge ihres Unglaubens zu bezeichnen
und darum zu beanstanden. Die Dienste, welche die Magd verrichtet,
sind von bleibender Notwendigkeit, die Dienste der Hausfrau und
Gesundheitspflege, des Nährstandes und ähnliche insgesamt, solange
es einen Wandel auf Erden gibt. Die Magd, welche in des
Feldherrn Hause dient und vielleicht von ihm kaum beachtet und von
oben her angesehen wird, tut vornehmeren Dienst als er selber.
Wir sind heute wenigstens so weit, daß an Wertschätzung die Handarbeit

gegenüber der Ansicht des Mittelalters gewonnen hat> welch
letzteres nur die geistige Arbeit des Geistlichen und den Beruf des

Kriegers, Jagd und ähnliches achtete. Jn unfern nachbarlichen
Großstaaten besonders auch hegen aber noch recht viele eine ähnlich
mittelalterliche Ansicht, trotzdem das Volksempfinden so weit ist,
eine Militärdiktatur, wie sie in jenen Staaten noch oft sich Geltung
verschafft, und wenn sie sich bemerkbar macht, als unangebracht
und unnötig und darum verletzend zu finden. Damit wird nichts
eingewandt gegen den Bestand einer Volksmiliz, wie sie bei uns
Schweizern besteht. Um einem Mißverständnis zu wehren, muß
erwähnt werden, daß es gegenwärtig noch als eine sittliche Pflicht
zu gelten hat, ein Schweizer werde auf Kommando an den Grenzen
stehen, um einen allfälligen Feind abzuwehren. Denn wirkliche
freiheitliche Güter als Errungenschaften auch geistig-sittlichen Ringens
unserer Vorfahren, die wir anderen voraushaben, dürfen wir nicht
in undankbarem Leichtsinn preisgeben, um nachher unter Feindeshand

möglicherweise in gedrückte Lage und unter das Joch der
eisernen Faust stehenden Heerwesens zu kommen.

Die Sittlichkeit des Einzelnen ist die soziale Gesinnung. Es
wird dann aber wieder sein „die Menge der Gläubigen ein Herz
und eine Seele." Dann wird nicht nur „keiner unter ihnen Mangel



— 190 -
haben", sondern auch keiner das Leben des- andern zum Opfer
verlangen und dessen Blut von ihm fordern, vielmehr das eigene
Sein und Wesen einsetzen zum Wohl des andern und aller. Jetzt
haben wir noch ein allgemeines Kriegertum und wegen der „gelbe»
Gefahr" ist anzunehmen, daß es in Westeuropa selbst, im Lande
der Kultur und des Idealismus reinster Art so bleiben muß vorderhand,

ferner gestaltet sich zusehends das dieser neuen Religionsparole

gemäße Rüsten in bis anhin schlecht und nicht mit
Einbeziehung aller waffenfähigen Männer auf Staats wegen kriegerisch
ausgerüsteten Völkern. Woher soll die Befreiung kommen? Nicht
vom Kriegsgötzen, fondern vom Gott Jesu. Wo wirkt dieser aber
gegenwärtig am deutlichsten? Jn der Arbeiterbewegung. Sie will
die Arbeitsgemeinschaft, die volkswirtschaftliche Produktion. Auf dem
Wege der Sozialpolitik in diesem Sinne verspricht sie auch den
Völkerfrieden zu erzwecken. Es ist sonderbar, daß in solchem Wollen
soviel Verbrecherisches gewittert wird. Das Einüben der zum
Blutvergießen bestimmten Waffen geschieht doch auch genossenschaftlich,
und zwar noch mit Begeisterung; warum sollte nicht noch viel
eher zu menschenwürdigerem Tun, zum Arbeiten, das Prinzip der
Gemeinschaftlichkeit anzuwenden möglich sein? Weil der Mensch
etwa lieber zerstört und einreißt anstatt aufbaut? Gemäß solchen
Erwägungen vertritt die Sozialdemokratie eine höhere Stufe der
Humanitätsideale als gemeinhin angenommen wird. Kann man
miteinander Gewehrübungen machen, warum nicht auch noch
menschenwürdigere Arbeit tun, wirkliche Arbeit, das Land bebauen usw.
im Sinne des Füreinander? Und sollte nicht der Militarismus
einmal abgelöst werden durch den Sozialismus als Arbeitsgemeinschaft,
da sie alle, die Gotteskinder, als „Priester des Allerhöchsten" die
Waffen nicht niederlegen, sondern dieselben, Kanonen und Säbel
usw, „zu Pflugscharen und Sicheln machen", um gemeinsam nun
zu arbeiten, sodaß dann auch „kein Volk (mehr) wider das andere
ein Schwert aufheben wird, und hinfort nicht mehr kriegen lernen
werden?" '

Aber wie? Wenn Krieg und Schlachtentoben und Kriegenlernen

einmal nicht mehr nötig sein sollten, müßten dann nicht
sittlicher Tod und Erschlaffung der völkischen Energie und Willensbildung

der Einzelnen und ein Nachlassen in der Stählung geistiger
und körperlicher Kräfte eintreten? Ist nicht der Soldat der
Inbegriff der Männlichkeit und das Ideal der Männlichkeit beim
Kinde fchon der Soldat? Wenn man dem Knaben sagt: „Die
Soldaten kommen", so springt er auf und voller Jubel dem Heerestrupp

entgegen. Aber was treibt ihn demselben zu? Doch nicht
allein die Kampfeslust als Kriegsbegeisterung, und nicht sie sollte
als Inbegriff vaterländischen Sinnes großgezogen werden, sondern
auch die Ahnung von dem Kraftgefühl und Siegesbewußtsein, ivelche
in der Solidarität und Gemeinschaftlichkeit als solcher beruhen.



— 191 —

Und Männlichkeit indessen darf nicht bedeuten das ausgewachsene
Ergebnis dessen, was im Kinde Untermenschliches wohnt, nicht
Tapferkeit im Dreinfchlagen und tollkühnes Morden und Sengen
und Zerstören, sondern stilles Dulden und Selbstverzicht und Demut.
Wenn Kinder Helme mit Federbusch darauf tragen, so ist allerdings
vorderhand daran nichts auszusetzen; denn sie tragen daneben nur
hölzerne Säbel und gebrauchen nur „blinde" Patronen. Wenn
ein Manrico im „Troubadour" seine Schwertarie mit der
zugehörigen Geste singt und die Freunde ihn sekundieren und ein Raoul
in den „Hugenotten" den Tapferen darstellt und sie dabei die
Herzen der Hörer und Zuschauer in gerechte Begeisterung versetzen,
fo ist das ungefährlich und unblutig und weiterhin nicht
widersittlich; denn die Kunst verklärt das Untermenschliche und hebt es
damit ins Menschliche hinaus. Weiter: Wenn wir in der Schule
Kriegsgeschichte treiben, wenn die Großen zum Schüßenstand a!s
freiwillige Scheibenschützen gehen oder in jugendlichem Frohmut
des Spielsinns zum festlichen Treiben die alten Rüstungen
hervornehmen, so ist das etwas Mildes und Schönes, eben ein Spiel,
gleich einem Kinderspiel, dem die gütige Mutter mit Lächeln, aber
vor Uebermut warnend mit erhobenem Zeigfinger zusieht.

Das Zeitalter des Krieges sollte als eine untermenschliche
Menschheitsperiode mit der Vergangenheit seinen Abschluß gefunden
haben, wenigstens innerhalb unserer sogenannten zivilisierten, sogar
höchster Kultur sich rühmenden west- und mitteleuropäischen Völker,
und der Abschen vor ihm und den Rüstungen bei unsern Völkern so

groß sein, wie bei jener Generation, die Hunnenfchlachten noch
nachträglich mit ihrer Phantasie sich in den Lüften und Wolken
abspielen sah. Und es soll innerhalb ihres Kreises jedenfalls in
absehbarer Zeit der feste Wille erstehen und das ernstliche Bestreben
sich durchsetzen, dafür zu sorgen, daß innerhalb seiner verderbliche
Ausbrüche kriegerischen, gewaltsüchtigen und blutdürstigen, selbst-
und rachsüchtigen Instinktes ausbleiben. Die sich noch als Gegner
fühlen: mögen sie sich doch nicht mehr als Gladiatoren behandeln,
deren kindlich kriegerischer Instinkt zur Bestialität herangezüchtet
ist und die ihre Tapferkeit im Männermorden preisen, sondern als
im dauerhaft sein sollenden friedlichen Wettbewerb geistig-sittlicher
Kräste stehende Verbündete, die sich zuweilen die Hand reichen in
innigem Verstehen und miteinander plaudern, der eine schalkhaft,
der andere in Begleitung einer leichten Drohgeberde lächelnd, plaudern

von alten bitteren Zeiten, — bald Freveltaten, hier und dort
begangen, bedauernd, bald über die Befreiung von lästigem
Alpdruck jubelnd!

Und wo die Männlichkeit in der Uebung der Leibeskräfte zu
Tage tritt, da bietet fich das Bild der freiwilligen, die Gesundheit
stählenden Turnerei. Männlich ist gewiß auch die Pflichtbeflissenheit
des Soldaten, dem die Liebe zum Vaterland, zur Heimat, Selbstzucht,



— 192 —

Sieg über Weichlichkeit und Selbstliebe und selbst den Willen zur
Hingabe des Lebens für Heimat und Vaterland abgewinnt. Aber
Soldat, vielmehr nun eigentlich, Krieger sein, kann darum nicht
höchste Männlichkeit bedeuten, weil des Kriegers Endabsicht die

Anforderung von des Gegners Leben allzuoft ist. Opfer bringen
ist gut, aber indem zwei Gegner von einander das Leben als
Opfer abverlangen, wird das uranfänglich mitvorhandene
ethische Moment aufgehoben.

Die Frage aber eben, welche den Militarismus betrifft,
vermag allein die internationale Arbeiterschaft zu lösen. Ihr
Friedenswille hat sich ja z. B. am Friedenskongreß vom
vorletzten Jahr in Basel und an der Berner Verständigungskonferenz
vom letzten Jahr gezeigt. Hat sie in allen Ländern einmal die
Macht, dann kann sie auch wirklich die Frage lösen, den Militarismus
mit dem Sieg des Sozialismus entbehrlich machen, und zwar aus
dem bestimmten Grunde, nicht allein, daß sich Sozialisten nicht
als Franzosen und Deutsche usw. sondern als Genossen ansehen,
sondern noch wegen ihres Antikapitalismus. Man denke,
wie fehr gegenwärtig es an der Art der kapitalistischen Produktion
hängt, daß die Kanonenfabriken mit ihrem Teufelsmaterial die
Welt überschwemmen. Da kann z. B. ein deutscher Marinesoldat
nach Ostasien kommen und von einer Kruppkanone, die in seinem
Vaterlande produziert worden ist, den Tod empfangen. Wie, wenn
einmal China mit seinen 400 Millionen Menschen mit den
raffinierten Mordwaffen armiert würde? Gewiß kann in diesem Fall
also z. B. Deutschland Vorkehrung treffen, aber es ist doch cin
gewichtiger Schritt zum Frieden, wenn eine Internationale solch

Interesse des Kapitals unmöglich macht. Dann liegt auch nicht
mehr derart am Produzieren, wenn nicht mehr das Privatkapital
am Verkauf von Mordwaffen interessiert ist. Erst nach dem Sieg
der Internationale kann wie eine Abrüstung, so auch Beschränkung
der Waffenfabrikation erfolgen. Es werden vorerst einmal gewiß
auch in dieser Sache die Kreise der Sozialdemokraten das Schwergewicht

legen aus eine mit dem politischen Mächtigwerden ihrer
Partei möglich werdende Schaffung wirklich freundschaftlicher
Beziehungen zwischen den Völkern, unbedingt freundschaftlicher.
Es wird dies möglich sein, wenn überall die Genossen die
Mehrheit sind. Es muß auffallen, wie schwach oft der Glaube an
den Völkerfrieden ist und darum auch der Wille, mit der sozialistischen
Arbeiterpartei in Sachen der Friedensbestrebungen einig zu gehen
und gemeinsame Sache zu machen, bei denen unter den „Bürgerlichen",

die sonst die Bitte „Dein Wille geschehe auf Erden wie
im Himmel" d. h, „Herr, erwähle mich zu deinem Rüstzeug"!
täglich im Munde führen, und denen es um „bewußtes" Christentum

zu tun ist. Einesteils ist vorerst noch recht spärlich ein klares
Bewußtfein selbst in den erwähnten Kreisen davon anzutreffen,



— 193 -
daß der Krieg nicht als eine Naturnotwendigkeit im menschlichen
Zusammenleben länger eingeschätzt werden darf, sondern als eine
der sittlichen Stufe der Geistesfreiheit des Menschen unwürdige
Sache zu gelten hat, andernteils verhindert zu oft auch in ihnen
der Geist der Beharrung und Gewohnheit eine feste Entschlußfassung,

ein Neues mitschaffen zu wollen. Zumal im westlichen
Europa heißt doch schon die Natur die Gesinnung der Fürsorge
füreinander im Völkerleben maßgebend werden zu lassen: Die Völker
sind von einander abhängig und auf einander angewiesen und nur
in friedlichem Wettbewerb und Austausch aller Kulturgüter, bis
hinauf in die Ergebnisse der Wissenschaften und die Erzeugnisse
der Künste sich erstreckend, kauu ein jedes Volk für sich gewinnen.
Weshalb wird demzufolge uicht eindrücklich genug auch, von den

christlich „bürgerlichen" Reihen aus gegen die chauvinistischen
Hetzereien protestiert und eine Beschränkung der Rüstungen in unsern
Großstaaten besonders befürwortet? Weil es an der nötigen
Bußfertigkeit mangelt, die Selbstprüfung hinsichtlich des Kriegsproblems
lange Zeit zu fehr außer Acht gelassen zu haben, und das Uebermaß
der gegenwärtigen kriegerischen Rüstungen nicht als Gericht für
einen großen Abfall von Gott bewertet ist. Die Völker sind durch
ihre liberalistische, privatkapitalistische Wirtschaftsordnung in einen
unerträglichen Kriegszustand aller gegen alle hineingerannt. Es
meinten in ihrer individualistischen Profitjagd und grupvenmäßigen
Wahrung der Interessen die Bürger den größten Nutzen zu haben
und am besten daran zu sein, gerieten aber zur Strafe in ein
schädliches völkisches Kriegstreiben und Wettrüsten hinein. Indessen
ist es „die List der Idee" gewesen, gerade am Merkmal der größten
menschlichen Not dasjenige der Rettung aufzuweisen. Im Militarismus

steht das Todesurteil der jetzigen
kapitalistischen Wirtschafsordnung geschrieben: denn letztere
kann nicht ohne Krieg sein, weil sie ausbeutet, — aber zugleich
die Verheißung und Frohbotschaft der Erlösung in
einer neuen. Hinter dem Militarismus steht die Idee, Ihr
Zweck aber ist nicht die „List", sondern sie selbst: Sie ist die soziale

Idee. Ihre Verwirklichung und Realität ist das Wachstum
des Reiches Gottes als des Sozialismus.

Die sozialistische Arbeiterfchaft nennt sich die rote
„Internationale". Es entspricht der Logik ihres Programms, den Bölker-
frieden zum Ziele zu setzen. Sie kann dem ewigen Frieden den

Weg bereiten, weil eine mächtig gewordene „Internationale" von
Genossen, wenn sie dem ursprünglichen Programm treu bleibt,
das gemeinsame Waffenspiel unter den einzelnen Völkern und das
Waffenhandeln und Kriegen gegen einander ersetzen wird durch eine
gemeinsame Arbeit im friedlichen Wettbewerb Verbündeter Rassen
und Nationen für einander. Christen, die ihren Namen mit
„Bewußtsein" tragen, sollten wissen, wo sie zu stehen haben, insofern



— 194 —

ihnen doch im Sozialismus der Weg zum Reich Gottes sich

anzubahnen eröffnet, wissen, welcher Macht sie die Hand reichen sollten,
welcher internationalen Organisation, wenn es ihnen wirklich ernst
ist mit dem Kommen des Reiches Gottes in der Erfüllung göttlichen
Willens, ernst mit dem Glauben, daß Gott will sein Reich bauen
und geehrt sein im Menschen, in einer geeinten Menschheit. Gerade
die Protestanten nehmen gegenwärtig ihren Standort noch zumeist
auf Seiteu der reaktionären Mächte inne, kämpfen gegen den
Sozialismus, dem doch die Zukunft einmal gehören muß, und scheuen
fich nicht, in solchem Vorgehen sogar mit dem Katholizismus einig
zu gehen, der internationalen Macht, welche als weltabgewandtc
Kultus- und Betanstalt in ihrer Hierarchie und herrschsüchtigen
priesterlichen Bevormundung der Gewissen und Niederhaltung des
menschlichen Geistes, der zur Selbständigkeit berufen ist, doch wieder,
aber in schlimmem Sinne, ver-„w eltlicht", sälschlich das Reich Gottes
auf Erden zu sein vorgibt. Die protestantische Kirche tut einen
Fehlgriff, wenn sie nicht im Sozialismus das Zukunftsbild erblicken
will. Sie würde gut tun, und es steht zu hoffen, daß sie es! noch
durchgängig rechtzeitig einsehen wird und sich danach richten, im
Vorwärtsmarsch der sozialen Arbeitertruppe den Schritt des Boten
zu wittern, der Antwort bringt auf die bange Frage: Hüter, ist
die Nacht schier hin? Die reformierte Kirche muß sich aus dem
Baune der reaktionären Haltung loslösen, in die sie bis dahin
noch recht stark gebunden gewesen ist, vom katholischen Element und
den goldenen Fesseln, welche Mammon um sie geschlagen hat. Sie
hat die Pflicht zur Förderung des sozialen Gedankens den Bund
mit der Sozialdemokratie in immer breiterem Maße und immer
offensichtlicher zu schließen, und mit der letzteren das Ferment
des Zukunftkräftigen möglichst expansiv und intensiv wirksam werden
zu lassen. Die beiden reaktionären Mächte, die einmal als solche
der Vergangenheit und der Vergänglichkeit umschrieben werden
müssen in einer Zukunft, sind das Papsttum, die katholische
Priesterherrschaft einerseits und andererseits die goldene Internationale,
das Kapital, das alle knechtet, in dessen Dienst aber in Vergangenheit

und Gegenwart jederzeit auch die Hierarchie gestanden hat,
wie einst die Sadduzäer im jüdischen Tempel, so seit langem bis
jetzt der Bischofs- und Priesteradel in der katholischen Kirche, womit
natürlich nicht gesagt sein soll, daß nicht edle Menschen unter dem
letztcrn Stande genug sich finden und solche lediglich als Opfer
eines verkehrten Systems zu betrachten sind, insofern ihre Tätigkeit
eben nicht allein fo in sehr oft wertvollen und guten erzieherischen
Leistungen besteht, wie in Fürsorge für katholische Arbeiter und Förderung

der Bodenreform oft sogar, sondern im Dienst fürs hierarchische
Kaufhaus. Protestant sein heißt nach wie vor, gegen das katholische
System protestieren, es sollte aber ein Protestant nie gegen das
wahre Wesen des Sozialismus zum Kampfe ausholen. Wir Pro-



— 195 —

testanten haben alle Ursache, der Verwirklichung der sozialen Idee
nicht im Wege zu stehen, um nicht auch einmal durch die Geschichte
wie andere reaktionäre Mächte als eine vergangene und tote Sache
beurteilt werden zu müssen, um vor Gott nicht einst als Knechte
dazustehen, die als Erdenbürger als Diener Mammons vor vielen
„das Himmelreich zuschlössen". Wir sollen doch gewiß mit dazu
beitragen, daß an die Stelle der goldenen
Internationale des Kapitals die rote Internationale des
Sozialismus in die Herrschastsstellung eintritt, die Internationale

mit ihrem Rot, welches nicht die Farbe des Blutes, sondern
der aufgehenden Morgenröte bedeutet, wenn durch immer innigere
Aufnahme des milden Geistes Jesu ihr revolutionärer Klassenkampfcharakter,

welcher vor physischer Gewalt nicht zurückscheut, in die
reformierende Kampfesweise mit Waffen geistiger Natur übergeht.
Gerade damit nicht durch blutige Revolutionen die gute Sache des
sozialen Gedankens gefährdet und der Aufmarsch der roten
Internationale gefahrdrohend, sondern immer glückverheißender wird,
soll das protestantische Christentum, indem es das wahre reine
Christentum zu vertreten glaubt, in brüderlicher Weise sich mit
der roten Internationale in Beziehung setzen, damit ihre wahre
und gute Tendenz, rein von Schlacken, kämpfe und siege.

Soll der Verwirklichung der sozialen Idee ein Hemmnis aus
dem Wege geräumt werden, so gilt es von protestantischer Seite auch
jene Forderung der Sozialdemokratie zu unterstützen, welche sicherlich
auch dem Sinne Jesu gemäß ist, — der auch die Frau als Menschenkind,

dessen Wesen im Besitz einer zur Freiheit Gottes berufenen
unendlich wertvollen Seele besteht, würdigte und sie als fähig
erachtete, „das gute Teil zu erwählen", — die Forderung des
Frauen st immrecht s. Bestände einmal ein solches in Geltung,
dann würden auch die Friedenstendenzen rascher und umfassender
siegen, und der Weg, der zum ewigen Frieden führt, würde rascher
beschritten werden, nämlich durch ein völkisches Arbeiten im Sinn
des „Füreinander" Waffenspiel und Kriegführen unnötig zu machen.
Die Frau wird schon darum Befürworterin dieses besagten Zwecks
und Weges fein, weil ihr der Mann oder Sohn oder Bruder
ein ausreichenderer und sicherer Beschützer sein kann, wenn er nicht
im Felde steht als Krieger, sondern auf dem Feld oder in dW
Werkstatt usw. als Arbeiter, Es foll die Frau vou heute mit-
zuregieren die Möglichkeit erhalten, indem sie in den Besitz von
Wahl- und Stimmrecht gelangt, damit sie das Gelingen eines
so hohen Werkes beschleunige, wie es in der Ausschaltung von
Ausbeutung und Krieg beschlossen sein wird. Ist ihr diese Gelegenheit

gegeben, fo wird sie auch für die neue wahre Befreiung dem
Manne Antrieb fein; sie wird ihn taktisch und faktisch davon
überzeugen, daß ihr der Männermord als Gräuel verabscheuenswert

erscheint, und gegen die Rüstungen stimmen, nnd ihren Geist



— 196

des Mitleides und der dienenden Liebe und Fürsorge in inner-
und außerpolitische und völkerrechtliche Verhältnisse einströmen lassen.
Es besteht nun ein unbedingtes Interesse, daß die Arbeiterschaft
sozialistischer Art den Charakter der Jnternationalität nicht
einbüßt. Gerade hinter dem spezifisch „Internationalen" als Friedenstendenz

steht Gott. Sollte nun in einem Einzelstaat, da die
Sozialdemokratie führend geworden ist, wirklich antimilitaristisches
Abrüsten einsetzen, so könnte so etwas verhängnisvoll werden für
des betreffenden Landes Kultur, würde es angegriffen von einem
militärisch stärkeren und nicht sozialistischen und kulturell
rückständigen Nachbarn. Die Tendenz zum ewigen Frieden hin aber
kann in gesunder Weife siegreich vor sich gehen, wenn in der Art,
wie berührt worden ist, jetzt das Hauptaugenmerk auf das Wachstum

guten völkischen Verkehrs gerichtet wird. Ein weltumspannender
Sozialismus dürfte letzlich aber den Militarismus ausschließen. Der
alle Völker umschließende Sieg der Internationale müßte den
Völkerfrieden einbegreifen. Indessen müßte es nicht auch dann wiederum

heißen: Sozialismus und Militarismus, oder wäre wirklich
die Frage dahin gelöst, daß nur mehr noch vom Sozialismus die
Rede sein könnte; müßte nicht wieder der bewaffnete Friede
w.ie jetzt als Kriegsverhütung das Auskunftsmittel fein? Auch was
den Frieden in den Grenzen des Einzelstaates angeht? Es mag
noch — die Antwort auf die erste Frage ist Sache des Glaubens —
die letztere Frage kurz erörtert fein. Fr. Naumann bezeichnet den
Militarismus als des Staates Knochengerüst, Ohne ihn Unsicherheit,
Bettelei, Mangel an Unternehmungslust und Fortschritt. Aberließe
sich da nicht zwischen Militär und Polizei unterscheiden?
Eine letztere könnte nur in einem Volke von lauter Vollkommenen
entbehrt werden. Die Polizei vermöchte nun aber doch auch sür
fich allein schon jenes Knochengerüst zu bilden, daß gewährt bliebe
ausreichender bürgerlicher Schutz, der Arbeitsfreude kein Eintrag
geschähe. Könnte sich ein internationaler Staatenbund nicht
vertragsmäßig auf eine Polizei stärke einigen, welche den
Bevölkerungsziffern entspräche, sogar in Europa und Asien überall
gleich uniformiert und bewaffnet? Jn Erübrigung des Militärs?
Wie dem allem sei, die Menschen können ein Neues schaffen. Sie sind
zur Freiheit berufen und zur Naturüberlegenheit. Warum sollte
nicht auch der Friedenswille stark genug werden können, inmitten
der rauhen Außenwelt ein Menschenreich zu schaffen, da in
paradiesischer Weise die Bitte erfüllt ist: Dein Wille geschehe, unser
Vater!?

Nachtrag.
Jn zweierlei Hinsicht scheinen mir obige Ausführungen noch

der Ergänzung zu bedürfen.
Einmal soll noch einige Ausklärung darüber gegeben werden,

welche Bedingungen erfüllt werden müssen, wenn die Sozialdemo-



— 197

kratie als internationales politisches Machtgcbilde zum Zwecke eines
ewigen Friedens in der Zukunft eine Entscheidung herbeizuführen
berufen fein darf. Die erwähnte Partei muß sich auswachsen nicht
bloß zu einer, sondern zu der Repräsentantin des Volkes. Sie
steht auch im Begriffe, das zu werden. Sie macht, es ist dies ein
Zeichen ihrer Lebendigkeit und Gesundheit, eine verheißungsvolle
Wandlung und Entwicklung durch. Sie tritt aus dem Bann
einseitiger marxistischer, kommunistischer Anschauungen wie auch der
Verelendungstheorie und der Utopien heraus, um alle Volksschichten
z. B auch besonders die Kleinbauern wie die Arbeiter zu dem
gegenwärtig noch notwendigen Kampf gegen die Verheerungen des

Großkapitalismus einst zusammenfassen zu können. Sie verspricht
das immer mehr zu werden, was sie sein soll, die eine Vereinigung
des „Volkes", dessen Charakteristikum Richard Wagner folgendermaßen

umschrieben hat: „Das Volk ist der Inbegriff aller
derjenigen, welche eine gemeinschaftliche Not
empfinden." Zum „Volk" gerechnet werden -können natürlich nicht
die großkapitalistischen Interessenten, deren Vertreter auch in unsern
Parlamenten gegenwärtig das größere Kontingent stellen, als die
eigentlichen Volksvertreter in dem erwähnten Sinne. Dies ist das
eine, was in Erfüllung gehen muß, daß die sozialistische Kampfgruppe

fich aus einer Partei zum Volksverband erweitert und daß
in den Parlamenten bald einmal die eigentlichen Vertreter des
Volkes die Mehrzahl bilden. Damit ist zugleich gegeben, daß auch
ein anderes zu geschehen hat. Es muß bei vielen, die dem Sozialismus

noch fremd oder befremdet gegenüberstehen, die Erkenntnis
wachsen, daß sie ihre eigene Not, mag sie oft auch etwas anderer
Art sein, mit den „Sozialisten" gemeinsam haben, und die
gemeinschaftliche Not ein gemeinschaftliches Kämpfen und Ringen erfordert,
in das auch sie sich einbeziehen lassen sollen, — bei anderen
hinwiederum und den Wohlhabenden zumeist die Erkenntnis wachsen,
daß sie den Haß, der ihnen in der Art und Weise des Kampfes
von den Bedrängten her oft entgegentritt, mitverschuldet haben,
daß diese Art Kampf aber auch umso schneller weicht, je mehr
Entgegenkommen und liebevolles Verständnis für die Not von denen
an den Tag gelegt wird, die in Wohlgeborgenheit leben, je mehr
in deren Kreise das soziale Empfinden und Denken und Handeln
zunimmt.

Ferner gilt es noch eine kleine Erwägung anzustellen Hin-
fichtlich der eigentlichen Tendenz des vorgeführten Aufsatzes, der
Ermittlung des Weges zur Herbeiführung des Völkerfriedens, dessen

Dringlichkeit ersichtlich geworden ist. Es könnte leicht als Zeichen
der Verkennung und Undankbarkeit oder dann der Interesselosigkeit
aufgefaßt werden, daß nicht das Werk der Miffion, der
Evangeliumsverkündigung unter den Heiden, berücksichtigt worden ist; darum
möchte ich hiezu kurz nur noch das eine nachträglich bemerken: wenn



— 198 —

es der Missionsarbeit daran gelegen ist, die Sprüche und Gleichnisse
Jesn und den Gehalt der Bergpredigt vor allem über die herkömmlichen

dogmatischen Heilslehrèn zu stellen, und wenn die, welche
jetzt noch Heiden sind, das wahre Evangelium Jesu besser
verstehen sollten, a ls es bei unferer Christenheit bis jetzt der Fall
gewesen ist, dann bleibt der Welt viel Kampf und Leid erspart,
und verdient das Missionswerk allerdings auch angesichts der
Friedensbewegung als eine der bedeutendsten und herrlichsten
Erscheinungen guter Willenstat bewertet zu werden.

Otto Böschweiler.

»er Hnarcdismu5.
Lln Versuch.

«Wechselwirkung durch Freiheit ist der
positive Charakter der Gesellschaft."

Fichte (Bestimmung des Gelehrten).
„Herz und Geist müssen umgestaltet werden,

bevor sich die Sehnen zum Kampf
spannen und die Welt sich ändert."

Reclus (das anarchistische Ideal).
„Das Gesetz ist zwischen hineingekommen."

Paulus.
I.

Urteile und Vorurteile.
„Wir sind gewohnt, daß die Menschen

verhöhnen, was sie nicht verstehen."

Ein Aufsatz über deu Anarchismus muß gegenwärtig zum
größten Teil ein Kampf gegen Vorurteil, Schablone und Schlagwort

sein. Auch danu, wenn man, wie es hier der Fall ist, keineswegs

den Anarchismus verherrlichen will, sondern ganz einfach
vom Bestreben ausgeht, ihn objektiv und gerecht als Problem zu
bewerten und auf seine Bedeutung für die hentigen Lebensfragen
hinzuweisen. Wenn man die landläufige Beurteilung des Anarchismus
ins Auge faßt, sieht man bald, wie die Unfähigkeit, groß zu
schauen und tief zu blicken, auf die ganze Bewertung der
Lebensprobleme einen lähmenden Einfluß ausübt. Es fällt hier ganz
besonders stark und in peinlicher Weise auf, weil der Anarchismus
eine Erscheinung ist, die, wie kaum eine andere, den Sinn für die
Lebensfragen wecken, das Auge für die modernen Konflikte schärfen
sollte. Soll man sich hier durch Dogmen, philiströse Vorurteile
irreleiten lassen? Soll man nicht auch dem Werdenden, noch
Unfertigen, Problematischen seine Aufmerksamkeit schenken?


	Sozialismus und Weltfriede

