
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 5

Artikel: Kriegswahnsinn und Friedensideal

Autor: Stückelberger, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133268

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 178 —

werde auf Erden und noch einmal die Strahlen Deiner Sunne freudvoll,

über einem heiligen Bruderbund der Völker leuchten.')

IMgswabnsinn uns MeSensiSeal.

/»ufere Zeit hat es gewagt, auch den Krieg, seine Berechtigung
^1 und Notwendigkeit und damit auch die Kriegsrüstungen in

Frage zu stellen. Die naive Selbstverständlichkeit, mit der
man srüher von denselben sprach, hat einem scharf pointierten Für
und Wider weichen müssen: auf der einen Seite finden wir eine

leidenschaftliche Verherrlichung und eine zielbewußte Steigerung des

ganzen militärischen Apparates, auf der anderen Seite eine ebenso

intensive, wachsende Friedensbewegung. Die Meinungen stehen fich
so schroff gegenüber, daß man beiderseits anfängt, den Gegner für
verrückt zu erklären. Sogar der Krieg als Selbstzweck findet feine
Verteidiger, so gut wie die Prostitution und der Alkoholismus und
andere sog. „notwendige" Uebel. Was uns dabei am meisten wundert,
ist die Tatsache, daß die Verteidiger des Krieges nicht nur von
vermeintlichen ökonomischen und patriotischen Interessen ausgehen,
sondern auch mit ethischen und religiösen Motiven operieren.
Gerade in „christlichen" Kreisen hört man etwa die Ueberzeugung
aussprechen, daß es gut wäre, wenn es wieder einmal Krieg gäbe,
die Leute hätten es sonst zu gut, jedenfalls könne die Menschheit
nicht ohne den Krieg bestehen oder vorwärts schreiten. Ein Krieg
fei von Zeit zu Zeit notwendig, liege auch tief in der menschlichen
Natur begründet.

Das ist der wahnsinnige Glaube oder vielmehr Aberglaube von
der Unentbehrlichkeit und Unabänderlichkeit des Kriegswesens, wie
er sich in vielen Köpfen festgesetzt hat. Natürlich findet — beiläufig
gesagt — dieser Glaube feine Anwendung immer nur auf die
„andern", sich selbst schließt man wohlweislich von dieser „heilsamen
Kur" eines Krieges aus; das ist aber nichts weniger als christlich.

Wir meinen, in Gegensatz hiezu, es entspreche nicht nur
einzelnen Stellen der Bergpredigt, sondern dem ganzen Wesen des

Christentums, daß der Krieg, d. h. die Anwendung roher Gewalt
bei Erreichung irgend eines Zieles auch im Völkerleben verschwinden
müsse, so gut als die blutigen Glaubenskämpfe, die Hexenprozesfe
und Ketzerverfolgungen früherer Jahrhunderte bei uns unmöglich
geworden sind. Das ist nicht eine bloße Analogie oder eine haltlose
Theorie, sondern in letztem Grunde ein unerschütterliches Glaubenspostulat,

eine vom religiösen Denken und Empfinden eingegebene Vor-

') Aus „Für Gott und das Volk" von Walther Rauschcnbusch.



— 179 —

stellung vom Werden der Menschheit. Wir glauben nicht an einen
Schlachtengott, sondern an den Gott, der spricht: Nicht durch Heer
oder Gewalt, sondern durch meinen Geist foll es geschehen. Gottes-
geist und Waffengewalt find unvereinbare Gegensätze; das Christentum

hat die größten Triumphe gefeiert, als es auch in Zeiten der
Verfolgung nicht mit Waffen sich verteidigte.

Nun wird man natürlich einwenden, im Leben der Völker
untereinander herrschen andere Prinzipien und darum könne man
auch der Waffen nicht entrateli. Gewiß! Es herrschen andere
Prinzipien: das Recht des Stärkeren, die nationale Selbstsucht, Eitelkeit,

die nur durch Gewalt im Zaume gehaltene Raublust und
Ausbeutung, der Kultus der Macht, des Reichtums, und in diesem
Ringen der Völker entscheidet als ultima ratio der blutige Kampf,
der Sieg auf dem Schlachtfeld! Der Krieg, eine stete
Begleiterscheinung der Menschheitsgeschichte und eben darum sanktioniert
und mir religiösem Nimbus versehen! Wohlan, es sei so. Man
halte au dem Krieg fest als einem notwendigen Bestandteil der
Kulturentwicklung, man betrachte die endlosen Rüstungen als die
beste Gewähr für die bestehende Ordnung, man erfinde immer neue,
immer großartigere, wirkungsvollere Angriffs- und Verteidigungsmittel,

belaste damit die Militärbudgets, man stütze das Auftreten
der Diplomaten immer mit Drohungen von Gewalt, man riskiere
den Ausbruch eines ernstlichen internationalen Konfliktes und lasse
den ganzen längst vorbereiteten kriegerischen Aufwand in Aktion
treten ^ spricht sich damit die heutige Kultur nicht selbst das Urteil?
Sie schafft großartige, noch nie dagewesene Werke und Werte und
bietet zu ihrem Schuß nichts anderes als die beständige Möglichkeit,
zu deren aller Beschreibung spottenden, grauenvollen Vernichtung.
Ist das nicht Wahnsinn?

Aber statt angesichts der modernen Vernichtuugskunst, die
unserer Kultur entstammt, die Grundlagen der letzteren zu revidieren
und sich auf andere Prinzipien als die der Gewalt zu besinnen
und zu stützen, wird im Namen der Kultur die herkömmliche
Kriegsbegeisterung gepflegt und genährt durch allerhand oberflächliche
Eindrücke aus der Geschichte und durch den ästhetischen Genuß eines
militärischen Schauspiels. Eine bedenkliche, oft knabenhafte
Kriegsromantik b lendet den meisten die Augen und raubt ihnen den Maßstab

für die richtige Beurteilung der Wirklichkeit. Was haben denn
eigentlich unsere hohen, geistigen Güter mit der zerstörenden Wirkung

moderner Explofionsgeschosse zu tun, was die viel gerühmte
Tapferkeit mit dem automatisch funktionierenden Maschinengewehr?
Ist nicht das Festhalten an der traditionellen, politisch, wissenschaftlich

oder gar religiös begründeten Rechtfertigung und Verherrlichung
des Krieges in unserer Zeit ein solch widersinniger Anachronismus,
als wenn einer die kosmischen Vorstellungen des Mittelalters in
unserem Geschlechte aufrecht erhalten wollte?



— 180 —

Warum wird denn dieser Anachronismus nicht als solcher
empfunden und der ganze Widerspruch, der unsere Kultur durchzieht,
uicht eingesehen? Warum erhält fich der Kriegswahnsinn so

hartnäckig auch in Friedenszeiten? Weil der Staat ein ganz besonderes
Interesse an dem Bestehen kriegerischer Traditionen zu haben glaubt,
um seine Existenz im Lauf der Geschichte wahren zu können, und
weil er diese seine Existenz nicht nur als Selbstzweck, fondern fogar
als höchsten und letzten Zweck des menschlichen Daseins betrachtet.
Es ist die althergebrachte Idee von der Absolutheit des
Staatsgedanken s, dem sich alles unterzuordnen habe, die
Vergötterung des Staates, dem alle Opfer gebracht werden müssen.
Der Mensch ist danach um des Staates willen da und nicht der
Staat um des Menschen willen. Natürliche Gegensätze wie Russen-
und Sprachenunterschiede oder Unterschiede in den religiösen
Anschauungen und in den politischen Grundsätzen kommen viel weniger
in Betracht als die oft willkürlich gezogenen politischen Grenzen,
innerhalb welcher die ursprüngliche und berechtigte Heimatliebe zu
einem künstlichen Nationalismus groß gezogen und bis zum Chauvinismus

gesteigert wird. Im Staatsgedanken kommen die
Leidenschaften des Ehrgeizes und der Rivalität zur Geltung. Die nächste

Folge davon ist die gegenseitige Isolierung der Staatengebilde und
die weitere Folge eine gegenseitige Spannung, welche zum bewaffneten

Frieden führt. Künstliche Gebilde müssen mit künstlichen
Mitteln aufrecht erhalten werden zum Nachteil des eigenen Volkes.
Der Staat wußte auch die von ihm abhängige Kirche in sein Interesse

hineinzuziehen und sich dienstbar zu machen und so stützen
sich Thron und Altar in dem Bestreben, den Staat in seiner
egoistischen Absolutheit zu erhalten. Es ist von da aus nur konsequent,
wenn antimilitaristische Strömungen als staatsgefährlich angesehen
die Kriegspropaganda und chauvinistische Aufhetzung als patriotische
Tat gebilligt werden. Der Kriegswahnsinn besteht zu Recht.

Ist nicht auch dieses exklusive Staatsideal ein Anachronismus
in unserer Zeit? Man braucht noch lange nicht ein vaterlandsloser

Geselle oder ein blasierter Kosmopolit zu sein, um die Tatsache
anzuerkennen, daß die internationalen Beziehungen täglich wachsen
in Verkehr, Bildung, Geldwesen, Technik, Diese wichtigen
Lebensbedingungen haben in ungeahnter Weise die nationalen Schranken
durchbrochen, die politische Abgrenzung der einzelnen Staaten
verwischt. Viele geistige und materielle Güter, ja ganze Schichten der
Bevölkerung haben internationalen Charakter bekommen. Man kann
bald von einem Ueberwiegen internationaler Interessen reden, mit
denen unter Umständen die Interessen eines einzelnen Staates in
Kollision treten. Was soll den Ausschlag geben? Muß nicht auch
hier das Einzelne dem Ganzen sich einfügen, also unterordnen?

Man kann ruhig behaupten, der Krieg sei eine Erscheinung,
deren Voraussetzungen für die heutige Zeit einfach nicht mehr zu-



— 181 —

treffen. Der Gewinn, auch der rein materiell-ökonomische Gewinn
ist für den Sieger illusorisch. Das hat sogar Norman Angell in
seinem Buch „Die falsche Rechnung" überzeugend nachgewiesen.

Das zugegeben, wird man trotz allem die Notwendigkeit des

Krieges und seiner Vorbereitungen festhalten mit dem Hinweis auf die
Natur des Menschen, welche nun einmal etwas von dem
Instinkt eines Raubtieres an sich trage. Darum, so lange es

Menschen gebe, werde es auch Kriege geben. Damit müsse man
rechnen und das Gute, das mit jedem Krieg verbunden sei, ins
Auge süssen. Ich glaube, hier liegt der Kern der Frage: Der
Wahnsinn ,des Krieges zugegeben ^ ist nicht auch der Friede auf
Erden ein törichter Wahn? Kann der Mensch auf Erden existieren
otM sich auf den Standpunkt der Macht den Menschen gegenüber
zu stellen? Oder gibt es kein anderes Regulativ menschlichen
Zusammenlebens als Macht und Gewalt? Soll das Schlagwort vom
„Kampf ums Dasein" die höchste und letzte Auskunft über Zweck
und Sinn des Lebens sein? Es ist ein überaus verdienstliches Werk,
daß Krapotkin jenes „Naturgesetz" ins rechte Licht gerückt hat durch
Aufdeckung der nicht minder instinktiven und rationellen
gegenseitigen Hilfe.

Und wenn es auch bis dahin wirklich der blutige Kampf
gewesen wäre, der dem Leben der Menschen das Gepräge verliehen
hat, fo ist doch sicher der Mensch nicht dazu verurteilt, auf diefem
Niveau zu bleiben, daß der Stärkere mehr Recht hat. Es ist
merkwürdig, daß unsere Zeit, die von Entwicklung und Fortschritt
trieft, einzig in Bezug auf Anwendung von Gewalt im Verkehr
der Völker die Menschheit auf einem überlebten Standpunkt belassen
will. Das Friedensideal beruht vor allem auf dem
Entwicklungsgedanken, auf dem Glauben an eine EntWickelung, die
nicht uur den einzelnen Menschen, die Persönlichkeit für sich allein,
fördert und vervollkommnet, sondern ebenso auch das Zusammenleben
bis in die entferntesten Beziehungen hinein ordnet und damit von
der Stufe der egoistischen Abgrenzung oder des herdenmäßigen
Vegetierens zum bewußten Zusammenwirken und harmonischen
Ineinandergreifen erhebt. Das ist kein Wahn, kein Phantom. Es
ist vielmehr die Ersetzung der vernunftwidrigen, brutalen Gewalt
durch die soziale, internationale Gerechtigkeit, die Umwandlung der
isolierten Staatengebilde in eine Solidarität der Völker, Es treten
die realen, erhaltenden Lebensbedingungen an Stelle der mühsam
aufgerichteten, künstlichen Stützen der menschlichen Gesellschaft.

Allerdings, Ellen Key hat Recht, wenn sie sagt: „Eine so

kräftige Wirkung, daß sie Instinkte umwandelt, uralte Gefühle in
neue Bahnen lenkt, neue Aeußerungen der Willenskraft hervorruft,
der Sehnsucht neue Ziele setzt, eine solche Wirkung kann nur von
einer neuen Lebensanschauung, von einem neuen religiösen
Glauben ausgehen."



— 182 —

Ein neuer und doch uralter Glaube! Schon die alttestament-
lichen Propheten redeten von diefer Wandlung der Schwerter in
Pflugscharen und der Spieße in Sicheln, „denn aller Krieg mit
Ungestüm und blutgetränktes Kleid wird verbrannt und mit Feuer
verzehrt werden." Es ist eine von dem Bild des Messias
unzertrennliche Vorstellung, daß er die Völker zum Frieden vereinige
und zwar durch das Recht, Jesus bringt wohl auch das Schwert,
d. h. den Kampf, aber nicht denjenigen zwischen Völkern und Nationen,

sondern den Kampf gegen alle Ungerechtigkeit und Falschheit.
Mit Christus kam die Möglichkeit der tiefstgehenden Wandlung und
der aller umfassendsten Entwicklung und dazu gehört auch die
Entthronung der Waffengewalt und der eng mit ihr verbündeten
Geldmacht. Eine von ungeheuren Rüstungen im Schach gehaltene Völkerwelt

ist gewiß nicht das letzte Ziel der Menschheit, welcher Gott
seinen Geist verheißen hat; nicht durch Waffengewalt, sondern durch
Geist und geistige Güter soll sie geleitet werden.

Wir brauchen übrigens gar nicht nur auf Verheißungen
zurückzugreifen, um das Friedensideal gegenüber dem Kriegswahnsinn zu
rechtfertigen, wir stehen in einer Entwicklung drin, welche die
Anfänge der Erfüllung in fich birgt. Ist es etwa so ganz
nebensächlich und zufällig, daß die Anwendung von Gewalt auf dem
Gebiet der Rechtsprechung und der Glaubensüberzeugung sich nicht
mehr bei Tage, im Lichte der Oeffentlichkeit fehen lassen darf?
Dasselbe Gefühl für Gerechtigkeit und Solidarität, dieselbe gegenseitige

weitherzige Anerkennung und Verantwortung ist immer noch
im Wachsen begriffen in breiten Schichten des Volkes; nicht nur
gemeinsame äußere Güter, auch tiefgehende, gemeinsame Ideen
verbinden die Völker untereinander. Wir verhehlen uns allerdings
nicht, daß noch viel Gährungsstoff vorhanden ist, der zu kriegerischen
Konflikten Anlaß geben wird. So lange es noch Gebiete gibt,
die dem Expansionstrieb und der Ausbeutung preisgegeben find,
fo lange Zivilisation mit Raubbau und Unterdrückung Hand in
Hand geht, fo lange überhaupt noch irgendwelche vermeintliche oder
wirkliche Aussicht vorhanden ist, mit den Waffen in der Hand sich

bereichern zn können, werden auch die Waffen nicht ruhen, denn
der Geiz, die Habsucht, ist eine Wurzel alles Uebels, auch des Krieges.

Dieser Welt der Entzweiung steht aber eine andere der
Verbindung und Vereinigung gegenüber, sie hat bezeichnender Weise da
zuerst und am leichtesten sich Bahn gebrochen, wo man unter dem
Druck der entzweiten, isolierten Interessen leidet. Die gemeinsame
soziale Not hat auch gemeinsame Hoffnungen geweckt und die Idee
des Völkerfriedens reifen lassen. Eine neue Welt ist im Entstehen
begriffen. Ein Gegensatz ruft dem andern: Eben gerade jetzt, da
die Rüstungen zum Krieg sich ins Abenteuerliche steigern und es

eigentlich nur auf eine Erprobung derselben im Ernstfall ankommt,
um den völligen Bankerott des gegenwärtigen Systems zu demon-



— 183 -
strieren, da bereitet sich in aller Stille dasjenige Element vor, in
das die erschöpfte Menschheit dann eintauchen muß, um aufs neue
aufzuleben und emporzusteigen nicht in die Sphäre des ewigen
Friedens, sondern auf die Stufe eines edleren und besseren Kampfes,
als ihn die Staaten heutzutage unter sich führen, — ein Kampf,
dessen Parole nicht heißt: macht euch die Völker Untertan!, sondern:
macht euch die Erde Untertan!, ein Kampf, der die rechten Früchte
persönlicher Tüchtigkeit und gemeinsamen Besitzes zeitigt.

L. Stückelberger.

Sozialismus unci Veittriecie.

^öm 12. Kapitel des Römerbriefes, Vers 19, wird ein Wort des
I Alten Testaments vom Apostel Paulus zitiert, das lautet^ (5, Mose 32,35): „Die Rache ist mein, Ich will vergelten,

spricht der Herr," Obwohl dieses Zitat den Menschen schildert, der
im Begriffe ist, einen Naturtrieb zu beherrschen, hat er doch das
letzte Problem nicht gelöst, welches hier in Frage steht. Das Recht
der Rache, entnommen dem Gebiete der Naturvrdnung der
Selbsterhaltung, wird nicht verneint, im Gegenteil auf Gvtt abgeschoben,
also sogar verabsolutiert. Aber immerhin zeigt das Wort, wie
schon die alttestamentliche Stuse der Sittlichkeit für Jndividualfälle
die Rache als untersittlich erachtet. Damit wird aber das Wesen
der Gewalt in gleicher Weise angetastet. Die Selbsterhaltnng kennt
jetzt etwas Neues, das unbedingte Geltenlassen des Andern. Auf
die Dauer wird aber deshalb die Annahme nicht mehr länger
aufrecht erhalten bleiben können, als ob Gott, der Geist der Wahrheit,
wie er sich in Christus als die Liebe offenbarte, die Rache nun
allein und eigenhändig besorgen wolle. Es nimmt sich demnach
jenes Zitat, wenn es in positivem Sinne zur Aufstellung des
Merkmals christlicher Gesinnung verwendet werden soll, im Neuen
Testament gezwungen aus. Und tatsächlich spricht sich durch den
Apostel Paulus in jenem Kapitel der Herr nach seinem eigentlichen
Wesen reiner aus als im Zitat selbst. Im Alten Testament, 3. Mose,
19,18, heißt es noch: Du sollst nicht rachgierig sein, noch Zorn
halten gegen die Kinder deines Volkes. Nach Paulns und
dem Neuen Testament gibts keine Ausnahmen mehr, denen gegenüber

das Rachegefühl nicht auszurotten, zu besiegen wäre. „Rächet
euch selber nicht, meine Liebsten," „Laß dich nicht das Böse
überwinden, sondern überwinde das Böse mit Gutem," Wenn aber
die Sittlichkeit des Christen dieser Art sein soll, wie soll dann Gott
als die Kraft solcher Sittlichkeit der Rachegott bleiben können?
Wir betrachten dann weiter doch Jefus Christus als die letzte
und höchste Gottesoffenbarung. Da wird denn wirklich ein anderer


	Kriegswahnsinn und Friedensideal

