
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 4

Artikel: Neue Wege in der römischen Kirche

Autor: Pascendi, Otto Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 165 —

wiß wird diese Arbeit gar manches liebe Mal Mühsam, vielleicht
sogar mechanisch sein. Und es ist nicht ausgeschlossen, daß auch hier
Undank der Welt Lohn sein wird. Aber wo könnte das ein Grund
zur Desertion sein?

Fustel de Coulanges spricht am Eingang einer überaus
lesenswerten Studie über Louvois und Bismarck vvn dem ewigen
Zwiespalt zwischen dem Esprit cis travail und dem Esprit eis oon^uèts.
Weitverbreitet ist die Meinung, daß ein Bekenntnis zum lZ8prit cts

travail gleichbedeutend sei mit der Anerkennung einer Sklavenmoral.
Diese Meinung ist grundfalsch. Es liegt mehr wahre Noblesse in dem

Vorsatz zu schlichter Arbeit als iu den tausend Phrasen vom „sich
Ausleben".

Einen stillen Kampf habe ich die Betätigung auf dem Gebiete
des Arbeiterbildungswesens genannt. Ich muß ihn auch eineu farblosen

Kampf nennen. Es sind hier keine Titel, keine farbigen
Auszeichnungen und keine Ehrenstellen zu vergeben. Aber gerade das ist
ja das Schöne an dieser Tätigkeit, daß sie uns mit Menschen menschlich

verkehren heißt und daß nichts so sicher wie sie uns innerlich frei
macht von all diesem Tand, von Titeln, Graden, Ehrenstelleil oder
Carrière.

Lassen Sie mich schließen mit einer Strophe aus einem der
tiefsten Gedichte von Goethe, die in wenigen Worten so wunderbar
einfach das sagt, was meine vielen Worte hätten ausdrücken, wovon
sie hätten Zeugnis ablegen sollen:

„Hier flechten sich Kronen
In ewiger Stille,
Die sollen mit Fülle
Die Tätigen lohnen!
Wir heißen euch hoffen."

Otto Vollenweider,

Neue Vege in Ser römischen Mede.
»Nachdem der zehnte Pius am 8. September 1907 den Moder-
I / n i s m u s durch die Encyklika Pascendi verdammt hatte, ließ^ ^ er 1908 eine Gedenkmünze schlagen, die ihn als eine Art

Heiliger Georg darstellt, der den Drachen überwindet. ^ Gewiß hat der
heilige Vater in der besten Absicht den Kampf aufgenommen gegen
den neueu Geist, der sich an allen Ecken und Enden in seiner Kirche
regte, er hatte kein Verständnis für den Frühlingshauch, der über
die Gräber veralteter, thomistischer Lehranschauung strich der
frische Luftzug ließ den in Seminarien erzogenen Greis erschauern
und er glaubte statt des Auferstehungshauches das Schnauben und
Fauchen der Hydra zu vernehmen, die im Dienste des Antichrists das



— 166 -
Schifflein Petri zertrümmern und zerstören wolle. Iì«m3, I«ov.ts,
Rom sprach! Wie einst der als liberal gepriesene Leo XIII. den Ame-
rikanismus auf Betreiben des Jesuitenkardinals Mazella verurteilte,
so verdammte sein fanatischer Nachfolger den neuen Zeitgeist, der
die heutige Wissenschaft mit den Forderungen des Glaubens
versöhnen will, der die Kluft überbrücken will, die zwischen Vernunft und
Offenbarung klafft. Mit welchem Recht Pius X. annehmen darf,
Gott habe im Mittelalter dnrch den großen Kirchenlehrer Thomas
von Aquin die einzig gültige Philosophie gegeben, können wir hier
nicht erörtern. Wir müssen die Ansicht des Papstes, auch wenn sie

unserer Ueberzeugung nicht entspricht, als den Ausdruck eines ehrlichen,
vielleicht irrenden Gegners achten.

Wenn aber seine Heiligkeit glaubt, den Modernismus mit
Stumpf und Stiel ausgerottet zu haben, fo irrt sie, denn die äußere
Unterwerfung vieler Kleriker bedeutet noch keine innere
Uebereinstimmung mit der päpstlichen Auffassung, Selbst in Italien glimmt
das Feuer unter der Asche weiter, im Verborgenen nährt man die

heilige Flamme der Gewissensfreiheit, an der doch einst die politischen
Machtgelüste der Kurie zu Grunde gehen werden. Der römischen
Kirche fern stehende Kreise werfen oft den sich unterwerfenden Priestern

Falschheit und Heuchelei vor. Dies ist übereilt und zeugt von
einem durch wenig Sachkenntnis getrübten Urteil. Die Modernisten
sind, selbst wenn die Kirche sie ausstößt, katholisch, ihre
Bestrebungen gelten nur der Läuterung veralteter Vorstellungen und
Einrichtungen, sie tasten das clspositum tiàsi, die von Christo gegebene
Lehre nicht an. Weshalb sollen sie die Kirche, ihre Kirche, verlassen,

wenn sie sich eins wissen mit einer Heiligen Katharina von
Sien«, mit einem Heiligen Bernhard von Clairvaux, die von hehrem
Eifer für die Sache Christi getrieben, in der Kirche die warnende
Stimme erhoben, um menschliche Anmaßung in den Reihen der
Hierarchie zu bekämpfen. Wahrlich der Ruf der Warner sollte in der
Kirche nicht vergebens erschallen, ihr Platz ist mitten unter den

Gläubigen, die jetzt ihrer spotten und sie verlästern, denn die Modernisten

fühlen sich und sind eins mit der wahren, allgemeinen Kirche,
die einen Passavalli, einen Rosmini, einen Gioberti zu den Ihren
zählt, in deren Reihen Montalembert und Lacordaire, Hecker und
Gibbons für den Anbruch einer neuen Morgenröte wirkten. Unsere
Zeit, dieses tiefe Drängen und Seufzen nach Gott, unfere Wissenschaft,

die sich müht, der sehnenden Menschheit die Geheimnisse des

Alleinen zu offenbaren, sollte vom Teufel stammen? Nein, so läßt
sich der Menschengeist nicht knechten, daß er annimmt, die
mittelalterliche Philosophie sei das letzte Wort im Geisterkampfe um die

ewigen Güter; die Vernunft läßt sich nicht hineinzwängen in ein
System, das von Menschen erdacht, nur menschliche, relative Schlüsse
ziehen konnte. Wer es leugnet, daß wir des Unendlichen Größe
und Allmacht auf verschiedene Weise erkennen können, der macht



— 167 —

sich doch wohl von der alles umfassenden, allgegenwärtigen Größe
des ewigen, persönlichen Gottes eine für unsere Tage nicht mehr
passende, veraltete Vorstellung.

Das gemeinsame Ziel, die sie alle umschlingende Sehnsucht
derer, die Pius X. mit dem Namen Modernisten brandmarken
wollte, ist der Kampf gegen jede Beeinträchtigung der Gewissensfreiheit,

gegen ultramontane Machtgelüste und Anmaßung. Ein
bestimmtes modernistisches Programm gibt es nicht, denn der Wege
zu dem angestrebten Ziele sind ja so mannigfaltige, daß jedem
Einzelnen die Freiheit des Handelns gesichert bleiben muß.

Der bekannteste Vorläufer des italienischen Modernismus ist
wohl Romolo Murri, dessen Gründung ..Osrnosrasia okristians."
gleich im Anfang des Pontificates von Pius X. verboten wurde,
Murri, der sich nicht unterwerfen wollte, ward verflucht und lebt
jetzt als Mitglied des italienischen Parlamentes in Rom. Eine neue
modernistische Organisation entstand, angeregt durch die
mutvollen, tiefergreifenden Werke des Dichters Fogazzaro, im
Oktober 1912. Der fchon stets für die modernistische Idee entflammte
Advokat Gennaro A vol io gründete zu dieser Zeit mit gleichge-
sinnten Freunden die „l^nions psr Is, rikorrna religiosa".') Diese
Vereinigung soll nicht, wie die von Murri begründete Democrazia
politische Ziele verfolgen, sondern vor allem diejenigen uuter einem
Banner vereinen, die Christi Gebot im Leben verwirklichen wollen,
deren persönliches Verhalten Zeugnis ablegen soll, daß sie Jesu
Jünger sind. Die wöchentlich erscheinende Zeitschrift ,,l^,a nuova
ritorma" wird von den bekanntesten italienischen und ausländischen
Geistesführern mit Aufsätzen bedient und soll dem Einzelnen reiche
Anregung zur Verwirklichung des angestrebten Ideals bieten. Nicht
nur katholische sondern auch andersgläubige Schriftsteller kommen

zu Wort, getreu der Mahnung Pauli, „Prüfet alles und das
Beste behaltet!" Aus dem reichen Inhalt verdienen die folgenden
Punkte der eingehenden Beachtung. Die italienischen Modernisten
treten für die Trennung von Kirche und Staat ein, denn die
persönliche Glaubens- und Gewissensfreiheit kann erst dann wirklich
bestehen, wenn die Kirche in die politische Selbstverwaltung des
Staates nichts hineinzusprechen hat, und wenn andernteils die Kirche
von staatlicher Bevormundung befreit ist. Das letztere wird den
Staat nicht hindern, in gewissen Fragen (z. B. der Kloster- und
Kongregationenfrage) von seinem Staatshoheitsrecht Gebrauch zu
machen und Schutzmaßnahmen für die bürgerlichen Rechte des
Individuums zu ergreifen. Natürlich wenden sich die Modernisten,

') Adresse: 8, emonio s. larsig, 2, Nàpoli. Die Zeitschrift kostet jährlich
Fr. 8,— für die Schweiz, Unterstützungsabonnement Fr, 20,—, Eine Einzelnummer
kostet 20 Cts, — Gegen Einsendung einer Doppelpostkarte erhält man eine
Probenummer. Allen Jahresabonnenten werden Propagandaschriften gratis und franko
übersandt.



— 168 —

ime übrigens alle ihr Vaterland liebenden Italiener, gegen jede
Erneuerung des Kirchenstaates; der Stellvertreter Christi, der anstatt
Wunden zu heilen und Tränen zu trocknen, nur zu oft die größere
Ehre Gottes im Wundenschlagen, in der Erweiterung seiner Terrj-
torialmacht erblickte, er soll nicht wieder in die Versuchung
geführt werden, irdischem, vergänglichem Gute nachzujagen. Die Diplomaten

in der violetten Soutane gehören der Geschichte an, und
den Einfluß, den sie so oft gegen Christi Gebot sich anmaßten, sollen
sie zur Ausbreitung der heiligen Lehre verwenden. Der Papst soll
den ersten Rang unter den Bischöfen einnehmen, aber als princsps
intsr pars», foll er eingedenk sein, daß die Liebe und die Demut
gebieten, einen brüderlichen Verkehr mit den Bischöfen zu
unterhalten, und nicht mit der angemaßten Unfehlbarkeit die Seelen und
Gewissen der anderen zu knechten. Bis heute haben wir von Rom
nicht erfahren, was die Phrase bedeute, der Papst fei in Glaubenssachen

u. s. w. unfehlbar, wenn er «x «g.tksclra spräche? Früher
fragte man: Ist der Papst unfehlbar? Heute lautet es: Wann ist
der Papst unfehlbar? — Mehr verstehende, helfende, verzeihende,
erhebenoe Liebe soll in das starre Lehrgebäude einziehen, deshalb
wissen sich die Mitglieder der Unione eins mit den besten Kräften
der römischen Kirche in ihrem Eintreten für Volksbildung, für
Bekämpfung der Wohnungs- und Lebensmittelteuerung, im Kampfe
gegen Fanatismus und Aberglauben. Daran schließt sich die materielle

und sittliche Hebung des Klerus. Besonders Süditalien ist
überschwemmt von Priestern und Mönchen, die mangels genügender
Arven und anständiger Besoldung oft durch Verkauf von allerlei
Wunderwerk ihre magere Pfründe ergänzen; ganz abgesehen davon,
daß die eintönige Beschäftigung auf Sitte und Charakter dieser
Unglücklichen zersetzend wirken muß. Und nun zum Zoelibat, einem
Kirchengesetze, dcls besonders in südlichen Ländern, der Unsittlichkeit
Vorschub leisten muß. Das von Gott gewollte Naturgesetz wird
von der Kurie in den Staub getreten, und das reinste und edelste, die

Verbindung von Mann und Weib, als etwas minderwertiges
hingestellt. Mit welchem Recht wagt es die römische Kirche, eine Dis-
ziplinarmaßregel höher als Christi Sakrament zu stellen? Ein Dogma

ist der Zoelibat nicht, und dank Pauli Wort an Timotheum, wird
es auch dem geschicktesten Exegeten nie gelingen, das Gegenteil zu
beweisen. Wie darf ein Sakrament das andere ausschließen, weshalb

läßt die Priesterweihe die Ehe nicht zu? Die Modernisten wollen
ein Gebot abschaffen, das, weil gegen Christi Wort, unsittlich und

zum Heil der Seelen verderblich ist. Wohlgemerkt, nicht gegen die
Ehelosigkeit, als solche, richten sich die Ausführungen, — nein
aber die Keuschheit ist ein Gnadengeschenk, und wer sie einer ganzen
Klasse von Menschen aufzwingen will, handelt gegen das höchste
Gebor Gottes, die christliche Freiheit, Willkür und menschliche
Satzung sollen nie und nimmer an die Stelle der Wahrheit treten,



— 169 —

die uns frei machen soll. Die Kirche Christi darf nicht zum Gefängnis
der Seele werden, denn die Pforten der Hölle vermögen nichts gegen
den Geist, der da frei machet.

Der absolute Kadavergehorsam, wie ihn die Kurie heute
verlangt, ist unchristlich, im Konflikt zwischen dcm eigenen Gewissen
und den Befehlen und Ansichten eines Vorgesetzten, wäre blinde
Unterwerfung eine Sünde wider den heiligen Geist, eine jener
Sünden, die Christus als die schwerste bezeichnet. Auch der Index
entspricht nicht den Ideen, die sich die Modernisten von der wahren
Kirche des Erlösers machen, Reformen ergeben sich von selbst, wenn
wir nur daran denken, daß eine ehrliche, wissenschaftliche Arbeit
wohl mitgebrachte Vorurteile zerstören, aber nie und nimmer die
Lehre des Welterlösers verdrangen kann. Wenn je, dann ist uusere
Zeit der Prüfstein für den weltüberwindenden Glauben, daß die durch
das Blut der Märtyrer erworbene christliche Freiheit nicht untergehen

wird, getreu der Verheißung unseres Heilandes: Himmel
und Erde werden vergehen, meine Worte aber werden nicht
vergehen. Erst wenn die römische Kirche die Gewissensfreiheit achtet,
die sie für sich von Andersdenkenden verlangt, und die ihr von
allen Vorurteilslosen gewährt wird, erst dann wird das Collosseum,
dessen Boden mit dem Blute der ersten Blutzeugen getränkt ist,
dieses Wahrzeichen der sinkenden Macht Roms, der Prachtbau römischer

Cäsaren, wieder zum, Symbol der steigenden kirchlichen Geistesmacht

werden, jener weltüberwindenden, welterlösenden Freiheit, für
die Jesus Christus auf Golgatha sein Leben dnhingab.

Man mag es beklagen, daß so viele edle, geistig bedeutende
Männer ihre Kraft einem solchen Ziele zuwenden, anstatt die Barke
Petri zu vertauschen mit einer anderen Kirchengemeinschaft, — man
mag es begrüßen, daß sie ausharren, verfolgt und angefeindet, wie
der vom Wellenspiel umzischte Steuermann den wütenden Elementen
zum Trotz auf dem Posten bleibt, — lieber stirbt, als sich rettet, —
eines müssen wir, wir müssen uns in Hochachtung neigen vor den
Männern, die die Hoffnung nicht aufgeben, die der Kirche neue Wege,
höhere Bahnen weifen wollen, denn, wen die Liebe ruft, den ruft
die zwingendste aller Gewalten.

Otto Maria Pascendi.

ein «astmadl.
DUer Winter ist auch in China die Zeit der Geselligkeit. Um die

» kalten Tage zu vertreiben, ist es seit alten Zeiten Sitte, daß
die Gelehrten sich zuweilen versammeln. Man plaudert, spielt

Schach, betrachtet Bilder und alte Handschriften, Auch macht man

') Der folgende Aufsatz ist mit Erlaubnis der Herausgeber der „Vertraulichen
Mitteilungen" über die Missionsarbeit in China entnommen. Er läßt uns Blicke


	Neue Wege in der römischen Kirche

