
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 4

Artikel: Grundfragen der Arbeiterbildung : nach einem in der Sektion Basel des
Schweiz. Zofingervereins gehaltenen Vortrag

Autor: Vollenweider, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 143 —

Was schiert mich Vogelsang und Duft?
Ich ringe um ein hartes Brot,
Ich atme stündlich Höllenluft
Und mühe mich in Nacht und Not.

Breit ist mein Gang, von Lasten fchwer,
Das Leben ist so harte Zucht!
Auf die Kam'raden ringsumher
Wälzt sich der Arbeit Eisenwucht.

Doch manchmal kommt, ich weiß nicht wo,
Ein Klang in meine harte Not,
Der macht mich so unendlich froh
Und macht so süß das trock'ne Brot.

Da fällt von mir ein starrer Traum,
Der sich wie Frost um mich gelegt — —
Da weiß ich, daß der ärmste Baum
Einmal im Herbst doch Früchte trägt!

Max Barthel.

SrunSttagen Ser NrbettervllSung.
Nach einem in der Sektion Basel des Schweiz. Zofiiigerdcreins gehaltenen Vortrag.

iRie aktiven Sektionen des Schweiz. Zofingervereins haben im All-
» gemeinen die Tendenz, die Fragen, die sie in ihrem Schöße be-

handelt wissen möchten, durch aktive Mitglieder, durch Studenten
behandeln zu lassen. Wenn sie aber einmal einen Altzofinger einladen,
in ihrer Mitte zu fprechen, so geschieht dies wohl immer in der stillen,
manchmal sogar in der ausgesprochenen Hoffnung, daß dieser so mit
einer Auszeichnung bedachte Altzofinger ihnen persönliche Erfahrungen
mitteilen werde, Erfahrungen, die zwar von einem Einzelnen gemacht
werden mußten, die aber über die Person hinausweisen, überindividuell
verpflichtend sind.

Solche Erfahrungen kann ich nicht vorbringen. Die Zeit, während
welcher ich mich aktiv an der Förderung der organisierten Selbsthilfe
der Arbeiterschaft auf dem Gebiete des Bildungswesens beteiligt habe,
ist viel zu kurz, als daß ich mir erlauben dürfte, abschließende Resultate

mitzuteilen. Die Wege, die zum Ziele führen follen, sind gerade
auf diesem Gebiete sehr bestritten und noch keineswegs in allgemein
verbindlicher Weise aufgezeigt. Wir befinden uns noch in den ersten
Anfangsstadien methodischer Beschäftigung mit diesen Aufgaben.

So kann es sich heute nicht darum handeln, etwa geschichtliche
Daten zu bringen, statistische Tabellen vorzuweisen, um dann am



- 144 —

Schluß eventuell in Kürze einige Normen aufzustellen. Wir stehen

heute nicht vor der czusssti« facti, sondern vor der czusssti« iuris;
wir wollen uns Rechenschaft geben über die Wahl des Weges. Wir
wollen die Frage beantworten, warum wir glauben, daß wir, wenn
wir auf dem Gebiete des Arbeiterbildungswesens fördernd eingreifen,
mithelfen an der Herbeiführung eines schöneren Tages reiner Menschlichkeit.

Die Rechtfertigung dafür, daß ich Sie für eine kurze Stunde
um Ihre Aufmerksamkeit bitte, kauu nur in dem Nachweis liegen,
daß wir es hier mit einem zentralen Problem des menschlichen
Gemeinschaftslebens, bezw. seiner zukünftigen Gestaltung zn tnn haben.
Ich werde Ihnen die Gedankengänge aufzeigen müssen, deren Durchdenken

in mir diese Gewißheit hervorgebracht hat. Wenn ich Ihnen
so meine Zweifel und meine Antworten darlege, so bitte ich um
Eines: darum nämlich, dieses Bekenntnis nicht nach seiner formellen
Seite, d. h. nicht ästhetisch würdigen zu wollen. Mein Absehen ist
nicht auf eine schöne Form gerichtet, durch welche vielleicht verwöhnte
Ohren befriedigt werden könnten.

Aus einer geschichtlichen Darstellung, einem Ueberblick über das
Bestehende, was vielleicht Viele unter Ihnen erwartet haben ,wird so

eine theoretische Klarleguug, die zunächst nichts weiter als individuelle
Geltung beansprucht..

Aber hat es deuu überhaupt irgendwelchen Wert, hier Theorien
zu entwickeln, vder sind nicht alle Theorien hier, gerade hier, wo es
sich um Beziehungen vvn Mensch zu Mensch handelt, besonders grau?
Hat die Wissenschaft überhaupt das Recht, hier etivas auszusagen,
oder ist nicht vielmehr die Tat, die Praxis, der Erfolg das einzig
mögliche Kriterium? Gegen diese Zweifel müffen wir uns gleich zu
Beginn unseres gemeinsamen Nachdenkens sichern nnd ihnen den Platz
anweisen, der ihnen gebührt, auf dem sie fruchtbar wirken können.

Die landläufige Gegenüberstellung von grauer Theorie und
goldenem Leben, deren klassiche Formulierung das bekannte Mephistvwort
uus gebracht hat, ist irreführend.') Ein so mechanischer Gegensatz
zwischen diesen beiden Lebensmächten kann gar nicht bestehen.

Freilich, wenn man die Theorie als weltfremde Ideologie nimmt,
die den Anspruch erhebt, das Leben von außen her meistern zu wollen,
dann wird sich dieses Leben mit Recht dagegen wehren und dann wird
der Ausblick auf ein theorienloses oder znm mindesten theorienfeindliches
Leben anf empfängliche Gemüter stoßen.

Der Zweifel an dem Daseinsrecht der Theorie in Erziehungsfragen

kann aber scheinbar noch tiefer verankert werden. Lehrt nicht
gerade die neueste Wissenschaftslehre, daß die Wissenschaft eine ewige
Aufgabe, eine unvollendbare Annäherung an die Idee sei? Was soll

's Vgl. P. Natorp, Philosophie und Pädagogik, Untersuchungen auf ihrem
Grenzgebiet, S. 1, ff.



— 145 —

aber eine solche Theorie ausrichten können, wenn sie nie fertig ist^
während wir doch jeden Tag Entscheidungen fällen müssen?

Alle diefe Zweifel lassen sich heben, wenn man die Theorie nimmt
als das, was sie sein soll: als Selbstbesinnung. Es soll nicht der
Versuch gemacht werden, das vielgestaltige Leben in ein Schema
hineinzupressen, sondern unser Zweck soll nur der seiu, eine
Orientierung zu versuchen. Die Verherrlichung der Praxis nnd die Ver-
achtnng der Theorie führt leicht zu gedankenlosem, planlosem Tun, zu
einem geschäftigen Müßiggang, der nichts mehr von befreiender Aktivität

in sich hat.
Muß ich da noch sagen, daß es mir durchaus ferne liegt, von

irgend einem Zuhörer unmittelbares Eingreifen, sofortige praktische
Betätigung zu fordern? Das halte ich so lange für einen ungangbaren

Weg, als der praktischen Betätigung nicht eine ernste Beschäftigung
mit den Problemen vorausgegangen ist. Bloße Begeisterung nnd ein
wenig soziales Gefühl genügen eben noch lange nicht. Sie können
zufällig sein und nach der leichtesten Enttäuschung wieder verschwinden
oder sich in ihr Gegenteil verwandeln.

Die Orientierung aber halte ich für eiue ernste Pflicht eines
jeden Gebildeten. Die Ideen wollen wir uns in unserem Studium
erwerben, nicht die Praxis, nicht die Routine. Erst dann,
wenn aus dieser vorurteilslosen Beschäftigung mit den Problemen der
ernste Wille und das nnabweisbare Gefühl einer persönlichen
Verantwortlichkeit erwächst, erst dann wird uns die Arbeit ein Segen sein.

Wir wenden nnn unseren Blick weg von dem was geschieht,
und richten ihn auf das, was geschehen soll. Das Ziel wollen wir
zunächst festzustellen suchen. Die Menschheit fühlt sich znr Erfüllung
einer Aufgabe berufen. Ueber die Art dieser Aufgabe haben sich die
verschiedensten Geister heftig gestritten. Die Einen sehen das Ziel in
der Erfüllung vernünftiger Wünsche, in einem dauernden, gesicherten
Ausgleich der Egoismen, in der größten Wohlfahrt der größten Zahl.
Sie setzen also einen realen Zweck. Die Andern aber suchen zu
zeigen, daß kein realer Zweck je das letzte Ziel sein könne, dem wir
zusteuern, fondern daß jeder über sich selbst hincmsweist. Das Endziel
könne nur ein formales sein und sie sehen das letzte Ziel in der
Freiheit, in der vollkommenen Geltung der Menschenwürde. Große
metaphysische Freiheitskämpfe kennt die Geschichte der Philosophie.
Unter der Freiheit hat man alles mögliche verstanden und man kann
ehrlicherweise nnr dem zustimmen, was Wilhelm Windelbandin
seinen Vorlesungen über Willensfreiheit schreibt: „Wahrlich, es ist. in
der Geschichte unter dem Namen der Freiheit viel Großes geschehen,
aber auch viel gesündigt worden. Verbrechen und Torheit, der Wahn
der Leidenschaft und der Verblendung haben sich geschmückt und
schmücken sich mit demselben Wort, bei dem das Herz eines jeden
Mannes höher schlägt." ')

') Windelband, ileber Willensfreiheit, 2. Aufl. Tübingen (Mohr)., S, ».



— 146 —

Aber so ganz nutzlos waren diese Kämpfe dvch nicht. Und wenn
auch Windelband schreibt, das Unheil, welches das Wort Freiheit in
der Theorie angerichtet habe, sei nicht geringer, als die Verwirrung in
der Praxis, so muß man doch sagen, daß einige Resultate in den Besitz
aller Denkenden übergegangen sind. So die Maxime, daß kein Mensch
von einem andern nur als bloßes Mittel zur Verfolgung persönlicher
Zwecke gebraucht werden dürfe, eine Maxime, die jeder Versachlichung
des Menschen das Daseinsrecht abspricht. Weiter kann doch wohl als
unbestritten der Satz gelten, daß die Freiheit des einen ihre Grenze
finde in dem gleichen Recht auf Freiheit, das der Nebenmensch
unveräußerlich besitzt.

Das formale Ziel aber ist die Gemeinschaft frei wollender Menschen,

wie Stammler') es einmal formuliert hat: „Es ist die Idee
einer Menschengemeinschaft, in der ein Jeder die objektiv berechtigten
Zwecke des andern zu den seinigen macht, einer Regelung des
vereinten Daseins und Zusammenwirkens, der jeder Rechtsunterworfene
zustimmen muß, sobald er frei von bloß subjektivem Begehren sich

entschiede."
Wenn ivir uns nun fragen, ob wir in unserem Leben, ob die

Menschheit als Ganzes in ihrem Fortgange mit Bewußtsein diesem

Ziele zustreben, ob wir ihm merklich näher kommen, so müssen wir
ohne weiteres zugeben, daß so ziemlich alles, was heute in der Welt
Macht hat, sich dieser Tendenz widersetzt. Wir reden von Menschenrechten,

von Menschenivürde und in unseren Ohren tönt die Botschaft,
daß das ganze Menschengeschlecht znr Erfüllung einer Aufgabe berufen
sei. Das alles hören und sehen wir und wir haben wohl auch dann
und wann einen Anlauf genommen, um unser bescheidenes Teil an
die Erfüllung dieser Aufgabe zu leisten. Dann aber treffen wir,
oftmals hart neben uns wohnend, Mitmenschen, denen dieses Bewußtsein,

daß sie zur Erfüllung einer Aufgabe da seien, völlig fehlt. Es
war vielleicht einmal wach, aber es ist erstickt worden im harten
Kampfe des Alltags. Es gibt aber auch Menschen, denen in keinem
Momente ihres Erdenlebens die Größe dieser Idee hat aufgehen
können. Jn lichten Momenten hebt und adelt wohl die dunkle
Ahnung, welches Glück und welchen Wert die Erfüllung einer hohen
Aufgabe dem eigeneu armen Leben geben könnte, die Seelen derer,
die unterwegs zusammengebrochen sind. Was aber sagen wir denen,
die nie in ihrem Leben den Versuch machten, diesen Weg anzutreten?
Können oder wollen wir ihnen fluchen, erhobenen Hauptes und stolzen
Blickes an ihnen vorübergehen? Und wenn wir den Versuch machen,
eine Schuld festzustellen, wenn wir uns redlich mühen, unser Urteil
zu begründen, bringen wir es über uns, ein Schuldig zu sprechen?
Sind wir zufrieden, wenn uns einer beweift, daß überall Selbstverschulden

vorlag, oder kann uns die Behauptung den Frieden geben,
daß jeder die Möglichkeit hat an feinem Orte diese Aufgabe anzu-

/) Stammler, Wirtschaft und Recht. L. Aufl. S. 563.



— 147 —

packen, daß nur Unzufriedenheit oder Leichtsinn viele vom rechten
Wege abziehen?

Das sind reichlich viel Fragen auf einmal. Aber immer weitere
melden sich. Es erhebt sich die bange Frage, vb nicht doch ein
unerbittliches Verhängnis, ein weites unpersönliches Gesetz herrscht, das
die Vielen zwingt, im Schatten ihre Straße zu ziehen und das nur
Wenigen erlaubt, in der Sonnenseite zu wandern. Wenn wir sehen,
wie oftmals die Bleigewichte der erbärmlichsten materiellen Not jeden
Aufschwung der Seele verunmöglichen, wenn wir daneben erleben, wie
die Entfernung materieller Sorgen ungeahnte Entwicklungsmöglichkeiten
recht eigentlich hervorzaubert, dann ist's aus mit unserer
Selbstzufriedenheit. Wir beginnen zu ahnen, daß wir zum mindesten nicht
allein schuld sind an der Tatsache, daß wir unsere Augen frei erheben
dürfen, daß wir im Lichte wandeln.

So fügt sich Strich um Strich zu dem düsteren Gemälde. Auch
wir selbst fügen uns ein, auch wir selbst werden Figuren darin. Immer
unwiderleglicher zeigt es sich, daß auch wir eingespannt sind in einen
großen Prozeß. Bald erscheint uns die ganze Welt wie eine riesige
Maschine, die alle in ihren Bann zwingt. Wohl ist der Dienst an
dieser Maschine verschieden. Der die Aufsicht über ihren Gang hat
fühlt fich freier, als der schweißtriefend im Heizraum steht. Aber ganz
frei kann sich keiner fühlen. Und wenn wir sagen, daß keiner ganz
sicher ist davor, einmal von dieser Maschine zermalmt zu werden, daß
das tausendfach alltäglich geschieht, so kann auch das nicht
bestritten werden.

Doch genug der Gleichnisse. Wir suchen das treibende Motiv
in dem System, unter dem wir leben. Ist es ein menschliches, ist es
ein außer- oder übermenschliches oder ein rein sachliches? Bald werden
wir gewahr, daß die Maschine um ihrer selbst willen läuft, daß die

Selbsterhaltung des Systems allen seinen Lebensäußerungen zugrunde
liegt. Nicht der Befriedigung menschlicher Bedürfnisse dient die
Maschine, der Mensch ist nicht Herr über sie, sondern sie über ihn.

So hält sie große Schichten in materieller Not und bedroht sie
stündlich mit körperlicher Verstümmelung. So richtet sie die Menschen
ab zu fleischgewordenen Funktionen und sie spezialisiert diese
Funktionen immer noch mehr. Bloß mechanisches Arbeiten ist, wenn nicht
direkt gefordert, so doch vorteilhaft. Der ununterbrochene Gang ist
oberstes Gebot und das Resultat sind Tausendstels-Menfchen, 'sind
Menschenatome.

Bei alledem eine quantitative Produktionssteigerung und eine
qualitative Verfeinerung; im gleichen Moment aber eine Teuerung,
die die Erfüllung der dringendsten Bedürfnisse immer schwieriger macht.
Und das Ende der Entwicklung ist die vollständige Trennung der
Arbeit vom Besitz, der Zustand, wo die einen arbeiten müssen, um zu
leben, wo die andern leben, um zu genießen.



— 148 —

Die Maschine, die den größten Teil des Lebens eines Menschen
für sich in Anspruch nimmt/ da eben die Stillung der Bedürfnisse,
die die primärsten sind, immer schwieriger, ja fast unmöglich mird,
diese Maschine tötet die feinereil Seelenregungen und sie vernichtet
jedes persönliche Verhältnis zur Arbeit. Sie beherrscht das Leben
dessen, der in ihrem Dienste steht auch dann, wenn er sich nicht direkt
ihr gegenüber befindet.

Wir haben uns hier nicht über den Wahrscheinlichkeitsgrad des
historischen Materialismus zu unterhalten. Wir lassen dahingestellt,
ob er iil seiner engsten Fassung recht hat, oder ob er der Korrektur
bedarf. Wir begnügen uns damit, festzustellen, daß die wirtschaftlichen

Verhältnisse, die sozialen und die kulturellen, maßgebend bedingen,
was jetzt allgemein zugegeben wird. Hören ivir darüber Paul
Natorp: „Lebenserhaltung ist nun einmal das Erstnotwendige, die

Vorbedingung für alles weitere. Unter diesem vornehmsten Zwange
steht daher der Mensch allem voraus, um allenfalls erst in höchster,
heroischer Erhebung über sich selbst, d. h. nur selten, in außerordentlicher

Lage, von diesem Zwange einmal ganz frei zn werden. Die
Erarbeitung der Lebensbedingungen wird dadurch notwendig immer
umfassender und komplizierter. Das Mittel wird mehr und mehr zum
einzigen und ganzen Zweck; die Beschaffung der Möglichkeiten zum
Leben hebt das Leben selbst, ja seine Möglichkeit (im höheren Sinne)
auf; und die bisher vorwaltende Tendenz der Entwicklung geht kaum
dahin, dieses Verhältnis etwa nach und nach umzukehren, sondern mit
der Vermehrung der Mittel zum Leben sehen wir das Leben selbst

für die ungeheure Mehrheit der Menschen immer mehr erschwert und
daher entleert und verarmt."')

Die leibliche Not wollen wir nicht schildern und nicht analysieren.

Uns plagt heute das Vorhandensein eines geistigen Notstandes.
Dem rein wirtschaftlichen Gegensatz von arm und reich, der, wie wir
nun wissen, keine bloße Zufallskategvrie mehr ist, entspricht auf
sozialkulturellem Gebiete ein anderer, ebenso schroffer Gegensatz. Das Geld,
das im wirtschaftlichen Leben die entscheidende Macht ist, dehnt seinen
Einfluß aus auf das Gebiet der sozial-kulturellen Beziehungen der
Menschen. Die Gefahr, daß es einmal das einzige Kriterium sein

wird, ist in greifbare Nähe gerückt.
Wohl rühmen wir uns der allgemeinen Volksschulbildung, aber

lvir tun ja rein nichts, um ihre Wirkungen zu sichern und es ist eine

gedankenlose, wenn nicht gewissenlose Phrase, daß bei nns jedem
Talente der Weg zu den höchsten Bildungsanstalten offen stehe, daß das
Fortschreiten vvn Stufe zu Stufe durch eine erbarmungslos unparteiische

Prüfung gewährleistet sei. Dabei sind ja gerade diese
anscheinend unparteiischen Prüfungen schwere Hemnifse für die, die aus
armseligen Verhältnissen kommen, aus Verhältnissen, die oft genug die

>) Vgl. Paul Natorp, Volkskultur und Persönlichkeltskultur, S. 145/46.



— 149 —

physischen Wirkungen wie die psychischen Resultate bei denen, die ihnen
unterliegen, offen zu Tage treten lassen. Wir reden von der Auslese
der Tüchtigsten und müssen bei ruhiger Ueberleguug gestehen, daß
wir auch nicht einmal ahnen, wie viele tausend Blütenkeime zu
Grunde gehen.

Das typische Produkt dieses Systems ist das moderne Proletariat.
Es ist weder möglich noch auch nötig, in diesem Zusammenhang eine
bis ins einzelne gehende Charakteristik dieser Gesellschaftsklasse zu
geben. Es ist ja leider wahr, daß die Lebensbedingungen dieser
Gesellschaftsklasse, die mitten nnter uns lebt, für die, die sich gebildet
nennen, noch viel weniger bekannt und erforscht sind, als die
Lebensbedingungen der Tibetaner und Botokuden. Wer nicht die Zeit stndet,
die authentischen Schilderungen von Marx und Engels nachzulesen,
für den hat Werner Sombart eine kleine Monographie über das
Proletariat geschrieben. Sie zeigt die Vorzüge und Mängel dieses Schriftstellers.

Bei aller Anschaulichkeit und Lebendigkeit wird man den
Eindruck nicht los, daß es sich doch um eine, wenn auch in einem gewissen
höheren Sinne fenilletonistische Arbeit handelt, deren Resultate nicht
allgemein verpflichtend sind. Sombart faßt die Betrachtung der
Lebenslage des Proletariates in einen knappen Ausdruck zusammen.
Wir wollen den entscheidenden Satz zitieren: „Ein Baner und ein
Handwerker, ein Bauer der Marschen und ein Bauer der Geest, ein
Bauer Thüringens nnd ein Baner der Alpen, ein Großbauer und ein
Kleinbauer oder gar cin Häusler, aber auch ein Schuster und ein
Schneider, ein Bergmann und ein Gerber alten Stils: welche
markanten wesensunterschiedlichen Typen stellen sie dar, wenn wir sie mit
dem Allerwelts-Proletarier vergleichen, der fast fchon in London und
in Rom, in Moskau und in Paris, in Berlin und in Wien dieselbe
färb- und charakterlose Figur ist: eiu völlig gleiches „Kulturklischee." ')

So ganz unbestritten sind uun Sombarts Ansichten nicht. Wir
können uns aber mit ihnen hier nicht weiter befassen. Da aber
Sombart immerhin die Quelle ist, aus dem die Grvßzahl der Gebildeten

ihr Aufklärungsbedürfnis über soziale Fragen befriedigt, so wollen
wir doch andeuten, wo eine Kritik zu finden ist. Wir nennen da
einmal die Literatur, die man unter dem Sammelnamen der Selbst-
zeugnisfe des Proletariats zusammenfaßt, um deren Herausgabe P a u l
Göhre das größte Verdienst hat, weiter eine Arbeit von Walther
Hofmann, betitelt : „Die Organisation des Ansleihdienstes in der
modernen Bildungsbibliothek", welche in Band I des Volksbildungsarchivs
im Jahre 1909 erschienen ist, und wo unter ll einiges zur Psychologie
des Proletariats beigebracht wird.

Wir fragen uns, in welchem Verhältnis diese zahlreichste Volksklasse

zu dem steht, was wir Knltnrerrnngenschaften nennen. Besteht
überhaupt ein lebendiges Verhältnis zwischen diesen beiden Mächten?

') Vgl. Sombart, Das Proletariat. S. 86.



— 150 —

Da müssen wir gestehen, daß wir diese Frage nvch nicht absolut
bejahen dürfen, wenn auch in dieser Richtung schon erfreuliche
Fortschritte gemacht worden sind. Wo soll der Arbeiter, der nur Arbeiter
ist, die Achtung vor diesen Lebensmächten lernen? Wo kann er sich

die Ueberzeugung holen, daß es Menschenpflicht, also auch seiue Pflicht
ist, für ihre Erhaltung uud Steigerung Opfer zu bringen? Er kennt

ja diese Seiten des Geisteslebens gar noch nicht nnd er kann sie nicht
voll kennen lernen, denn dazu fehlen ihm hente so ziemlich alle
Vorbedingungen, vvr allem die zwei wichtigsten: Zeit und Geld. Seine
Zeit wird vollauf ausgefüllt durch die immer schwieriger werdende
Beschaffung der notwendigsten Subsistenzmittel und sein Geld reicht
nicht weiter als zur Deckung der elementarsten Bedürfnisse.

So ist es nicht zu verwundern, daß scharfe Beobachter der

Untergang aller Kultur herankommen sahen, sobald einmal dieses Volk,
das im Schatten saß, zum Bewußtsein seiner Macht gelangt sein
merde. Heinrich Heine z. B. steht die Zertrümmerung alles
Schönen kommen als notwendige Folge der Vernachlässigung der
Erziehung der untern Volksklassen.

Daß es anders kam, ist nicht den Kreisen zu verdanken, die sich

gerne die maßgebenden nennen hören. Wir können nicht genug dasür
danken, daß der so naheliegende Gedanke an eine Zertrümmerung
aller Errungenschaften einer verfeinerten Kultur nicht eingeschlagen
hat, daß das Volk fich nicht zum Ziele gesetzt hat, die Kulturmächte
auf sein Nivean herabzuziehen, fondern daß es mit bestem Willen den

Versuch unternimmt, fich selbst zu helfen, emporzusteigen.
Können wir wirklich nicht anders als dankend diese Entwicklung

anerkennen, oder lassen sich nicht auch andere Standpunkte denken? Weit
verbreitet ist die Resignation die in den heutigen Verhältnissen eine

Art unabänderlichen Schicksals sieht. Solche Resignation kann ästhetisch

vder auch religiös orientiert sein. Wir alle kennen die resignierte
Schlußstrophe des Gedichtes, das Friedrich Schiller, der doch ein der
Sache der Freiheit leidenschaftlich ergebener, opferfreudiger Kämpfer
war, an der Jahrhundertwende niederschrieb:

„In des Herzens heilig stille Räume
Mußt Du fliehen aus des Lebens Drang;
Freiheit ist nur in dem Reich der Träume
Und das Schöne blüht nur im Gesang."

Aber auch religiös kann diese Resignation begründet werden.
Wer schon einmal die ,,letter clav ?smpiüst8" von Thomas Carlyle
zur Hand genommen hat, der wird auf das Motto gestoßen sein:
„Da sagten Seine Gnaden: ,Nun Gott besser's!' Nein bei Gott,
Rushworth Donald, wir müssen ihm bessern helfen."

Gewiß hat diese Stimmung der Resignation schon jeden von
uns übernommen. Solche Resignation hat nichts zu tun mit dem

gemeinen Cynismus, der sich so gern als den gesunden
Menschenverstand vorstellt und dessen Credo also lantet: Es wird



— 151 —

immer Dumme und Gescheite, Gute und Schlechte, Arme und Reiche
geben. Der gesunde Menschenverstand weiß nichts von Resignation,
er brüstet sich damit, die Dinge so zu nehmen, wie sie sind. Daß er
unter den Ungerechtigkeiten unserer Zustände irgendwie leiden würde,
davon ist keine Rede. Er hat ja eine bequeme Auskunft bereit. Es
ist der Geist der Unzufriedenheit, der Revolte, es sind die Hetzer und
Wühler, womöglich noch die Landesfremden, denen alle Ordnung ein
Greuel ist und die darum unsere schönen Verhältnisse stören.

Aber die Menschen, die am meisten leiden unter dem System,
das uns alle bis zu einem gewissen Grade im Banne hält, haben eine
andere Antwort gegegeben. Sie wollen nicht glauben, daß dieser
tragische Fluch, unter dem sie leben, wirklich der Weisheit letzter
Schluß sei, sie sind auch nicht überzeugt davon, daß der Kampf gegen
die Herrschgewalt des Kapitals aussichtslos sei. Sie haben den
Freiheitskampf begonnen. Nun ist die trotzige Rebellion gegen die Allmacht
eines unmenschlichen Systems da. Ihr Ziel kann zusammengefaßt
werden in den Satz von Marx: Wiedergewinnung des Menschen
dnrch sich selbst.

Dieser Kampf vollzieht fich in der Form des Klassenkampfes,
aber sein Inhalt weist über alle Klassen hinaus auf die Menschheit.
Und der Glaube, der allem Kämpfen mehr oder minder bewußt zu
Grunde liegt, der allen Kämpfern immer neue Kraft gibt, ist die
feste Ueberzeugung, daß am Ende dieses Kampfes die
Summe der Freiheit in der Welt gewachsen sein wird.

Die Bewegung ist da. keiner kann an ihr vorbeisehen, in jedem
drängt sie zu einer persönlichen Entscheidung. Wer für stch in Anspruch
nimmt, der Sache der Freiheit zu dienen, der wird sich, bei aller Kritik,
die er sich im Einzelnen vorbehält, nur freuen können über dieses
stürmische Empordrängen. Er wird freudig anerkennen, daß es eines
großen Mutes bedurfte, um stch innerlich loszuringen von einer Macht,
der man leiblich noch fast vollständig unterliegt. Er wird weiter mit
Beschämung gestehen, daß es eines großen Glaubens bedurfte, um
hinter den Lebensmächten, die heute die Arbeiter darniederhalten,
andere, höhere, freiheitliche Lebensmächte zu sehen oder zu ahnen und
den Entschluß zu süssen, nach ihnen zu streben.

In jedem drängt die Frage zu einer persönlichen Entscheidung,
sagte ich. Ich habe mich gefragt, wie dieser Widerstand gegen ein
schwer lastendes Verhängnis am wirksamsten ausgestaltet werden kann,
was am sichersten jegliche Gefahr einer Reaktion, eines Rückschrittes
bannt. Wer sich diese Frage ernsthaft vorlegt, der wird zu der
Ueberzeugung gelangen, daß hier eine Erziehungsfrage allergrößten
Maßstabes vorliegt, daß in dieser Bewegung die Aufgabe einer
Menschenbildung mit Macht nach einer Lösung drängt. Er wird sogar
so weit kommen, es zu verkünden, daß sich ein Sieg der Bewegung
nur dann denken läßt, wenn eine reinere Menschlichkeit das Ziel ist,
daß es keine Befreiung gibt ohne Erziehung znr Freiheit. Wer nun



— 152 —

gar den Drang nach eigener Mitarbeit in sich spürt, wer nicht bei der
bloß passiven Anerkennung stehen bleiben will, der muß sich fragen,
wie diese Aufgabe gelöst werdeu soll, welche Forderungen sie an uns
stellt und welche Kräfte zu ihrer Erfüllung mobil gemacht werden
sollen.

Von den Forderungen nenne ich zuerst die radikalste von allen:
Wir dürfen in dieser Betätigung keine Herablassung sehen, kein
Almosen, das wir aus Noblesse bieten, sondern eine ernste Pflicht. Je
Mehr wir selbst den Glauben an die Allmacht des Gegensatzes von
Bildung nnd Unbildung überwunden haben, desto eher werden wir
auch bei denen mit Vertrauen aufgenommen werden, die es zu
gewinnen gilt. Wir haben auch gar keinen Grund, hochmütig oder
herablassend zu seiu. Es widerspricht dem innersten Wesen jeder echten
Wissenschaft und Kunst, wenn sie rein egoistisch aufgefaßt wird. Es
besteht ein zu tiefer Zusammenhang zwischen allem was Arbeit heißt,
als daß gerade diese Arbeit ausgesondert werden könnte. Wer an
irgend einem Posten seine Arbeit redlich verrichtet, ist zum Verständnis
eher berufen als einer, dem sich alles in Sport und Genuß auflöst.
Es handelt sich also nicht um eine bloß mechanische Vermittlung von
Kenntnissen, sondern nm ein Höheres: um ein Werben um die
Mitarbeit an einem Werk, zu dessen Vollendung wir alle berufen sind.
Erst wenn man das deutlich vor Augen hat, ist der Gegensatz von
Bildung und Unbildung im Innersten überwunden und eiu freier
Boden geschaffen.

Lasten wir nns ein für allemal die Worte gesagt sein, die in
Langes Arbeiterfrage zu finden sind: „Jn solchen Vereinen werden
die Arbeiter oft, auch von wohlwollenden Leuten, wie reine Kinder
behandelt. Während fie unter sich im Dialekt sprechen können, Fremdwörter

vermeiden oder fo ausspreche», wie es Ihnen beliebt, und wie
es ihre Kameraden verstehen, mit Vermeidung aller Formalitäten ans
die Sache losgehen: da wird ihnen in jenem Verein vielleicht von
einem redegewandten Präsidenten das Wort erteilt, nachdem schon

mehrere Genossen sehr zierlich gesprochen haben; sie helfen sich so gut
sie können und wenn sie vielleicht den vernünftigsten Gedanken gehabt
haben, fo find sie doch entweder mißverstanden oder gar nicht
verstanden worden und die Verbrüderung der Stände äußert sich darin,
daß der Vorsitzende sie mit freundlichstem Lächeln und sehr geringen
Zeichen von Ungeduld anhört. Wenn ein Arbeiter mit in den
Vorstand gewählt wird, so nennt man dies „den Arbeiterstand
heranziehen" und man merkt nicht einmal, daß man den ganzen Stand in
demselben Maße beleidigt und zurückstößt, in welchem man sich gegen
diese Herangezogenen herabläßt. Weil man den Arbeiterstand gar
nicht kennt, und weil der Arbeiter — dank unserm herrlichen
Volksschulwesen! — in der Regel nicht richtig deutsch sprechen kann, geht
man von der liebensmürdig naiven Voraussetzung ans, daß er auch

nicht denken könne und daß er namentlich von seiner eigenen Lage



^ 153 —

und den Mitteln, die ihm dienen können, keinen rechten Begriff habe.
Hat er einmal abweichende Ansichten, so ist natürlich daran, daß er
etwa recht haben könnte, eigentlich nicht zu denken, aber man kann
es doch, „um die Leute nicht vor den Kopf zu stoßen" so darstellen,
als hätte er wenigstens in einem kleinen Nebenpunkte doch wirklich
recht. Gelingt es dann, durch dies rücksichtsvolle Verfahren einige
Arbeiter zu fesseln, so glaubt man noch wer weiß wie viel für den
Stand geleistet zu haben, während dieser sich bitter von diesen Schauplätzen

der Demütigung zurückzieht, um den Kameraden, welche sich

solchen Vereinen anschließen, durchaus keinen Einfluß mehr verstattet." ')
Doch wir wollen nicht bei einer negativen Formulierung stehen

bleiben, sondern das primäre Erfordernis aller Volksbildungsarbeit
positiv darlegen. Wir tun das im Anschluß an eine Stelle aus dem
schon zitierten Buche von Paul Natorp „Bvlkskultur und Pcrsön-
lichkeitskultur". Wir lesen auf Seite 118: „Man hat ganz recht: es
muß wohl eine sehr tiefe, eine bis zu deu Wurzelu des Menschendaseins

reichende, in diesem Sinne radikale Wandlung der menschlichen
Verhältnisse sein, welche dies Große vollbringen soll, dem schwersten,
wirklichsten nnd zugleich nach allen Seiten, physisch und intellektuell
und moralisch verderblichsten Kriege, dem innern Kriege der
gesellschaftlichen Klassen gegeneinander ein Ende zu machen und ein Reich
wahren Menschentums, reiner gegenseitiger Menschlichkeit herbeizuführen
und dauernd zu sichern. Diese edle Hoffnung, diese ewig wahre
Forderung des Sozialismus darf man fich wahrlich nicht rauben lassen;
ich selbst möchte ohne sie nicht leben Nun, so gehört doch eben
dazu, schon zu jedem geringsten Schritt auf jenes ideale Ziel hin, als
erste Vorbedingung eine mächtige Hebung menschlicher Einsicht und
Willenskraft".

'

Noch eine Auffassung möge hier abgelehnt werden. Es handelt
sich bei dieser Arbeit nicht um ein Einfangen für irgend einen realen
Zweck, möge er noch so hoch stehen, sondern um eiue Auleitung zum
richtigen Gebrauch der Freiheit, um eine Befreiung von jedem bloß
subjektivem Inhalt der Begierde. Damit sind wir wieder bei Kant
angelangt, bei dem diese Befreiung den letzten Zweck aller Kultur
ausmacht.

Wenn wir fo es verurteilen müssen, daß man versuchen will, die
Arbeiter mit dieser Arbeiterbildung sür irgend einen realen Zweck
einzusaugen, so sprechen wir damit einer ganzen Richtung das Daseinsrecht

ab. Man kann nicht Arbeiterbildung treiben und Zufriedenheit
predigen, sondern jeder, der bewußt auf diesem Gebiete tätig ist, wird
es geradezu ablehnen, solches zu tun. Und wenn in einer im übrigen
zuverlässigen und verdankenswerten Monographie-) nicht ohne eine
gewisse Freude die Tatsache registriert wird, daß die Arbeiter sich

') F. A. Lange. Die Arbeiterfrage, II. Auflage (1870), S. 386/37.
-) .Hertha Siemering, Arbeiterbildungswesen in Wien nnd Berlin. S. 168..



154 —

mehr für rein naturwissenschaftliche Gegenstände interessieren als für
politische Fragen, so sehe ich nicht ein, weshalb man darüber Freude
empfinden könnte. Nicht darum kann ich es nicht einsehen, weil ich
etwa ein unheilbar verbohrter Politiker wäre, sondern darum, weil
jenes vielgerühmte Interesse für die Naturwissenschaft oftmals weniger
aus reiner Liebe zur Wissenschaft stammt, als aus einem gewissen
Eigeninteresse, weil man eben hofft, diese Kenntnisse im Daseinskampf

gebrauchen und in reale Werte umsetzen zu können. Das ist
absolut kein Vorwnrf, denn so lange wir in einer auf dem Egoismus
aufgebauten Gesellschaft lebeu, haben wir keine Urfache, dem Arbeiter
zu fluchen, der weiter kommen will und der sich der Wissenschaft nähert,
nm ihre Resultate in seinem Berufe zu seinen eigenen Gunsten
auszumünzen. Aber das ist nicht das letzte Wort und eine Hebung des

Einzelnen im Kampf ums Dasein ist nicht der Endzweck, ist nicht das,
ivas man nnter Hebung des Arbeiterstandes versteht. Helfen kann
nicht der individuelle Aufstieg Einzelner — diese Möglichkeit ist
beschränkt und im Uebrigen gebunden an die praktische Anerkennung
des Systems unter dem wir heute leben — fondern helfen kann nur
die radikale Aufhebung der Gegensätze. Jede Herausnahme von
einzelnen Schichten führt einfach zu einem neuen Gruppenegoismus und
jede Stärkung kleiner Gruppen führt zur Schaffung neuer Gegensätze.

Und wenn unser Kampf dem Dogma von dem ewigen Kampf
ums Dasein zn Leibe rücken soll, so muß gesagt werden, daß nicht
nur in der bewußten Ausschließung politischer Fragen von den
Gegenständen, die durch die Arbeiterbildungseinrichtungen vermittelt werden
sollen, ein schwerer Fehler liegt, sondern daß dieser Fehler auch schon
darin liegen kann, daß man ein solches Vorurteil einfach bestehen läßt.

Wenn ich so das Einfangen für einen realen Zweck, in diesem

Falle die Abtötung jedes revolutionären Willens verurteile, fo ist
damit auch gesagt, daß der Endzweck der Arbeit nicht im Einfangen
für eine Partei liegen kann. Ich bin wie Natorp der Ueberzeugung,
daß keine Partei als solche ein Recht habe, das höher gälte als das
Recht des Menschen.

Was aber soll behandelt werden? Ist es denkbar oder gar
vernünftig, die Leute, mit denen wir es hier zu tun haben, mit den

Feinheiten des griechischen Aorists vder des hebräischen Hitpael
bekannt zu machen oder sie in die modernsten Experimente der modernen
Stecknadelpsychologie einzuführen? Es werden immer Einzelne da
sein, die dasür Interesse haben; aber im Grunde sind das Ausnahmen
und werden es bleiben. Darum kann es sich vernünftigerweise gar
nicht ausschließlich handeln. Das wäre ein einseitiger Intellektualismus

der allerschlimmsten Art. Gerade bei dieser Arbeit kommt es
daraus an, den Zusammenhang mit dem Zentrum nicht zu verlieren.
Für den Arbeiter gilt mehr als für irgend einen andern Zeitgenossen
das Wort von Goethe, das Nietzsche seiner zweiten unzeitgemäßen

Betrachtnng vorangesetzt hat: „Uebrigens ist mir alles verhaßt,



— 155 —

was mich blvß belehrt, ohne meine Tätigkeit zu vermehren oder un»
mittelbar zu beleben." Der Zusammenhang zwischen allem was
Arbeiten heißt, soll nicht gesprengt, sondern gefestigt werden. Damit ist
eigentlich schon gesagt, daß es nicht allein, ja vielleicht nicht einmal
vorwiegend auf die Verstandesbildung ankommt, sondern ebenso sehr
auf Willenserziehung nnd Charakterbildung.

Wenn es richtig ist, was Sombart von der Psyche des
Proletariers sagt, daß der Proletarier wegen seiner Verstandeshypertrophie
der geborene Dvgmatiker sei, fo werden wir sehen müssen, ivie wir
dieser Verstandeshypertrophie ein Gegengewicht entgegensetzen, wie wir
diese Dissonanz in eine Harmonie auflösen. Es wird also vor allem
darauf ankommen, in den Leuten eine Ahnung von dem Sinn und
dem Wert des Menschen- und Meuschheitslebens zu erwecken und
zugleich den Willen zur Mitarbeit zu stärken. Damit ist die
Grundwissenschaft, die Philosophie in ihrem höchsten Sinne in das Zentrum
dcr stofflichen Darbietungen gerückt. Es ist hier nicht der Ort, ein
ganzes System zu entwickeln, es hilft auch wenig, hier mit bloßen
Andeutungen fich zu behelfen. Wer sich für die stofflichen Fragen
interessiert, findet darüber in dem schon erwähnten Buche von Natorp
ans Seite 85 —142 eine erste Ansknnft, die sich weiter ausbauen läßt.

Gegen diese Zielsetzung ist schon vieles eingewendet worden.
Diese Einwendungen, diese Zweifel wollen wir kennen lernen und
diskutieren. Weit verbreitet ist die Meinung, daß eine Demokratisierung,
eine Popularisierung der Wissenschaft vor allem, aber auch der Kunst,
eine Erniedrigung und Schädigung dieser Kulturmächte sei. Mau
braucht nicht einmal zu leugnen, daß eine Vertiefung der Fundamente,
auf denen sie ruhen, eine Sicherstellung, die durch Heranziehung
weiterer Bolkskreise zu erreichen wäre, sehr wünschbar wäre, sondern
man beruft fich einfach darauf, daß sie zu teuer erkauft werden
inüßte, daß die Schäden größer feien als der Nutzen. Nach Ansicht
dieser Kreise wäre Popularisierung nur möglich unter Preisgebung
alles Höherstrebeus und Demokratisierung wäre nichts Anderes als
eine mechanische Gleichmacherei.

Noch ein Anderes müßte preisgegeben werden: die Neutralität,
die freie Stellung der Wissenschaft und der Kunst über den kämpfenden

Parteien. Die unfehlbare Folge der Vertiefung der Fundamente
wäre die Hereinziehung der Wissenschaft in das Parteigezänk.

Aber auch für die Volksschichten, die man heranziehen möchte
zum Verständnis nnd zur Mitarbeit hätte diese Art der Volksbildung
ernste Nachteile im Gefolge. Da wäre zunächst einmal die Förderung
des Parteiwesens und die Zerstörung der Arbeitsfreude zu nennen.
Die Arbeiter, die bis anhin nur von ihrer Arbeit wußten, würden
begehrlich gemacht, der Unzufriedenheit ausgeliefert und es müßte
zuletzt eine allgemeine Verachtung der blvß wirtschaftlichen Betätignng
des Menschen daraus resultieren.



— 156 —

^ Den Einwand der Nichtbefähignng der arbeitenden Klassen führe
ich nur nebenbei an. Berufene und Unberufene rezitieren mit viel
Pathos: „Weh denen, die dem ewig Blinden ." Das ist zu
gemein, nm diskutiert zu werden. Die diesen Einwand erheben, mögen
einmal die Geschichte der Wissenschaften und der Künste daraufhin prüfen,
wie viele Talente oder Genies von unten herauf kamen und wie viele
von oben herab.

Nun die kritische Beleuchtung dcr übrigen Bedenken. Die
Behauptung, daß die hochragenden Gipfel dcr Wifscnschaft und Kunst
erniedrigt würden durch eine Demokratisierung, kaun einer ernsthaften,
ruhigen und vorurteilsfreien Betrachtung nicht standhalten. Eine
Erweiterung der Kreise, an die sich die Kulturbetätigungen der Menschheit

wenden können, muß nicht notwendigerweise die Erniedrigung
dieser Lebenskräfte zur Folge haben. Es ist ja nicht so, daß man
mit dem gleichen Kraftmaß nun größere Schichten versehen soll,
sondern es handelt sich darnm, neue Quellen aufzudecken. Wissenschaft
und Kunst führen doch kein Leben in den Wolken, fondern sie stehen
und fallen mit der lebendigen Anteilnahme der Gebenden wie der
Empfangenden. Jn allen diesen Tätigkeiten wirkt doch der Trieb
nach geistiger Mitteilung. Er drängt zum Leben, er schafft sich immer
neue Formen uud es müßte doch ganz merkwürdig, ganz unmenfch»
lich zugehen, wenn einer numerischen Verstärkung der Kreise, an die

man sich wendet, nicht auch eine ganz ungecchute Fortschritts- und
Differenzierungsmöglichkeit entsprechen würde. Bedroht wird nicht
das Königsrecht der Wissenschaft, sondern bloß ein Standesdünkel,
der mit der Wissenschaft nichts zu tun hat. Popularisierung ist nicht
gleichbedeutend mit Verflüchtigung, denn Popularisieren heißt nicht,
eine Wissenschaft in homöopathischen Dosen unter das Volk zu bringen.
Es ist ein zünftlerischer Standpunkt, wenn einer meint, feine eigene
Wissenschaft sei zu tief, als daß sie popularisiert werden könnte. Die
Wahrheit liegt an einem ganz andern Orte. Die Wissenschaft ist nicht
zu tief, sondern sie befitzt zu wenig Beziehungen zu den großen Grundfragen

des Menschenlebens, deren Lösnng wenigstens zu versuchen
Pflicht jedes denkenden Menschen ist. Wenn die Popularisierung dazu
hilft, den oftmals verschütteten Zusammenhang mit dem Leben wieder
herzustellen, dann wird man für sie nicht genug danken können.

Wahr ist, daß ernste Beschäftigung mit der Wissenschaft bescheiden

macht. Es sind denn auch weniger die Heroen der Wissenschast
und Kunst, die dieses Argument der Bedrohung des Höherstrebens
vorbringen. Zwei der wissenschaftlich bedeutendsten Philosophen der
Neuzeit haben geradezu glänzende populäre Schriften hinterlassen:
Kant und Fichte. Und während man früher bei Fichte versuchte,
einen Trennungsstrich zu ziehen zwischen den Werken, die man als
philosophische im engern Sinne bezeichnete und den populären Schriften,
beginnt man heute sein ganzes Lebenswerk als eine lebendige Einheit

zu fassen. Kant hat aber nicht nur mit der Tat bewiesen,



— 157 —

daß er nicht an eine Bedrohung der Wissenschaft durch Popularisierung
glaubt, sondern er hat auch theoretisch seine Meinung kuudgegeben.
Nicht ohne Beschämung lesen wir in den FragmentenZKants die

folgende Stelle. „Ich bin, selbst aus Neigung ein Forscher. Ich
fühle den ganzen Dnrst nach Erkenntnis und die begierige'Unruhe,
darin weiter zu kommen, oder auch die Zufriedenheit bei jedem Fort-
schritte. Es war eine Zeit, da ich glaubte, dies alles könnte die Ehre
der Menschheit machen und ich verachtete den Pöbel, der vvn nichts
weiß. Rousseau hat mich zurecht gebracht. Dieser verblendete Vorzug

Verschwindetz ich lerne die Menschen ehren nnd würde mich viel
unnützer finden als die gemeinen Arbeiter, wenn ich nicht glaubte,
daß diese Betrachtung allen übrigen einen Wert geben könne, die
Rechte der Menschen herzustellen.

Npch tiefer führt uns die Betrachtung des ziveiten Einwandes.
Wir reden heute so viel von der Neutralität der Wissenschaft. Es lohnt
fich, einmal zu untersuchen, was sich eigentlich alles darunter denken

läßt. Die landläufige Meinung ist wohl die, daß es für die Wissenschaft

nur schädlich sein kann, ivenn sie sich in den Kampf der Parteien

mischt. Das soll dem wahren Wesen der Wissenschaft, dem

Suchen nach der Wahrheit um der Wahrheit willen, widersprechen.
Mir scheint aber, daß diese Behauptung nur äußerlich verwandt ist
mit einem tiefen Respekt vor der Wissenschaft, daß sie dagegen, iveuu
man sie genau untersucht, vvn einem solchen Kleinmut zeugt, daß
man kaum begreifen kann, wie man diese Behauptung überhaupt hat
erust nehmen können. Denn was heißt das Anderes als einen glatten
Verzicht aus die Wirksamkeit der Wissenschaft aussprechen, wenn man
fürchtet, die Wissenschaft könne im engen Parteigezänk untergehen,
zum mindesten erniedrigt werden. Wer nach dieser Maxime handelt,
verdammt die Wissenschast zll einem Verzicht auf Entwicklungsmöglichkeiten,

auf die sie gar nicht verzichten kann. Sehen wir zu. Wer
so spricht, der will eine Sonntagswissenschaft, ein Prunkstück, eiu Idol,
das man gelegentlich anbetet, vvr dem man ab und zu seine Reverenz
macht, um es nachher wieder in den Glasschrank zu stellen. Die
Wissenschaft, die darauf verzichtet, auch in die Lebensgebiete und
Volksschichten einzudringen, denen sie bisher fremd war, hat stch schon selbst
aufgegeben, denn ste verewigt vder sie konsolidiert zum mindesten den
heuìe herrschenden, als drückend empfundenen Gegensatz von Wissenschaft

und Leben. Sie verzichtet auf eine wirklich produktive'Erörterung
der Fragen, die die Gemüter bewegen, um die die Parteien

hadern. So kommen gerade diejenigen, welche die Wissenschaft vor
dem Parteigetriebe bewahren wollen — aus reinen Motiven,^ das sei

ohne weiteres zugegeben — zu einem Dualismus, der die schwersten
Gefahren für beide Teile in sich birgt. F. A. Lange führt in seiner
Arbeiterfrage diesen Gedanken an dem Beispiel der französischen Revo-

') Immanuel Kant, W. W, ed. .Hartenstein, Bd. Vili., S. «24.



158 —

lution durch, iudem er zeigt, welche Rolle die Enttäuschung der breiten
Volksmassen an der Wissenschaft in den Jahren vor der Revolution
gespielt hat. (Seite 15/16 der II. Auflage.)

Wenn die Wissenschaft sich dieser streitigen Fragen bemächtigt,
wenn sie also der Resignation entsagt und sich zu dem Glauben
bekennt, daß es möglich sein muß, auch diese Gebiete mit ihrem Licht
zu erhellen, auch diese Lebeusäußerungen zu adeln, dann ist gar nicht
einzusehen, wo die Erniedrigung liegen soll. Wenn die Wissenschaft
das tut, wird sie der Menschheit den größten Dienst leisten: sie wird
sie befreien von der manchmal unmenschlichen Herrschaft niederer
Instinkte. Die Adelung des ganzen Lebens muß das Ziel
fein, nicht die richtige Sonntagsheiligung, auch nicht
die Einführung neuer Feiertage.

Ein Mann, von dem wir wissenschaftliche Werke von einer großen
Bedeutung besitzen, der sich daneben aber ein ursprüngliches, ein
unverdorbenes Freiheitsgefühl bewahrt hat, Paul Natorp, hat diesen

Ansichten besonders kräftigen und treffenden Ausdruck verliehen. Er
spricht es geradezu aus, daß es gelingen müsse, und gelingen werde,
die Parteien vvn innen her aufzulockern. Ich kann dieser Ansicht
nicht ganz zustimmen; ich begründe meine Hoffnung etwas anders.
Ich will klarzulegen versuchen, wie weit wir zusammen gehen können.
Wenn einmal die Wissenschaft in diesen Lebensgebieteu heimisch sein

wird, dann wird es ihr vor allem aus gelingen, den Beitritt zn einer

Partei alleu Einflüssen einer verderblichen Demagogie zu entziehen.
Das wird das Eine sein. Diese Tatsache aber mird auch an den

Parteien nicht spurlos vorübergehen. Wenn die Menschen mit andern
Gefühlen zu einer Partei kommen, dann wird sich diese Partei, die

ja eben aus diesen Menschen besteht, darnach richten müssen. Anders
meint es wohl auch Natorp nicht und auf dieser Grundlage wäre eine

Einigung möglich. Ob dieser Zwang, dem dann die Parteien
unterliegen, im Stande sein wird, sie so umzugestalten, daß man sie kaum
wieder erkennt, sodaß man also in diesem Sinne schon von einer
Lockerung der Parteien reden kann, das ist eine ziemlich müßige
terminologische Frage. Die nächste Etappe kann nicht in der
Aufhebung der Parteien liegen, fondern in ihrer Höherentwicklung. Daß
diese nicht durch Predigen von außen realisiert wird, sondern durch
interne Arbeit, das ist eine so elementare Wahrheit, daß man sich bei

ihr nicht länger aufzuhalten braucht.
Was hier dargelegt wurde scheint im Widerspruch zu dem zu

stehen, was oben über den Glauben und die feste Zuversicht gesagt
wurde, die all dieser Betätigung zu Grunde liegen müssen. Es wurde
dort gesagt, daß die Hoffnung alles durchdringen müsse, daß es
einmal gelingen iverde, dem verderblichen innern Krieg der Gesellschaftsklassen

ein Ende zu machen. Das scheint nur ein Widerspruch zu sein,

ist aber keiner. Nicht der Kampf der Parteien ist das, was beseitigt
werden soll, sondern das Unmenschliche an diesem Kampf, das aller-



— 159 —

dings, tief im Wesen nnserer heutigen Wirtschaftsordnung verankert ist.
Nicht der Kampf soll verschwinden von dieser Welt, sondern er soll stch

verwandeln in einen edeln Wettstreit.
Wer aber dieses Ziel will, darf nicht resigniert bei Seite stehen.

Es ist noch immer so und ivird hoffentlich so bleiben, daß uns die

Freiheit nicht mühelos geschenkt wird, sondern daß sie täglich erobert
werden mnß. Kritik im Einzelnen ist nötig und nützlich, aber ein
Ueberwuchern der Kritik, ein Zustand, den manumit Skeptizismus
bezeichnet, führt niemals zu einem befreienden Ende, sondern zum trostlosen

Nihilismus.
Es soll die Folge dieser Arbeiterbildung eine Verminderung der

Arbeitsfreude sein. Wer so spricht, mnß erst beweisen, daß diese

Arbeitsfreude hente bei den Arbeitern vorhanden ist,'? oder nach der
Lage der Dinge billigerweise als vorhanden vorausgesetzt werden kann.
Dieser Beweis kann nicht geleistet werden.

Der bekannte Führer der französischen Sozialdemokratie, Jean
Jaurès, hat in feinen Ltucies soeiälistss sehr schön und treffend die

heutige Lage des Arbeiters gezeichnet, der nicht weiß, wofür er
arbeitet, der die Bedürfnisse nicht kennt, die er mit dem Erzeugnis seiner
Arbeit befriedigen foll, der den Prozeß der Produktion nicht einmal
überschauen kann, geschweige denn ein Wort dazu zu sagen hat. Dazu
kommt, daß dieser Arbeiter vou den periodischen Krisen des Systems
am unmittelbarsten betroffen, in seiner Existenz bedroht wird. Der
Lohnarbeiter von heute kommt selten aus dem Provisorium heraus.
Sv ergibt stch die paradoxe Situation, daß die, die nichts zu sagen
haben, die Folgen einer tatsächlich existierenden Anarchie zuerst und
am unmittelbarsten spüren.

Wie ganz anders müßte es sein, wenn diese Arbeiter wüßten,
für wen und wofür sie arbeiten, ivenn sie das Bewußtsein haben könnten,
an ihrem Orte zur Erfüllung einer Aufgabe beizutragen, einer
Aufgabe, die ihnen nicht mehr fremd gegenübersteht, fondern die ste

wenigstens in ihren großen Zügen kennen. Wie ganz anders^wäre7es
auch um die Arbeitsfreude bestellt, wenn der Arbeiter etwas mehr
das Gefühl des Gebvrgenseins haben könnte, wenn er erfahren würde,
daß eine Gemeinschaft da ist, in deren Dienst er arbeitet, die aber
hinwiederum für ihn sorgt.

Das Erwachen des Geistes, den ängstliche Gemüter^ als den
Geist der Unzufriedenheit bezeichnet haben, ist weder eine Gefahr für
die Produktion, für die Befriedigung der elementaren wirtschaftlichen
Bedürfnisse, noch auch eine Gefahr für die Kulturerrungenschaften,
sondern dieses Erwachen läßt in uns die Hoffnung aufkommen, daß
wir von der Gefahr einer Zertrümmerung verschont bleiben werden.
Ein Arbeiter, den man hat zufrieden machen können ist ein Arbeitssklave

geworden, bei dem man fürchten muß, daß eines Tages
Verzagtheit in Trotz, Kriecherei in Gransamkeit umschlägt, wie es Friedrich

Albert Lauge so schön gesagt hat. Die Arbeitsfreude kaun nicht



^ 160 —

wiedergewonnen werden durch Zufriedcnheitspredigten, sondern nur
durch eine — brauchen ivir das schreckliche Wort — radikale Reform,
nicht durch dialektische Künste, sondern durch ernste entsagungsvolle
Arbeit, uicht durch Deklamationen, sondern durch Ideen und Opfer.

Noch einmal wollen wir hinweisen auf den von Sombart
formulierten Einwand, von dem Proletarier als dem geborenen Dogma-
tiker. Der Erörterung dieses Bedenkens soll der letzte kritische Gang
gewidmet sein.

Die Gefahr kann richtig gesehen uud richtig geschildert sein, aber
sie ist nicht imstande, uus davon abzuhalten, wenigstens den Versuch

zu machen, den Dogmatismus zu überwinden. Und daß die
Ueberwindung dieses Dogmatismus, daß die Ermöglichung eines neuen
Lebens das Endziel ist, welches allen Bestrebungen auf diefem Gebiete
erst ihr Daseinsrecht gibt, daß das dcr Gesichtspunkt ist, unter ivelchem
erst die ganze Bewegung in die richtige Beleuchtung gerückt wird, das
svllte aus den bisherigen Ausführungen klar geworden sein. Darin
sind ja im Grunde alle einig, die auf diesem Gebiete ivirklich frei von
Vorurteilen arbeiten, und es fragt sich nun nur, ob sich auch alle
beugen vor dem Fatum, daß die moderne wirtschaftliche Entwicklung
diese Berstandeshypertrophic, dieses Uebermaß an plattem Anfkläricht
hervorgebracht hat. Es mag nvch so richtig sein, daß die modernen
Proletarier infolge ihrer Lebensverhältnisse nnfehlbar einer irgendwie
gearteten „Begriffsfalle" anheimfalle,,, aber für die, die kein Fatum
im Menschenleben anerkenne», ist das kein Grund, ihre Bemühungen
einzustellen.

Nun, da wir am Schlüsse unserer theoretischen, unserer prinzipiellen
Darlegungen angekommen sind, möge es gestattet sein, auf zwei
Denker hinzuweisen, die sich gerade mit diesem Problem — wenn
auch vielleicht nicht in dieser speziellen Ausprägung — ernstlich befaßt
haben. Die glänzendste Antwort anf diese Bedenken gibt die Schlußrede,

die vierzehnte von Fichtes Reden an die Deutsche Nation. Wir
versagen es uns, hier eine einzelne Stelle aus dieser ergreifenden Rede

zn zitieren. Man muß sie iu ihrer Totalität auf sich einwirken lassen.
Einige Jahrzehnte später hat wiederum einer der subtilsten, der freiesteil

und feinsten Denker, mit dem sich gerade unsere Gegenwart ivieder
mehr beschäftigt, Hermann Lotze diese Frage wieder aufgenommen
und sie von einem Standpunkt aus behandelt, wie er größer und
edler nicht gedacht werden kann. Jn einem Aufsatz über „Die Priu-
zipien der Ethik" findet sich die Stelle, die wir hinsetzen wollen, weil
sie meisterhaft den Staudpunkt kennzeichnet, den der Idealismus solchen
Problemen gegenüber einnimmt:

„Welche Bedeutung es in dem Sinne einer vernünftigen
Weltordnung haben mag, daß von dem menschlichen Geschlecht, welches
fich zur Erfüllung einer Aufgabe berufen glaubt, so große Teile durch
die Ungunst des Schicksals gezwungen werden, weit hinter diesem
Ziele zurückzubleiben oder ganz von dem richtigen Wege abzuirren,



— 161 —

ja selbst weder der Aufgabe sich bewußt werdeu, noch das Glück zu
ahnen, das ihre Auflösung gewähren würde, — theoretisch ist jede

Bemühung fruchtlos, über diese große und beängstigende Tatsache
Aufschluß zu finden. Um so mehr aber, fcheint es mir, findet die

praktische Philosophie hierin eine Ermunterung zu ihrem Bemühen,
das zn ändern, dessen tatsächliches Bestehen sie als unbegreiflich
ansehen muß. Daß aber auch diese ihre Bemühung scheitern müsse,

scheint mir die unrichtige Folgerung, die wir zn bekämpfen haben; die

selbständige Wahrheit nnd die verpflichtende Majestät der sittlichen
Gebote verliert nichts durch die Unfähigkeit, ivelche so viele, denen sie

eingeboren sind, von ihrer klaren Erkenntnis und dem Bewußtsein
aller ihrer richtigen Folgen abhält."')

Damit will ich die Darlegung der theoretischen Gedankengänge
schließen. Um auch denen, die gerne etwas Praktisches haben wollen,
wenigstens teilweise entgegenzukommen, will ich in kurzen Worten
noch schildern, was die organisierte schweizerische Arbeiterschaft in der

Richtung unserer Aufgabe getan hat oder zu tun gedenkt. Die
sozialdemokratische Partei der Schweiz und der schweizerische Gewerk-
schaftsbnnd haben gemeinsam einen schweizerischen Arbeiterbildungs-
Ausschuß ins Leben gerufen. Der Natur der Sache nach soll dieser

Ausschuß zwei Fragen lösen vder ihrer Lösung nahe bringen.
Da ist einmal die Frage der Rekrutierung der Cadres. Die

Bewegung sieht sich alltäglich vor neue Aufgaben gestellt; sie wächst
in die Breite wie in die Tiefe. Zwar haben sich bis jetzt immer die

Führer gefunden, Führer, die meist von unten auf kamen. Aber dieses

Emporarbeiten war leichter, als die Bewegung nvch schwach und klein

war, als die Hauptaufgabe in der Darlegung der Gedanken, in der

Agitation lag. Da war noch Zeit zu methodischer Lektüre. Und wenn
auch die tüchtigen Kräfte schon damals über Gebühr in Anspruch
genommen wurden, so war dvch die Gefahr der Zersplitterung nicht
groß. Jetzt aber werden diese Kräfte nicht nur sehr absorbiert, sie

werden auch zu früh spezialisiert. Daß es für die Bewegung ein
schwerer Nachteil ist, wenn schon die Offiziere nur einen Teil des

Tätigkeitsfeldes überblicken, ist ohne weiteres klar. Es ist eine
merkwürdige Ironie des Schicksals, daß die Bewegung, die ja gerade die

Menschheit in jedem einzelnen Gliede wiederherstellen foll, nun selber
dem Zwang unterliegt, ihre Glieder zu Menschenatomen machen zu
müssen. Sie würde versanden oder sich selbst aufgeben, wenn sie diese

Zustände rnhig weiter bestehen lassen wollte.
Aber auch bei den einfachen Soldaten zeigen sich die Symptome

einer Verengerung des Gesichtskreises. Daß diese Symptome nicht
unbeachtet blieben, zeigt eine Rede, die Dr. Victor Adler ans dem

Parteitag der österreichischen Sozialdemokratie im Jahre 1912 gehalten
hat. Wir zitieren daraus uur solgeude Stelle: „Sie wisfen, in welcher

') Hermann Lotze, Die Prinzipien der Ethik, Philos. Bibl.. Bd. 14ö, S. 6,8.



— 162 —

Lage wir in dieser Beziehung noch vor kurzem waren, in einer Zeit,
wo alle Kräfte in Anspruch genommen waren durch den unmittelbaren
politischen Kampf, der sich, wie jeder politische Kampf, fehr spezialisiert
hat, in einer Zeit, für welche das lateinische Sprichwort gilt: ..intsr
g,rms, silsnt musas". Das heißt: Im Kampfe müssen die Musen,
müssen die Wissenschaften schweigen. Wir alle haben es als sehr
bedauernswerte Folge unserer Situation empfunden, daß die geistige
Entwicklung unserer Partei und unserer Parteigenossen eine lange
Zeit während dieser Periode des Kampfes zurückgeblieben ist. Wir
haben das alle empfunden und fehr bedauert, wir haben gewissermaßen

unsere Rekruten nur notdürftig abrichten können. Wir mußten
ihnen das Gewehr in die Hand geben und sie sofort vorwärts in das.
Feuer des politischen Kampfes schicken. Zu einer genaueren Ansbildnng,
zu einer prinzipiellen Durchbildung hatten wir keine Zeit, aber auch
keine Kräfte, weil alle Kräfte in den Dienst der augenblicklichen
politischen Notwendigkeit gestellt werden mußten. Und so hatten wir das
Gefühl, daß eine gewisse Lücke entstanden ist. Wir von der alten
Generation, die noch etwas gelernt haben — ich bin selbst alt und
bitte, es mir nicht zu verübeln, daß ich so etwas sage — wir Alten,
die wir viel gelesen haben, weil wir politisch wenig zu tun hatten,
wir sahen, daß bei der neuen Generation sozusagen die politische
Muskulatur sehr gut entwickelt war — zum Glück, denn der Tapferkeit
und der Energie dieser neuen Generation die eine solche Schlagfertigkeit

entwickelt hat, habeu wir ja unsere Erfolge zum großen Teil zu
verdanken — wir sahen aber, daß in der neuen Generation eine gewisse
Lücke, ein gewisses Abreißen der geistigen Tradition zu konstatieren
war. Es ist das Erfreulichste, was wir in unserer großen Parteitätigkeit

sehen, daß eine neue Generation herangewachsen ist, die lehrt und
die lernt, die sich mit Leidenschaft in intensive Bildungsarbeit versenkt,
die ihre ganze Persönlichkeit in den Dienst der Bildung des Unterrichts,
der Theorie, der theoretischen Erziehung zur Sozialdemokratie stellt."

Auch in der Schweiz werden diese Uebelstände empfunden. Und
wenn wir nnn anch nicht in der glücklichen Lage find, wie die
deutsche Sozialdemokratie Oesterreichs, hinweisen zu können auf eine

Reihe bedeutender Köpfe, vvn denen ich nur drei nenne, nämlich Dr.
Max Adler, Dr. Otto Bauer und Dr. Karl Renner, so zeigen stch

doch Anzeichen einer Besserung. Freilich, mit einer Schwierigkeit
wird man in der Schweiz mehr als anderswo zu rechnen haben:
das Gleichgewicht der Kräfte wird schwer zu finden sein. Der Ausgleich
der Kräfte, die für den politischen Kampf des Alltags aufgewendet
werden müssen und der Kräfte, deren die Bildungsarbeit bedarf, ist
noch nicht gefunden. Abgesehen davon, daß wir durch politische
Fragen aller Art sehr in Anspruch genommen werden und kaum Zeit
zu ruhiger Selbstbesinnung finden, droht uns auch die Gefahr einer
falschen Schätzung der Demokratie, einer Ueberschätzung der Möglichkeit

zu praktischer Betätigung und einer Vernachlässigung der theore-



— 163 —

tischen Interessen. So könnte leicht die Not zur Tugend gemacht
werden und am Schluß wäreu nur praktisch bei dem Credo angelangt:
das Endziel nichts, die Bewegung alles. Was das sür Folgen haben
würde, ist hier nicht auszumalen.

Dieses Gleichgewicht muß gefunden werden. Wir lassen uns nicht
von einer ungemein billigen Revolutionsromantik bezaubern, wir lasfen
uns uicht von einem leeren Wortradikalismus zu einer überaus flachen
Verachtung demokratischer Einrichtungen hinreißen, fo wenig als wir
in der praktischen Betätigung, in dem „Hineinwachsen" der Weisheit
letzten Schluß sehen, sondern ivir müssen zwischen diesen beiden
Extremen eine fruchtbare Synthese suchen. Nicht gedankenlose Praxis
und nicht tatenlose Revolutionsdeklamationen können uns helfen,
sondern nur Taten, die aus einem reinen Willen und aus ernster
Selbstbesinnung fließen. Es handelt sich hier darum, einmal über den
so unfruchtbaren Gegensatz von Revisionismus und Radikalismus
hinauszukommen. Beides sind leere Abstraktionen, überholt und gänzlich

unbrauchbar.
Wenn ich vor einem Auditorium stünde, mit dem ich mich durch

gar keine persönlichen Bande verknüpft fühlen könnte, so würde ich
damit geschlossen haben. Da ich aber in einer Zofingersektion
spreche, in einer Sektion des Vereins, in dem mir selbst die Bedeutung
der Fragen des Gemeinschaftslebens offenbar geworden ist, in dem ich
die Freunde gefunden habe, die mit mir eins sind im Wollen, im
Handeln und in der denkenden Begründung, so kann ich nicht schließen,
ohne die ganze Betrachtung unter ein Licht gerückt zn haben, dessen

Wahl ich in diesem Kreise nicht zu rechtfertigen habe.
Das sei die letzte Frage, die wir mit einander erörtern wollen:

Wie stellt sich diese Aufgabe und diese Betätigung zur ersten Devise
des Zofinger Vereins, die da heißt: patria? Da gestatten Sie mir
zunächst, anzuknüpfen an eine persönliche Reminiszenz. Vor zwei
Jahren war es die Militärfrage, über die wir innerhalb des Vereins
zur Klarheit zu kommen suchten. Scharf trennten sich die Meinungen.
Ich weiß nicht, ob wir in der Zwischenzeit einander wieder
nähergekommen sind.

Meine Worte richten sich zunächst an die, welche damals einen
entgegengesetzten Standpunkt einnahmen. Militärbegeisterung ist mir
persönlich fremd. Ich besitze kein Organ dafür. Ich hoffe, daß Ihre
Militärbegeisterung nicht ein bloßes Surrogat sei, ich hoffe ferner, der
Ueberzeugung Aller Ausdruck zu geben, wenn ich sage, daß diese

Begeisterung ihr Daseinsrecht sich erst dann erobert, wenn sie fließt aus
einer lebendigen Anteilnahme an den Schicksalen der Nation in allen
Stunden ihres Daseins. Ich lege den Nachdruck auf alle Stunden.
Die nationale Idee erschöpft stch nicht darin, daß man gelobt, in
Tagen der Not und Gefahr zusammenzustehen. Es läßt sich eine
höhere, eine herrlichere Form denken, wie sie Fichte uns gebracht hat:
Ideelle Gemeinschaft des Verständnisses, der Arbeit und des Genusfes



— 164 -
aller Glieder des Volkes, vvm Niedrigsten bis zum Höchsten. Gemeinschaft

des Verständnisses vvr allem, Gemeinschaft der Arbeit sodann.
Das find die aufbauenden Kräfte. Die Gemeinschaft muß erst gebaut
werden, bevor sie verteidigt werden kann. Mit dem Teil der
Anteilnahme, der sich nach Eintragungen im Dienstbüchlein bemißt, ist man
seiner Verpflichtung gegenüber dem Lande nnd dem Volke noch nicht
gerecht geworden.

Die Anteilnahme an den Schicksalen der Gemeinschaft stndet
ihren lebendigen Ausdruck in einem Gefühl unserer sozialen
Verantwortlichkeit. Die stete Erinnerung an die Pflicht der Gebildeten foll
ein unverlierbarer Besitz von uns allen werden. Denken wir zunächst
daran, wie teuer die Menschheit es bezahlen mußte, daß wenige
auserlesene Geister ungestört, in Ruhe und Freiheit, der Forschnng nach
der Wahrheit leben durften, denken wir daran, wie leicht uns der
Weg gemacht wurde. Dann wird von selbst in uns der Wille sich

Geltung verschaffen, so viel an uns liegt, diese Schuld zu tilgen. Von
selbst wird sich bei uns dann die Einsicht einstellen, daß das Maß der
Selbstachtung und das Maß der gesellschaftlichen Achtung einzig
gemessen wird an der reinen Erfüllung dieser Pflicht in ihrem ganzen
Umfange, in allen Tagen unseres Daseins, nach allen Kräften unseres
Geistes. Oder habe ich mich getäuscht, gilt auch für unsere Zeit das
Wort Fichtes, des ernsten Mahners? Gilt für uns das Wort:
„Es wird ein für alle Nachwelt warnendes Zeugnis sein über unsere
Zeit, wenn gerade diejenigen, die sie ausgestoßen hat, durch diese

Ausstoßung allein das Vorrecht erhalten, ein besseres Geschlecht anzuheben;
wenn diese den Kindern derer, die mit ihnen nicht zusammen fein
mvchten, die beseligende Bildung bringen, und wenn sie die Stammväter

werden unserer künftigen Helden, Weisen, Gesetzgeber, Heilande
der Menschheit!"

Man spricht heute so viel von nationalen Krisen. Zu ihrer
Bekämpfung bilden sich Gesellschaften in Anknüpfung an die „Helvetische
Gesellschaft" früherer Tage. Ich denke keinen Augenblick daran, an
dem redlichen Willen derer zu zweifeln, die diese Gefellschaften ins
Leben gernfen haben. Aber ich sehe die lvirkliche nationale Gefahr
an einem andern Orte nnd ich meine darum auch, daß der Kampf
gegen sie auf eine andere Weise geführt werden müsse.

Man kann die Herrschaft, die heute nvch sozusagen nnbeschränkte
Herrschaft des Gegensatzes vvn Bildung und Unbildung nicht besser

bezeichnen, als mit dem Ausdrück „Fremdherrschaft der Unkultur im
eigenen Volke" (Max Adler). Daß hier die größte nationale Gefahr
liegt, ist für mich keinem Zweifel unterworfen. Noch einmal bitte ich
darum: Lesen Sie nach bei Carlyle nnd bei Fichte was kommen
mußte, als die gebildeten Stände die auf sie gesetzten Hoffnnngen
nicht erfüllten.

Der Kampf gegen diese nationale Gefahr ist ein stiller Kampf.
Er kann nur geführt werden durch schlichte unverdrvssene Arbeit. Ge-



— 165 —

wiß wird diese Arbeit gar manches liebe Mal Mühsam, vielleicht
sogar mechanisch sein. Und es ist nicht ausgeschlossen, daß auch hier
Undank der Welt Lohn sein wird. Aber wo könnte das ein Grund
zur Desertion sein?

Fustel de Coulanges spricht am Eingang einer überaus
lesenswerten Studie über Louvois und Bismarck vvn dem ewigen
Zwiespalt zwischen dem Esprit cis travail und dem Esprit eis oon^uèts.
Weitverbreitet ist die Meinung, daß ein Bekenntnis zum lZ8prit cts

travail gleichbedeutend sei mit der Anerkennung einer Sklavenmoral.
Diese Meinung ist grundfalsch. Es liegt mehr wahre Noblesse in dem

Vorsatz zu schlichter Arbeit als iu den tausend Phrasen vom „sich
Ausleben".

Einen stillen Kampf habe ich die Betätigung auf dem Gebiete
des Arbeiterbildungswesens genannt. Ich muß ihn auch eineu farblosen

Kampf nennen. Es sind hier keine Titel, keine farbigen
Auszeichnungen und keine Ehrenstellen zu vergeben. Aber gerade das ist
ja das Schöne an dieser Tätigkeit, daß sie uns mit Menschen menschlich

verkehren heißt und daß nichts so sicher wie sie uns innerlich frei
macht von all diesem Tand, von Titeln, Graden, Ehrenstelleil oder
Carrière.

Lassen Sie mich schließen mit einer Strophe aus einem der
tiefsten Gedichte von Goethe, die in wenigen Worten so wunderbar
einfach das sagt, was meine vielen Worte hätten ausdrücken, wovon
sie hätten Zeugnis ablegen sollen:

„Hier flechten sich Kronen
In ewiger Stille,
Die sollen mit Fülle
Die Tätigen lohnen!
Wir heißen euch hoffen."

Otto Vollenweider,

Neue Vege in Ser römischen Mede.
»Nachdem der zehnte Pius am 8. September 1907 den Moder-
I / n i s m u s durch die Encyklika Pascendi verdammt hatte, ließ^ ^ er 1908 eine Gedenkmünze schlagen, die ihn als eine Art

Heiliger Georg darstellt, der den Drachen überwindet. ^ Gewiß hat der
heilige Vater in der besten Absicht den Kampf aufgenommen gegen
den neueu Geist, der sich an allen Ecken und Enden in seiner Kirche
regte, er hatte kein Verständnis für den Frühlingshauch, der über
die Gräber veralteter, thomistischer Lehranschauung strich der
frische Luftzug ließ den in Seminarien erzogenen Greis erschauern
und er glaubte statt des Auferstehungshauches das Schnauben und
Fauchen der Hydra zu vernehmen, die im Dienste des Antichrists das


	Grundfragen der Arbeiterbildung : nach einem in der Sektion Basel des Schweiz. Zofingervereins gehaltenen Vortrag

