
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 3

Artikel: Unsere Stellung zum kirchlichen Parteiwesen

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 116 —

Bei der Beerdigung Pressenses las einer seiner Freunde ein
kurzes Testament vor, in dem der Satz zu finden jwar: „Ich bitte,
mir kein sogenanntes religiöses Begräbnis zu bereiten. Nicht etwa
darum, weil ich nicht glaubte an einen Gott der Liebe und der
Gerechtigkeit, sondern weil ich mich in freiem Entschluß von allem Kirchentum

getrennt habe und das Maximum von Religion gefunden habe
im Sozialismus, so wie ich ihn verstanden habe."

Jn der schönen Gedenkrede, die Marcel Sembat gehalten hat,
heißt es zum Schluß: „Sein Beispiel beweist, daß auch der
höchststehende Geist, die volleudetste Bildung einen Mann nicht hindern,
svndern es ihm erleichtern, das Herz des Volkes zu finden. Und das
Volk liebte ihn, diesen Gelehrten, mit dem weiten und stolzen Geist,
es liebte ihn wegen seines unbeugsamen Gewissens, wegen seines un-
gebrvchenen, seines ganzes Wahrheitsmutes". Kauu" man einem
Menschen ein besseres Zeugnis ausstellen? Uns aber," dieI wir sehen

müssen, wie wir nns über diesen Verlnst trösten, uns soll gesagt sein:
„Dieser hat gelernt,
Er soll uns lehren," Otto Vollenweider.

Unsere Stellung zum Kirchlichen
?arteiwesen.

lange war es unsere Absicht, tins wieder einmal über unfere
Stellung zum kirchlichen Partciweseu auszusprechen. Da nun
durch allerlei neuerliche Vorgänge das Thema auf eiumal brennend

geworden ist, fo ivvllen wir nicht länger zögern.
Schvn seit Jahren wirft man uns, den sogenannten „Religiös-

Sozialen", immer wieder vvr, daß wir, entgegen unsern Versicherungen
und ursprünglichen Absichten, doch eine Partei geworden seien. Ueber
solche Aeußerungen haben wir bisher bloß gelacht, umsomehr, als sie

meistens vvn Parteimännern reinsten Wassers ausgingen. Wir sahen
darin bloß einen taktischen Kniff, durch den wir diskreditiert werden
sollten. Es ist ja oft genug so, daß man einem Gegner gerade das

vorwirft, was er am wenigsten ist und daß dies solche tun, die es

selbst am meisten sind. Wir konnten uns über diesen Erfolg unserer
und verwandter Bestrebungen freuen, die es dahin gebracht, daß es

nun vou jedermann als ein Vorwurf empfunden wird, wenn man
ihm sagt, daß er eiu Parteimcmu sei, und daß eine Bewegung als
schwer angegriffen erscheint, wenn man ihr vvrwirft, sie sei eine Partei.
Diese Art von Anklagen also hätten uns nicht zn einer Aussprache
über unser Thema veranlassen können. Aus ihnen spricht zu deutlich
der ganz unnötige Zorn über den Fortschritt der von uns vertretenen



117 —

Sache, und ihre Behauptungen sind meistens kirchenpolitischer Klatsch.
Aber cs könnte sein, daß auch gerecht und wohlwollend denkende

Gegner uns in diesem Punkte nicht ganz richtig beurteilten, ja,
daß sogar die Gesinnungsgeuvsseu uns mißverstünden, daß also an
diesem Punkt wirklich eine ernste Gefahr für die Sache, der wir dienen,
vorhanden wäre. Darum wollen wir uns darüber so bestimmt uud
klar als möglich ausspreche» und nns aufs ehrlichste prüfen, ob wir
auf dem richtigen Wege sind, oder auf Abwegen.

1.

Sind ivir eine Partei?') — die Beantwortung dieser Frage hängt
natürlich stark davon ab, ivas man unter Partei versteht. Der
Begriff gehört zu denen, die nicht einen geuaueu, fest umrissenen Sinn
haben. Im politischen Leben wird man zwar nicht lange darüber im
Unklaren fein, ob man eine Partei vor sich habe oder nicht, aber die
Sache wird sofort anders, wenn es sich um die Erscheinungen des

höheren Geisteslebens handelt. Hier kann es sehr starke Bewegungen
geben, die dvch niemand eine Partei nennen ivird. Oder ist die

„Christliche Wissenschaft" eine Partei? Ist die theosvphische Bewegnng
eine? Darf man vvm Pietismus, vom Methodismus, vom Täufer-
tum sagen, sie seien eine Partei? Sind die englischen „Brotherhvods"
(Bruderschaften) eiue solche? Ein ganz bestimmtes Gefühl sagt uns
hier, daß wir von „Bewegung", „Richtung" reden müssen, nicht von
Partei. Oft nähern sich solche Bewegungen vder Richtungen einer
„Gemeinschaft"; sie werden „Kirchen"/„Sekten", „Konventikel", oder
auch bloß „Vereine". Was ist nun zum Unterschied von diesen
Gebilden eine Partei?

Wenn wir das Charakteristikum dieses Begriffs herausfinden
Wullen, sv begeben wir uns am besten dorthin, wv er uns in der
bestimmtesten Ausprägung entgegentritt nnd das ist, wie schon
angedeutet wurde, das politische Lebeu. Was bedeutet hier eine Partei?
Es ist eine Gruppe von Menschen, die ein bestimmtes Programm auf
dem Boden des Staates und mit den Mitteln des Staates durchsetzen
wollen. Dies können sie nur in dem Maße, als sie Macht gewinnen;
das Streben nach Macht gehurt also zum Wefen einer politischen
Partei. Solche Macht gewinnt man aber nur dnrch Organisation.
Daher bilden alle politischen Parteien Organisationen; sie sind umsomehr

Partei, als sie Organisation haben und umso weniger, als es

an Organisation fehlt. Sie haben „Mitglieder", die vielleicht
„eingeschrieben" sind, Beiträge zahlen nnd dafür Rechte besitzen. Je mehr
Mitglieder desto besser, denn auf der Zahl beruht die Macht. Je mehr
Sitze in den Behörden, desto besser, denn die Behörden machen die

') Einige der im folgenden Abschnitt ausgeführten Gedanken sind.in meiner
Predigt: „Gottesdienst und Parteidienst" (Basel, Helbing und Lichtcnhahn. 1908)
angedeutet.



— 118 -
Gesetze und wenden sie an. Auch in demokratischen Ländern besorgen
sie doch hauptsächlich das Regieren. Ihre Zusammensetzung ist der
Ausdruck der vorhandenen Macht.

Zn diesen mehr formalen Merkmalen der Partei gesellt sich eines,
das mehr sittlicher Art ist, aber allerdings mit jenen innerlich zusammenhängt.

Wenn man Macht sucht, so ist dies zunächst eine äußerliche
Sache. Es ist ein Besitz, ein Instrument, kurz: ein neutrales Ding,
das man mindestens ebensogut zum Bosen wie zum Guten brauchen
kann. Da gibt es sich denn ganz von selbst, daß man in den Mitteln,
mit denen man Macht erwirkt, nicht sehr wählerisch ist. Wenn sie

nur für den Zweck tauglich sind! Das sind sie nun vielleicht nicht,
wenn sie allzu unmoralisch sind, darum hält man so viel als möglich
den moralischen Schein aufrecht, ja man benützt besonders gern die

moralischen wie die religiösen Ideale als Mittel zur Gewiuuung von
Macht; aber wenn's damit nicht geht, so nimmt man auch mit andern
vorlieb, auch mit Machtmitteln, die mehr Macht schaffen sollen. Man
benützt den staatlichen, den ökonomischen Einfluß, deu man besitzt, um
gute Wahlen zu erzwingen, man fälscht auch Wahlzettel; helfe, was
helfen mag! Der Machtdurst wird zur heißen Leidenschaft, die keine

Schranken mehr kennt. Nuu kann man ja oft die Macht wollen, um
damit das Gute und Rechte durchzusetzen, und gewiß hat das Machtstreben

oft diesen Sinn. Aber nun tritt ein psychologisches „Gesetz"
in Wirksamkeit, dessen Bedeutung für das gauze Lebeu des Geistes
wir nicht hoch genug anschlagen können : die Neigung zur
Verwechslung vvn Zweck und Mittel. Man vergißt allmählich,
wozu man eigentlich die Macht begehrt und begehrt sie um ihrer selbst
willen. Damit wird man dann in der Wahl der Mittel erst recht
unbedenklich und verrät durch diese Mittel deu Zweck, für den man
eigentlich die Macht wollte. Dann gibt es eine furchtbare Entartung.
Man ivill die Macht vielleicht, nm damit die christliche Wahrheit zu
fördern uud schädigt diese durch die Mittel, die man braucht, viel mehr
als der ärgste Gegner; man will die Macht, um Freiheit zu schaffe»,
wählt dazu aber den Zwang und benützt die erlangte Macht ebenfalls
zu allerlei Zwang. Man will den Sozialismus und versucht durch äußerst
unsoziale Methoden zu ihm zu gelangen. Man ist oft mit dem bloßen
Namen der Sache zufrieden, während die Sache fehlt. Der Weg zu
dem Ziel ist oft so lang, daß man es halb vergessen hat, bevor man
angekommen ist, der Kampf darum so heiß, daß es vom aufgewirbelten
Staub verhüllt wird. Je geistiger die Ziele sind, in desto stärkerem
Grade siud sie dieser Gefahr ausgesetzt. Sv ist man, um den Prote-
stantismtls zu retten, immer wieder beim Katholizismus augekommen,
so hat man inehr als einmal gemeint, das Gottesreich auf Erden
verwirklicht zn haben, während man zum Weltreich geworden war; so

ist es nicht Zufall, daß gerade auf christlichem Boden diese Verwechslung

von Zweck und Mittel besonders schlimme nnd gewaltige Formen
angenommen hat. Der Jesuitismns ist nur die schroffste Ausprägung



— 119 —

einer Erscheinung, die wir überall in unserem kirchlichen Leben
antreffen: daß man nämlich die Kirche, die ein Mittel für die
Herbeiführung des Gottesrciches fein soll, znm Selbstzweck macht und dann
die Mittel darnach bemißt, also Mittel wählt, die für den Aufbau
eines rein weltlichen Reiches allfällig tauglich wäreu und die man noch
am ehesten gelten lassen kann, wo sie ehrlich als solche auftreten, die
aber tief unwahr und verächtlich werden, wo sie nvch vom letzten,
halb vergessenen Ziel her einen Schimmer des Heiligen erhalten.
Denn das ist doch klar: das Gottesrcich kann nur mit Mitteln
aufgebaut werden, die dem Gottesreich angehören, also dnrch Wahrheit
nnd Liebe, nicht dnrch List und Gewalt, durch Gerechtigkeit und Freiheit,
nicht durch Zwang und Unrecht.

Fügen wir nvch zn dieser moralischen Charakteristik einen
bekannten Zug hinzu. Man weiß, daß der richtige Parteimensch nur
noch in der Partei und für sie lebt, mit ihren Äugen sieht und ihre
Sprache redet und den Gegner für eiuen dummen oder verblendeten
Menschen hält. Auch dieser Zug erklärt sich nicht bloß aus der
menschlichen Beschränktheit, so groß deren Anteil an der Entstehung
dieses Uebels auch sein mag, sondern auch aus der Notwendigkeit, im
Kampf um die Macht einseitig zu werden. Man wird diesen Zug bei
allen Machtmenschen antreffen. Dabei muß man wohl unterscheiden
zivischen einem „Parteimann" und dem Mitglied einer Partei. Ein
Parteimann ist Einer, der die geschilderten Züge trägt; es kann Einer
aber gerade durch die Zugehörigkeit zu einer Partei innerlich von ihr
frei werden. Er steht dann in dieser Partei, weil er damit am besten
das vertreten kann, ivas ihm anliegt, gehört aber mit seiner
Gesamtpersönlichkeit dem freien Reich der Wahrheit an so gilt ivie ein formell
Parteiloser.

Damit haben wir wohl den Begriff der Partei nach seiner
logischen und moralischen Seite hin genügend umschrieben.

Es bleibt nns nur übrig, noch die Selbstverständlichkeit zn sagen,
daß die Entartung des Parteiwesens, die wir sveben geschildert haben,
nicht notwendig einzutreten braucht. Aber die Gefahr, daß es
geschieht, ift ohne Zweifel sehr groß. Jedenfalls sind es diese mit dem
Parteiwesen verknüpfte Erscheinungen, die man meint, ivenn man vom
Parteiwesen im Siuue eines Vorwurfes redet.

Nuil übertragen wir diesen Begriff vom politischen auf's kirchliche
Leben. Dann gelangen wir zn fvlgendcm Ergebnis: Partei uud Parteiwesen

haben wir hier genau in dem Maße, als die angegebenen Merkmale
vorhanden sind. Eine „Bewegung" vder „Richtung" ivird, formell
betrachtet, in dem Maße Partei, als sie ein festes Programm hat, zu
deffen Verwirklichung sie Macht sucht, als sie sich organisiert, feste
Mitgliedschaft besitzt, kurz, als sie sich der politischen Partei nähert.
Im moralischen (oder ivenn man ivill: unmoralischen) Sinne ivird sie
Partei in dem Maße, als sie sich jener Verwechslung von Zweck und
Mittel schuldig macht. Ein kirchlicher Parteimann ist man in dem



— 120 —

Maße, als man nur noch die Partei keimt. — Aber wie unterscheidet
sich deuu die Partei vvn der „Kirche", der „Gemeinschaft", oder von
der „Richtung" Von der Richtung dadurch, daß diese etwas Fließendes

hat, kein festes Programm und keine feste Organisation, keine

änßeren Machtziele; von „Kirche" und „Gemeinschaft" dadurch, daß
diese Lebensgemeinschaften bilden, während die Partei
gewöhnlich nur einzelne Ziele durchsetzen will und ihre Glieder nicht
innerlicher und tiefer verbindet, sowie dadurch, daß jeue fich um den

Besitz einer Wahrheit zusammenschließen, während diese vielmehr
beftimmte Forderungen durchsetzen möchte. Natürlich sind die Grenzen
in der Wirklichkeit fließend (die Sozialdemokratie ist z. B. halb eine

Partei, halb eine „Kirche"), aber grundsätzlich scheint mir der Unterschied

klar zu sein.

Wir besitzen nun also wohl einen Prüfstein, der uns ermöglicht,
nns lind andern klar zu machen, ob ivir eine Partei sind oder nicht
uud ob wir in Gefahr sind, eine solche zu werden oder nicht.

Ich beginne mit dem inehr Aeußerlichen und Formalen. Wie
steht es mit unserer Organisation? Ich darf ruhig antworten:
Wir haben keine und ivollen keine! Was ivir besitzen, ist ein Komitee
für die ganze Schweiz, dessen Ausgabe die Veranstaltung gelegentlicher
gesamtschweizerischer Konferenzen zur Besprechung des religiös-sozialen
Problems ist, dazu eines für die deutsche Schweiz allein, das den gleichen
Zweck hat. Diese Konferenzen waren gedacht als Gelegenheit für
Alle zu einer Verhandlung über eine für Alle gleich wichtige Sache.
Wenn die deutsch-schweizerische seit einigen Jahren nicht mehr
stattgefunden hat, so hatte dies einzig und allein deu Grund, daß die

Meinungen über ihren Nutzen in nnseren Kreisen geteilt sind. Wie
wichtig die Rolle ist, die das Gesamtkomitce spielt, beweist der
Umstand, daß ich, als sein Mitglied, nicht einmal weiß, wer alles dazn
gehört. Dieses bischen „Organisation" ist überhaupt völlig in Verfall

geraten. Daneben gibt es auch da und dort kantonale oder lokale
Gruppen von Gesinnungsgenossen, die auch keinen andern Zweck haben,
als den, eine Gelegenheit znr gemeinsamen Verhandlung bestimmter
Fragen und Aufgaben zu bieten. Jeder ist hier willkommen, gehöre er
nun diefer oder jener kirchlichen oder politischen Partei an. Diese
Gruppen stehen in gar keinem organisatorischeil Zusammenhang unter
einander oder mit dem schweizerischen (bzw. deutsch-schweizerischen)
Komitee. Jede tnt, ivas sie will. Sv sind auch unsere Blätter
völlig unabhängig. Sie sind das Unternehmen einzelner Gruppen
oder Personen.

Wir haben also keine Organisation. Wenn man den vorhandenen
Zustcmd richtig beschreiben will, so kann man auch sagen: Wir haben
eine Desorganisation! Aber wir könnten deswegen doch eine Partei
sein, wenn wir ein scharf nmrifsenes Programm hätten nnd zn dessen



— 121 —

Verwirklichung nach kirchlicher Macht strebten. Aber wir haben kein
solches Programm. Wir haben einen Glauben, eine Hoffnung, das
ist alles, einen Glauben und eine Hoffnung, die über alles, was auf
dem Boden der Kirche geschehen könnte, weit hinausgehen; wir haben
auch allerlei Gedanken über die allfällige Umgestaltung unserer Kirchen
zu wirklichen und lebendigen Organen des Gottesreiches. Aber für das
alles brauchen wir keine Parteiorganisation; denn wenn diese
Umgestaltung kommen soll, so kann sie nur kommen durch ein Erwachen
der Christenheit, durch neuen Geist und nene Kraft, aber nicht durch
kirchliche Mehrheitsbeschlüsse oder durch Besetzung möglichst vieler
Kanzeln mit Predigern von unserer Gesinnung. Diese selbst können
ja nur durch den Geist erweckt werden; ohne diesen wären sie nichts,
wo er aber arbeitet, da wird es von selbst solche Prediger geben.
Dazu kommt, daß wir dem ganzen heutigen Kirchenwesen skeptisch

gegenüberstehen. Dies gilt freilich nicht von Allen in gleichem Maße,
aber es gilt von zu Vielen, als daß kirchliche Macht uns irgendwie
als begehrenswertes Ziel erscheinen könnte. Wenn man uns als eine

Partei bezeichnen wollte, so müßte man uns nicht eine kirchliche,
sondern eine un kirchlich e Partei nennen. Das ist freilich auch
wieder zu viel gesagt, aber es mag doch dazu dienen, die wirkliche
Sachlage klar zu machen: Wir haben keinen Anlaß, nach kirchlicher
Macht zu streben, da uns die Kirche selbst das fchmerste Problem ist.

Dazu kommen noch wichtigere Gesichtspunkte. Ich habe sie in
dem Artikel „Religiös und Sozial" im Neujahrsheft der Neuen Wege
ausgesprochen Unsere Sache ist viel zu groß, um in den Rahmen
einer Partei zu gehen. Was wir ersehnen, ist das Kommen des

Gottesreiches, wie es in Jesus Christus erschienen ist. Das bedeutet
ein Erwachen der Christenheit zu neuem Leben, eine neue Orientierung
des christlichen Lebens und Denkens, ein Vergehen der heutigen
Gestalt des Christentums (oder, wenn man eben diese Gestalt im Gegensatz

zum Gottesreich Christentum nennt, des Christentums überhaupt),
eine Eroberung der Welt für Gott, kurz eine Umwälzung von
unabsehbarer Tragweite. Eben darum ist das nicht etwas, was wir gleichsam

machen könnten, nicht etwas, das wir durchkämpfen wollten und
könnten; das wäre unendlich viel zu groß für uns. Es ist vielmehr
ein neues Verheißungslicht, das uns leuchtet, wie es aller Welt leuchtet,
eine Hoffnung, die unser Herz beseligt und auch etwa eine Bangigkeit,
die es beschleicht, aber eine solche Sache in ein Parteimaß faffen, hieße
so viel, als das Meer in einen Mühlteich leiten zu wollen. Man könnte
ebenso gut und besser eine „christliche Partei" gründen, als eine Partei
„zur Herbeiführung des Gottesreiches". Anders uud bescheidener
ausgedrückt: das religiös-soziale Problem kann unmöglich das einer
bestimmten Partei sein; es tritt an Alle ganz gleichmäßig heran und
es wäre eine Anmaßung ohne gleichen, wenn jemand tun wollte, als
ob er es gepachtet habe. Wie über die Kirche als Ganzes, so geht
es auch über alle konfessionellen, dogmatischen und theologischen



— 122 -
Unterschiede hinaus. Daher gehören denn auch zu den „Religiös-
Sozialen" Leute der verschiedensten kirchlichen und dogmatischen Art:
Römische Katholiken, hochkirchliche englische Bischöfe, Unkirchliche,
Methodisten, Quäcker, Täufer, Freisinnige, Pofitive, Parteilose in bun-
tester Mischung. Sie Alle werden durch eine Einheit verbunden, die
über alle kirchlichen und dogmatischen Trennungen übergreift.

Aus dem gleichen Grunde: weil die Sache, die wir meinen, so

groß ist, geht sie auch nicht ganz in die Köpfe und Herzen der Ein^
zelneu, die davon ergriffen sind. Jeder faßt sie auf seine besondere
Weise. Es bestehen darum unter uus schweizerischen „Religiös-Sozialen"
allerlei Unterschiede, wie männiglich weiß, Unterschiede, die durchaus
nicht zu einer Gegnerschaft zll führen brauchen, die aber jede
Parteiorganisation unfehlbar sprengeil müßten, die vvn vornherein keine
zustande kommen ließen. Wir freuen uns darüber. Gerade dieser Umstand,
daß wir so schwer unter einen Hut zu bringen sind, bewahrt uns
ganz sicher vor der Entartung zu einer Partei.

Ich möchte aber noch hinzufügen, daß auch der ganze Geist,
der uns Alle bewegt, diesen Weg unmöglich macht. Wir stellen so

stark ab auf das Vorwärtsschreiten mit dem ewig lebendigen Gott,
auf das Vvrwcirtsstreben zu seinem kommenden Reiche, wir sind
so stark angewiesen auf den Geist und seine Macht, auf das Schaffen
Gottes selbst, wir dürsten so sehr nach der herrlichen Freiheit der
Kinder Gottes, daß wir unmöglich uns selbst oder andere in ein
knechtisches Joch könnten spannen lassen. Es braucht also in dieser

Beziehung kein Mensch vor uns Angst zu haben. Es herrscht in
unseren Kreisen geradezu eine Furcht vor allem, was im kirchlichen
und religiösen Leben nach Form, Organisation, Machen, Machtgewinnung

aussieht. Wenn wir durch unser kirchliches Wesen noch nicht
fo schlecht geworden sind, daß wir einander nichts mehr glauben, so

muß man es mir glauben: Es lebt in uns Allen der aufs Aeußerste
entschlossene Wille, die Sache, der wir dienen, nicht vermenschlichen

zu lassen, sondern sie in der Höhe zu halten und lieber uns ihr zu
opfern als sie uns!

Aber welche Form soll denn diese Bewegung annehmen? Soll
sie vielleicht, wie Einige uns weissagen, eine „Sekte", also eine
geschlossene religiöse Gemeinschaft werden? Ich gestehe, daß dieser Weg
uns viel näher läge, als der der Partei. Trotzdem werden wir ihn
sicherlich nicht gehen. Es ist doch wieder der Geist unserer Sache,
der uns ihn nicht erlaubt. Wir streben aus der Enge ins Weite,
nicht aus der Weite ins Enge. Wir wollen nicht einen religiösen Besitz

für uns selbst hüten und genießen, sondern wollen vielmehr unser
Leben verlieren um Christi willen. Wir glauben an das Reich Gottes
für die Welt. Das Reich Gottes muß heraus, uicht bloß aus der
Kirche, sondern auch aus allen „Sekten" und Konventikeln. Das ist
nun der Weg. Jeder andere käme uns gottwidrig vor. Daher muß
ein jeder von uns versuchen, zunächst einmal von der Kraft und



— 123 -
Wahrheit des Gottesreiches fo viel als möglich in fich selbst
anzusammeln und in seinem persönlichen Sein zu verwirklichen, dann aber
es da geltend zu machen, wo er gerade steht, es hineinzutragen in die
Welt und zwar gerade in ihre gottfremdesten Gebiete.

Also auch keine „Sekte" wollen und dürfen wir sein, kein Kon-
ventikel. Also überhaupt keine Organisation! Diese Sache soll
als eine freie Macht des Geistes wirken. Sie foll nicht durch
menschliches Machen gefördert werdeu, sie soll den Menschen auch
nicht dadurch vereitelt werden, daß sie von einzelnen Personen oder
Gruppen an sich gerissen wird. Sie soll jedermanns Sache sein, wie
Luft und Sonnenschein. All unsere Kraft und Leidenschaft mnß darauf
gerichtet sein, sie frei zu halten von menschlicher Verunreinigung.
Das ist unsere zentrale Aufgabe; alle andern müffen davor
zurücktreten.

Läßt sich denn aber die Form völlig vermeiden? Der Geist
kann doch so wenig ohne Form sein, als die Seele ohne Leib!

Sicherlich wird der Geist sich immer seine Formen fchaffen. Nur
brauchen es nicht Parteiformen und Organisationen zu sein. Es wird
freilich stets das Bedürfnis entstehen, daß die Gleichgesinnten sich etwa
zusammenfinden zu gemeinsamem Raten und Taten, auch das Bedürfnis

zur Auseinandersetzung mit Fernerstehenden und Gegnern. Aber diese

Formen können nnd müssen, wenn der G ei st sie schafft, sehr mannigfaltig

und beweglich sein und schon deswegen jeder äußeren Einheit
spotten. Wir dürfen gar nicht versuchen, sie zu „organisieren". Anders
ausgedrückt: eine anarchistische Organisationsform ist das dieser
Sache allein angemessene. Jn diesem Sinne ist die bei uns
vorhandene, oft etwas nervöse Angst vor der Organisation allerdings
der wünschenswerte Gemütszustand für uns. Vor allem dürfen
mir nicht Kirchenpolitik treiben. Wenn ein Einzelner oder eine

einzelne Gruppe einmal in eine kirchliche Aktion für einen wichigen
Zweck eintritt (z. B. gegen die Spielbanken), so mag das ihre Sache
fein, aber wir dürfen nicht in kirchliche Machtkämpfe eintreten, nicht
Macht für uns erstreben. Das scheint mir die Linie zu fein, die wir
ängstlich beachten müssen. Alle Redlichen müssen es spüren, daß wir
nichts Anderes wollen, als dem Geiste dienen, der mrH Wahrheit ist.
Darum gefällt mir persönlich, offen gestanden, weder ein „Verein sozialistischer

Kirchgenossen," noch eine „sozialistische Synodalfraktion". Das
Beste schiene mir, wenn diese Gebilde wieder verschwänden. Wir
können gar nicht genug Vertrauen zu dem freienWulten
des Geistes haben. Gott machen lassen und ihm zur Verfügung
stehen, aber das Menschliche möglichst in den Hintergrund drängen,
das ist's, worauf es ankommt.

In diesem Zusammenhang möchte ich ein Wort von den
Pfarrwahlen sagen. Sie sind's ja, bei denen das Parteiwesen und der



— 124 —

Kampf um die kirchliche Macht besonders scharf hervortreten. Ich
frage: Was können Pfarrwahlen für uns überhaupt bedeuten? Meine
Antwort lautet: viel und wenig! Gewiß müssen wir wünschen, daß
auch auf der Kanzel die Botschaft vom Gottesreiche fo verkündigt
werde, wieZwir meinen, daß sie verstanden werden solle. Aber das
bedeutet nicht, daß wir uns um Pfarrwahlen große Mühe geben
sollen. Denn es ist doch klar, daß in dem Maße, als der Geist, anf
den wir hoffen, unter uns erwacht, ganz von selbst solche Pfarrer
kommen werden. Und wenn die Kanzeln sich ihm verschlössen, fo
würden die Steine reden. Dieser Geist dringt viel sicherer durch,
wenn wir äußerlich nichts dazu tun, als wenn wir ihm zu Hilfe
kommen wollen. Da müffen wir doch einfach den Glauben bewahren
nnd Gott walten lassen.

Eine besondere Sache sind allerdings solche Pfarrwahlen, an denen
sich die sozialdemokratische Arbeiterschaft beteiligt. Hier handelt
es sich um eine Erscheinung von größerer Tragweite. Das sind nicht
gewöhnliche Pfarrwahlen. Nun ist es ja freilich auch nicht nnfere
Meinung, die Arbeiterschaft in die Kirche zurückzuführen. Unfere
Ziele liegen höher. Aber wenn sozialdemokratische Arbeiter einen

Pfarrer wollen, der sie so recht verstünde und den sie darum selbst
verstehen könnten, dann hat dies doch sehr viel zu bedeuten; dann
ist dies ein Symptom und eine Verheißung des Neuen, über die Kirche
Hinausführenden, was wir erhoffen. Dann müssen wir diesem
Begehren entgegenkommen. Selbstverständlich können in einem solchen

Fall nur „Religiös-Soziale" (im weitesten Sinn des Wortes) in
Betracht kommen, aber diese können allen Parteien entnommen werden.
So ist es denn auch bisher geschehen. Der Schreiber dieser Zeilen
ist in den letzten Jahren wiederholt von sozialdemokratischen Arbeiterschaften

um Auskunft über Pfarrer gebeten worden, die für sie geeignet
wären. Er hat diesen Auftrag jeweilen nur ungern angenommen,
da er an Pfarrwahlen fchon Uebles genug erlebt hat. Indes mußte
ihn jemand auf sich nehmen. Es wäre doch wohl ein Unrecht gewesen,
diese Männer, deren Eifer für eine solche Wahl oft ergreifend ist, ohne
Beratung zu lassen. Aber nie wäre es mir eingefallen, einen solchen

Anlaß zu so etwas wie einem Parteizweck zu benutzen. Ich habe
jeweilen die Männer empfohlen, die mir als die geeignetsten erschienen,
„ohne Unterschied der Richtung". Auch meine ich, das sei eine Sache,
für die doch alle Richtungen gleich dankbar sein müßten und die man
nicht mit den Augen des Parteineides betrachten sollte.

Nun sind uns in der letzten Zeit Klagen zugekommen, daß bei

einigen dieser Wahlen von Seiten der „Religiös-Sozialen" der Wah>
kämpf nicht fo korrekt geführt worden sei, wie man es nach den von
uns ausgesprochenen Grundsätzen hätte erwarten dürfen. Ich kenne
den Tatbestand in allen diesen Fällen (es handelt sich übrigens höchstens

um zwei oder drei!) nicht genauer und kann nicht sagen, vb
etwas Wahres an dieser Klage ist. Gewöhnlich wird ja bei solchen



- 125 —

Anlässen vvn beiden Seiten geklagt und oft am meisten von denen,
die am unsaubersten vorgegangen sind. Aber es ist an sich wohl
möglich, daß die Arbeiterschaft in Versuchung kommt, solche Kämpfe
gelegentlich zn stark nach dem Schema der politischen Wahlkämpfe zu
führen, und da ja Pfarrwahlcn erfahrungsgemäß die Leidenschaften
noch viel stärker aufregen, so könnte es wohl gelegentlich zu Fehlern
kommen, die der guten Sache schaden müßten. Wir müssen also
jedenfalls alle unsere Freunde dringend bitten, vor dieser Gefahr auf
der Hut zu fein. Lieber zehn Niederlagen als ein Sieg, der nicht
mit ganz tadellosen Mitteln erfochten worden wäre.')

Vielleicht darf hier nvch eine andere, freilich viel weniger wichtige
Bemerkung angefügt werden. Wo wir keine Partei sein wollen, sollten
wir auch keinen Namen haben, der an Partei erinnert. Das Wort
„Religiös-Sozial" ist, wie in dem schon angeführten Neujahrsartikel
gezeigt ivird, ein Zufalls- uud Verlegenheitserzeugnis. Wir ivollen
es, nachdem es seine Dienste geleistet, aufgeben und andere bitten, es

ebenfalls zu tu». Das scheint mir zu der Abstreifung der Sonderstellung,

die ich für geboten halte, zu gehören. Man mag vvn einem
religiös-sozialen Problem reden, aber nicht vvn Religiös-Svzialen.
Denn es ift schließlich jeder religiös-sozial, wenn ihm dieses Problem
anliegt und es svll jedem anliegen, dem das Gottesreich anliegt;
dafür aber ist niemand bloß religiös-sozial. Ich bin nicht so naiv,
mir einzubilden, daß diese Bitte viel Erfolg haben werde, aber
ausgesprochen sei sie dennoch.

Ich glaube mit dieser Aeußerung der Gcsiunuug Ausdruck verliehen
zu haben, die alle meine Freunde beseelt. Dabei rede ich aber doch
zunächst in meinem eigenen Namen; denn ich habe kein Recht, anders
zu reden und habe es nie beansprucht. Ich darf wohl, bei dieser Gelegenheit

auch darüber ein offenes Wort sagen. Es ist mir stets ärgerlich
gewesen, wenn man mich einen „Führer" oder gar „den" Führer der
„religiös-sozialen Bewegung" genannt hat. Nie habe ich mich als solchen
gefühlt. Nicht nur darum, iveil ich darin eine Anmaßung erblickte;
ich möchte vielmehr mn keinen Preis ein „Führer" fein; nichts wäre
mir verhaßter. Ein Führer, hat letzthin ein Engländer gesagt, heißt
Einer darum, weil er nicht führt. Ein „Führer" muß tun, was die

Geführten wollen, er muß ihr Mundstück fein; er hat keine eigene
Existenz mehr.' Ich aber will tun, was ich für recht halte,
unbekümmert darum, was Andere tun; ich will auf meine eigene
Verantwortung reden und schreiben und die Kosten selbst bezahlen. Ich will
nicht bei allem, was ich tnn und lasse, daran denken müssen, ivie
das für die „Religiös-Sozialen" wirke, sondern will ich selbst sein.

') Ich erkläre ausdrücklich, daß diese Bemerkungen sich nicht auf die neuesten
„Affaren" beziehen, wo gar kein „religiös-sozialer" Kandidat in Frage kam.



— 126 —

Darin bin ich unbändiger Individualist und gedenke es zu bleiben.
Aber auch abgesehen von mir und meiner persönlichen Abneigung
gegeu Führerschaft und Geführtwerden muß ich sagen: Wir haben
überhanpt keine Führer. Wir stehen jeder für sich und arbeiten als
Freunde zusammen, so gut wie wir können. Wenn Einer unter uns an
Geist und Charakter hervorragt, so wird er von selbst einen größern
Einfluß haben, aber jeder von uns wird etwas Wertvolles haben, das
kein Anderer besitzt nnd das zu seinem Recht kommen soll. Als ganz
Freie und Ebenbürtige stehen wir alle nebeneinander nnd wollen auch
damit „ein Neues pflügen".

Freilich missen wir auch, wie schwer es ist, ein Ideal rein zu
erhalten. Es scheint, als ob alle Mächte und Gewalten sich dagegen
zusammentäten. Unglaublich schwer ist es, in der Atmosphäre dieser
Erde etwas ganz Reines nnd Gnies durchzusetzen. Von außen und
innen drängt es mit hartnäckiger Gewalt heran, es von sich selbst

abzulenken auf Abwege, es schließlich beim Gegenteil vvn dem
anlangen zu lassen, was es gemvllt hat. Da gilt es, einen Kamps bis
auf's Blut zu kämpfen. Eine ganz besonders gefährliche Versuchung ist
dabei, daß man sich durch die gehässige Behauptung, daß man anf
einem Abweg fei, schließlich dazu bringen lasse, ihn ans Trotz zu
betreten. Aber „es soll ihnen nicht gelingen". Wir sind so fest
entschlossen, uns unser Ziel nicht verrücken zu lassen, daß wir es lieber
aufgäben, als es entstellen zu lassen. So soll jedermann anch dies
wissen: lieber zerbrechen ivir alles, was ivir bisher geschafft, als daß
die Sache, der wir dienen, eine Parteisache wird. Wir bleiben die

geschwornen Gegner des Parteiwesens im Namen des Größeren, dem
ivir uns verschrieben haben. L. Ragaz.

ver Prophet im Valeriana.
Ein Prophet gilt nirgends weniger

denn in seinem Vaterlande.

I^achher war'S alle Erkenntnis nnd Gerechtigkeit ist nachher
gewesen; — schon nach zwei Jahren hörte man vvn ihm merk-

^ ^ würdige Sachen. Ganze Scharen seien ihm nachgelaufen. Zwölf
Männer hätten seinetivegen Haus und Hvf, Weib und Kiud, Beruf
und Handwerk verlassen und seien ihm nachgefolgt. Er habe am
Meere gepredigt, daß mail ihn für eineil Mann Gvttes gehalten habe.
Er fei zu vornehmen Leuten und hoch angesehenen Frommen und
Schriftgelehrten zll Tisch geladen und aufgesucht worden. Einer svll
einmal sogar des Nachts zu ihm gekommen sein, ivie man zum Arzt
läuft. Er soll auch Kranke gesund gemacht haben, ja es wurde sogar
herumgeboten, als seien bereits Gestorbene durch ihn wieder lebendig
geworden.


	Unsere Stellung zum kirchlichen Parteiwesen

