
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 3

Artikel: Christentum oder Monismus (Joh. 8. 2. ff.)

Autor: Kutter, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


M5
8 8 Si

Lbristentum oser Monismus.^
Joh. 8. L. ff.

» » ^ Religion in unserer Mitte aufstehen? Ist das

^V^I Christentum veraltet? Muß das ehrwürdige Gebäude mit
seinen massigen Mauern und niedrigen Fenstern, mit seinen

weiten Hallen und lauschigen Stübchen, wo es sich so herrlich
weltabgeschieden träumen ließ, abgebrochen werden, um einem bessern
Platz zu machen, mit elektrischem Licht, Zentralheizung, ausgestattet
mit allen Anforderungen moderner Bequemlichkeit? Eine wissenschaftliche

Religion? Ist der alte liebe Glaube an Gott, Schöpfer und
Erhalter der Welt, Vater der Seinigen, der über ihnen waltet mit
Gedanken des Friedens, Gott, der die Liebe ist, in Hellem Licht der
Wissenschaft wie ein Schatten vergangen, ist vor den Teleskopen der
Astronomie der Himmel des Christentums in nichts zerflossen, gibt
es kein Jenseits mehr, mit dem der schwache Mensch sich zu trösten
vermöchte, nur noch ein Diesseits und darum keine süße Hoffnung,
nein, nur noch stolze Resignation?

Das ist die Frage, die von einer kleinen aber rührigen und rasch
anwachsenden Schar der christlichen Gesellschaft ins Gesicht geworfen
wird. Monismus oder Christentum. Die Religion der Wissenschaft
gegen die Religion des Glaubens. Sie rufen die Christen auf die
Wahlstatt heraus, sie laden zu öffentlichen Disputationen ein, es
entbrennt der Geisterkampf, heiß wogt der Streit, Hieb gegen Hieb, Satz
gegen Satz, Dogma gegen Dogma, Weltanschauung gegen
Weltanschauung — und unten Kopf an Kopf gedrängt atemlos die Menge.
Finstere und heitere Gesichter, fanatische und spöttische. Es zuckt um
die Mundwinkel, es flackern die Augen. Hier ein kurzes Auflachen, da
ein leidenschaftliches Kopfschütteln. Nervös spielen die Finger, die
Hände. Es hämmern und pochen die Herzen — wer hat recht?
Was ist Wahrheit? Die alte Frage! Solange die Welt steht betört
sie die Menschen — wird sie heute gelöst? Gibt es einen persönlichen
Gott, der uns liebt und zur Ewigkeit erzieht? Wenn nicht, warum

') Predigt, gehalten im Neumünster zu Zürich am IS. Februar 1914.



^ 96 -
sitzen wir denn hier in fiebernder Spannung? Seltsames Menfchenherz!
Wer grübt denn diese ungeheure, alle deine Tiefen erschütternden Frage
nach Gott in dich hinein — wenn es nie einen Gott gegeben hat?
Was hat das Leben für einen Sinn, wenn es keinen Gott gibt? Was
soll uns die stolze Resignation oder die freudige Bejahung des
Unvermeidlichen, wenn das Leben nichts ist als eine vorübergehende
Zuckung im unendlichen Dasein? — Aber auf der andern Seite:
Wenn Gott lebt, hört und sieht und fühlt, wie ist es denn möglich,
daß die Welt in tausend Höllenschmerzen sich verzehrt, daß es ein
Böses gibt Und heiß, und heißer zwischen diesen beiden
Grenzpfählen menschlichen Denkens wogt der Jdeenkampf auf und nieder,
sie beweisen und widerlegen, sie bieten allen Scharfsinn und Witz auf,
wie Weberschifflein, so sausen die Argumente hin und her und weben

— was? Und unten horcht's und horcht's — warum? Kann man
die Gegensätze des Denkens ausgleichen? Und wenn man es könnte,
wenn einer auf die Tribüne stiege, der mit zwingender Logik,
hinreißender Beredsamkeit der Versammlung die „Wahrheit" vor den

begeisternd aufhorchenden Verstand zauberte — was wäre damit
gewonnen? — Nichts. Vermag es der Mensch, die großen Probleme
des Daseins in seine Sätze zu fassen? Nein, er vermag es nicht. Wenn
Gott lebt, dann muß er selber reden. Einen andern Beweis für sein
Dasein gibt es nicht. Was wirklich ist, das wird nie durch Worte,
immer nnr durch sich selbst offenbar. Wo die Wirklichkeiten fehlen, „da
stellt das Wort zur rechten Zeit sich ein." Ist nicht eben das die

große Heuchelei und Lüge unseres Christentums, daß es keinen
Eindruck von Gott macht, daß es wohl viel redet über Gott und göttliche

Dinge, aber nichts wirkt? Gott ist ihm ein geistiger Götze
geworden, zu dem man betet, auf deffen Namen man Tempel, Kirchen
und Kapellen, Dogmen, Konfessionen, religiös-sittliche Anschauungen,
Meinungen, Gefühle, Stimmungun auferbaut, mit dem man sich gegenseitig

bekriegt — aber um den man sich nicht kümmert im Leben.
Das, das allein ist der Grund, warum heute Monisten und andere
Totengräber des Christentums ihre Schaufeln rühren. Es handelt sich

in dem Kampf des Christentums mit seinen Gegnern nicht um „diesseits

und jenseits", „Wissen und Glauben" oder wie die Schlagwörter
eben lauten, sondern um die Wirklichkeit des vom Christentum
gepredigten Gottes. „Sein oder Nichtsein, das ist hier die Frage." Nicht
um Ideen, Gedankensysteme, Weltanschauungen — nein, um die
Wirklichkeit aller Wirklichkeiten. Ideen sind Formen, der Gehalt ist der Geist.
Wo der Geist stirbt, da bleiben die bloßen Formen und Formeln zurück,
zwecklos, knechtend und tötend. Nicht darum kann es sich handeln,
die Formen und Buchstaben durch andere, schönere, wissenschaftlichere

zu ersetzen — Buchstabe bleibt Buchstabe, ein Gerippe, mag es noch
so sehr sich kleiden in das gleißende Gewand der Wissenschaft. Was
hilft's, wenn der Monismus den Dogmen des Christentums seine

eigenen entgegenstellt? Das ift dieselbe Torheit wie wenn ich es



— 99 —

unternehmen wollte, das regellose Geäst eines dürren Baumes durch
ein selbstgemachtes, regelrechtes zur ersetzen! Als handelte es sich

darnm! Nein, darum handelt es sich, daß diese Aeste einst das Leben
in sich bargen und nun erstorben sind, nicht darum, was für eine Form
und Gestalt sie in ihrem Tode beibehalten haben. Nicht das ist die Frage,
daß das Christentum dürre Dogmenäste nach allen Seiten ausstreckt, die
man durch andere ersetzen müsse — Linien durch Linien — sondern das,
daß diese Dogmen aus Erlebnissen stammen, die jetzt erstorben sind.
Nicht wie logisch oder wie wenig logisch, wie wissenschaftlich oder wie
abergläubisch sie sind, ist wichtig, sondern daß sie kein Leben mehr
in sich tragen. Sie zeugen von einer verschwundenen Lebenswelt und
sind so in ihrem Tode noch unüberwindlich für jeden Gegner, der aus
keinen Erlebniswurzeln, sondern nur aus dem beweglichen Flugsand der
Wissenschaft seine Kraft gewinnt, der nicht einmal gewachsene, nein,
der nur künstlich gemachte Formeln besitzt, nicht erstorbene, sondern
totgeborene. Weil das Christentum erstorben ist, darum glauben
die Monisten eine neue Religion machen zu können? Machen?
Religionen machen sich selbst, sie werden nicht gemacht. Eine gemachte
Religion ist ein tätlicher Widerspruch. Erst Leben — dann Satzung.
Wo ist das Erlebnis des Monismus? Was für Sätze stellt er auf?
Solche, die dem neuen Leben Ausdruck geben, oder die ein neues
Leben zu erzeugen vermeinen? Seit wann erzeugen Sätze Leben?
Eben das ist ja die Schwachheit des Christentums, daß es auch nur
noch Sätze, daß es kein Leben mehr hat. Das, das allein gibt
seinen Gegnern die vermeintliche Kraft, und nicht ihre „Wissenschaft".

Glaubt man denn im Ernste, wenn das Christentum den

ursprünglichen Geist wieder in sich zum Leben erweckte, daß von den
klug gefügten Mauern der „wissenschaftlichen" Religion der Modernen
noch ein Stein auf dem andern bliebe? Ja, schlaget den schlummernden

Löwen nur derb auf die Flanken, vielleicht, wenn ihr stark
genug seid, erwacht er wieder — und dann möge sich der Himmel
erbarmen eurer „monistischen" und „wisfenschaftlichen" Sätzlein!

2.

Nicht Monismus gegen Christentum, sondern der tote Gott gegen
den lebendigen — das ist der Kampf.

Sage mir, christliche Gesellschaft, wenn Gott lebt, wie deine
Prediger verkünden, warum bist du selbst tot? Tot in alten,
abgestandenen Gewohnheiten, Zeremonien, Dogmen, tot in einem bloßen
Wortchristentum, tot in Geiz und Sünden aller Art. Warum kleidest
du heidnisches Leben in christliche Gewänder? Wenn Gott lebt, warum
füllst du dich denn mit Kirchengeist, nicht mit Gottesgeist? Warum
sind dir denn kirchliche Fragen wichtiger als Gott? Was haben
Katholizismus und Protestantismus zu bedeuten, wenn Gott lebt?

Wenn Gott Einer ist — und das ist der Fels deines Bekenntnisfes

— warum gibt es denn so viele Christentümer, Konfessionen,



— 100 -
die einander mehr oder weniger offen verfluchen? So viele Anschauungen,

so viele subjektive Glaubensmeinungen, so viele Wahrheiten?
Brauchen wir Wahrheiten, wenn wir Gott haben?

Wenn Gott die Liebe ist, warum hassen und zanken denn seine
Anbeter? Warum vereinigen sie sich nicht zu einem und demselben

Werk, zum Werk der Liebe, die ja nichts anderes hat, als Werke?
Warum so viele Worte?

Wenn Gott ewig ist und uns zum ewigen Leben ruft, warum
spielen denn in den christlichen Kreisen die Fragen nach Besitz und
Vermögen eine so breite Rolle, und sind die christlichen Reichen gerade
so geizig wie die andern? Warum seufzen und ängsten sich die Christen
ums irdische Leben, wenn ihnen das ewige gewiß ist? Warum ziehen
sie Gott in den Dienst ihrer vergänglichen Interessen hinunter, wenn
er sie doch in den Dienst der UnVergänglichkeit berufen hat? Wenn
es wahr ist, daß Gott ihr Gott ist, warum werden sie nie stille in
ihm, warum wird es nie Wahrheit bei ihnen, was ihre Bibel sagt:
„Wenn ich nur dich habe, so frage ich nichts nach Himmel und Erde!"
Sie aber haben nur darum einen Gott und Helfer, weil sie alles
nach himmlischem und irdischem Wohlergehen fragen!

Wenn Gott ein Gott der Gerechtigkeit ist, warum sind sie

mit einer Staats- und Gesellschaftsordnung einverstanden, die das
Gegenteil der Gerechtigkeit, die die Ordnung der Gewalttat und der
Geldherrschaft ist? Warum fallen vor ihnen die gesellschaftlichen
Schranken nicht zusammen, wenn doch ihr Evangelium von der brüderlichen

Liebe redet? Wie ist es ihnen möglich, Gott und dem Mammon

zu dienen, nachdem Jesus gesagt, daß es nicht möglich sei?
Jn Wahrheit lebt Gottes Geist nicht mehr im Christentum. Das

ist das große Manko unseres Christentums. Es bekennt ihn mit den

Lippen und im Herzen ist es ferne von ihm.
Es hilft ihm nichts, Kirchen und Kapellen zu bauen, zu beten,

Herr, Herr zu sagen. So taten die Juden auch und doch brach das
Gericht über sie herein. Und heute bricht das Gericht über unser
Christentum herein. Darin zeigt sich, daß Gott lebt — nicht in den
listigen Gedankengängen seiner Theologen und Pfarrer — daß es

heute nicht mehr möglich ist, ein bloßer Wortchrist zu sein. Die
Menschen haben Hunger. Nicht nur nach Brot, nein, auch nach dem
Worte aus dem Munde Gottes. Wenn Gott ist, so soll er offenbar
sein. Worte und Dogmen helfen uns nicht. Wir wollen ihn selbst oder

— den Tod. Das ist der große Hunger, den kein Monismus, keine

Wissenschaft, keine Kultur zu stillen vermag. Der Hunger nach dem
lebendigen Gott, wie er immer da war in großen entscheidenden
Zeiten. Wir sind alle hungrig. Der Monismus ist auch nur ein

Hunger nach Gott.
3.

Wenn die vielen Menschen, die sich leidenschaftlich ereiferten für
und gegen Monismus oder Christentum, ihre Aufregung ausgeschlafen



— 101 —

haben — was gibt cs dann? Dann wartet wieder das alte Leben
auf sie, dann grinst ihnen die alte Unerbittlichkeit dnrch die Scheiben,
wölbt sich wieder die alte stählerne Härte des Himmels über ihnen.
Mögen die Ideen und Argumente in ihrem Geiste nachklingen, sie
müssen in die unabänderliche Tretmühle des Daseins, in Arbeit, Kampf,
Not und Unrecht zurück. Mithelfen wieder an dem unvollendeten
rätselhaften Bau Kultur genannt, schieben, drücken, stoßen, gehorchen
und schweigen. Die Wirklichkeit umklammert sie wieder, da gibt es
kein Besinnen. Jeder an seinem Posten, ob er ihm paßt oder nicht.
Was hat diese Welt der Tatsachen mit den begeisternden Gedankengängen

zu schaffen, die gestern die Seelen beflügelten? Was kümmert
sich das Leben nm Auffassungen und Gegensätze im Reich des Geistes?
Das grausige und doch fo heiß geliebte Leben, wo wir einander ganz
anders verstehen lernen als im vollen Saal nnter der Rednertribüne.
Das ist es ja eben, was uns alle Ideen wie Rauch in der Lnft
zerflattern läßt, daß unser Herz sich nicht sättigt an ihnen. Es trinkt sie
in sich hinein und wird ihrer doch nie froh. Sie füllen es nicht. Sie füllen
Bücher und Bibliotheken, nicht das Herz. Seltsames, rätselvolles,
unergründliches Ding — Menschenherz! Es vermeint nur an frohen und
wahren Wirklichkeiten selig zn werden, wie die harten und
unwahren es quälen, es dürstet nach sonnigen Wirklichkeiten, es

glaubt daran, daß es Wirklichkeiten des Geistes gibt, wie es folche
des Leibes gibt, und darum kann es fich von den Surrogaten und
Scheinwirklichkeiten der bloßen Ideen und Gedanken nicht ernähren.
Es hat Hunger, es will essen und leben, wie der Leib. Das ist's,
warum ihm keine Philosophie genug tut. Gedanken und Wissenschaften
kann man nicht essen, O, gebt ihm zu essen, dann hat alle Not
auf einmal ein Ende. Gedanken macht sich der Mensch selbst — aber
von was lebt er? Gedanken sind Blüten an seinem Leben, was ist
seine Wurzel? Woraus wächst und gedeiht der Mensch? Aus der
Natur? Ist sie nicht der Spiegel seines Geistes, hat sie ihr Schönstes,
Form, Gestalt, Harmonie, Gesetz nicht ihm zu verdanken; was wäre
sie, wenn kein Menschenauge bewundernd oder prüfend auf sie
gerichtet wäre? Wird der abgrundtiefe Wirklichkeitshunger des Menschengeistes

an den Gebilden einer auswendigen Natur gestillt, die seiner
eigenen inwendigen Kraft ihr Dasein verdanken? Und diese inwendige
Kraft, die ordnend und gestaltend ins Chaos hineingreift, wo hat fie
ihre Quellen? Wo sind die Wahrheiten im Auswendigen, wenn es
die Wahrheit im Innern nicht gibt? Was ist gut im Reich der
Dinge, was seinen Wert nicht aus der unerschöpfliche!' Tiefe des
Guten selbst, das in uns ist, erhält? Wüßten wir, was schön ist,
wenn die Schönheit selbst nicht in uns lebte? Wir wachsen aus der
Wahrheit, aus der Güte, aus der Schönheit heraus, das Aeußere
nimmt nnr Teil daran, Teil an dem, was unser eigenstes ist. Ist's
nicht lächerlich über die Unsterblichkeit zu disputieren, wenn wir sie

doch im eigenen Busen tragen, wenn sie das Licht ist, in dem wir



102 —

alles sehen? Gibt's ein ewiges Leben — so fragst du und trinkst zu
gleicher Zeit an seinem überfließenden Brunnen! Was ist unsere eigentliche

Heimat? Ich will's euch sagen. Sie heißt: Geliebt werden!
Liebe, die uns trägt und die uns lieben lehrt. Verstehst du das
einmal, dann hast dn dich selbst gefunden und Gott verstanden. Sieh,
Gott ist nicht über dir, er ist in dir. Du bist verwandt mit ihm,
du bist sein Hausgenosse. Darum verstehst du die Gottesfrage nie,
weil du sie nie nahe genug verstehst. Weißt du, warum sie so dumm
fragen, ob es eine göttliche Liebe gibt? Weil sie sie in den Sternen
und in den Abgründen suchen, nicht bei sich selbst. O, es gibt sie so

sehr, daß sie gerade durch uns offenbar werden will nnd anders nicht
offenbar werden kann.

Wenn dn wissen willst, was Liebe ist, so liebe — und das kannst
du. Liebe wird nur in der Liebe verstanden — nnd die hast du!
Was weiß der Haß vou der Liebe, was wollen alle die verbissenen
Menschen über den Mangel an Liebe im Weltgebäude rätseln, solange
sie ihr keinen Ausgang aus ihrem eigenen Herzen gewähren! Wenn
du die Gerechtigkeit kennen lernen willst, so sei gerecht. Ist das eine
übertriebene Forderung, mußt du sie nicht selbst jeden Augenblick
nn dich stellen? Sollen denn zuerst die Sachen gerecht sein, bevor
du es sein kannst? Sie sind es ja schon lange. Du selbst erkennst
ja gerade darin den Stolz deiner Wissenschaft, daß du die
Gesetzlichkeit des Weltalls triumphierend allem bloßen „Glauben"
entgegen hältst! Aber nun du, du selbst? Warum bist du gegen alle
Gesetzlichkeit des Geschehens, wo eines dem andern Handreichung tut,
ungerecht, nur auf dich selbst, dein eigenes Wohlergehen bedacht, eitel
auf deinen Ruhm mitten in aller Sachlichkeit und Voraussetzungs-
losigkeit deiner Wissenschaft? Und Wahrheit willst du suchen? Sei
ein Mensch der Wahrheit, dann fügen sich auch die Fragen und
Probleme alle eines nach dem andern der Wahrheit.

Wir, wir selbst, nicht die Sachen, wir sind's!
Ist das auch nur wieder eine Behauptung, eine Idee, eine

Weltauffasfung, ein Dogma? Ein Dogma dein eigenes Leben? O nein.
Wir können uns selbst nie lebendig genug empfinden, nie genug leben,
nie genug hören und kosten die Wirklichkeit dessen, was wir selbst sind.
Wir wollen jn gar nicht von dem reden, wie wir von der Welt zn
denken haben — das Denken ist eine unendliche Variation des Themas
Leben — sondern von dem, was wir vor dem Denken und hinter dem
Denken sind. Von der unmittelbaren und unerschöpfbaren Tatfache
des daß und nicht des wie. Ist es nicht genug, daß wir sind?
Liegt da nicht alles wie schon drin, unentwickelt vielleicht noch, aber
doch vorhanden? Was ist Denken nnd Wollen und Schaffen anderes
als entwickeltes Sein? O sei! „Trinke Mut des reinen Lebens!"
Such's nicht in der Außenwelt, bei den Sachen, die ja auch nur sind,



— 103 —

weil du bist, für dich du sind. Sieh, alle Fragen über Ewigkeit und
Zeitlichkeit, Diesseits und Jenseits, Wissen und Glauben, sind ja nur
der Versuch, die unendliche Tiefe des Geistes in ein Gedankenbild zu'
fassen, Strahlen sozusagen aus dem Flammenmeer des Geistes, Zeugnisse

des Lebens ins Denken und Wollen gefaßt. Aber vor allem
Denkeil, vor allen Bildern, vor allen Gegensätzen und Schlagwörtern
bist du. Du konntest von alle dem nicht reden, wenn du's nicht
wärest. Sie hahen alle recht, die etivas behaupten, sie machen jeder
an seinem Ort das Recht irgend eines unbeachteten Gedankens geltend,
und sie haben alle unrecht, wenn sie behaupten, nnr ihr Gedankenbild
sei die Wahrheit. „Aber geht denn da die Wahrheit nicht nnter in
einer allgemeinen abstrakten und indifferenten Universalmeinung?"
Nein. Du selbst bist dieses Universum und dn bist doch nichts
Abstraktes und Indifferentes. Du bist universal und doch Persönlichkeit,
nnd das eben ist das Leben.

Ja, das spüren wir alle, Christen iind Monisten, Gläubige uud
Ungläubige, daß eine tiefe Daseinsfreude im Grunde unserer Seele
ruht, gegenüber welcher alles in Zeit und Raum auseinander
gebrochene und zerbrochene Leben nichts bedeutet. Und werden wir
ihrer inne, so schütteln ivir alles von uns ab : Sachen, Verhältnisse,
Verbindungen, Gesetze, Wissenschaft, Meinungen, Standpunkte,
Konfessionen, Vorurteile, Systeme, Schmerzen, Erbitterungen, Jammer,
Eitelkeit, Einbildung, Wahn. Wir ivollen nicht mehr dies und das
sein, wir ivollen nur noch sein. Wie die Kinder. Da steigt die
Innenwelt, die Geiftcswelt, die Welt der Wahrheit und der Liebe
aus den Tiefen empor. Die Welt der Einfalt, der herzinnigen
Selbstverständlichkeit und Schlichtheit. Die Welt ohne Scheinwichtigkeiten,
ohne Götzen, ohne Sklaverei. Die Welt ohne Grimmigkeit, die sonst
aus allen Gesichtern starrt. Die Welt ohne jenen tötlicheu Ernst, der
sonst einen Menschen vom andern scheucht. Die Welt, in deren
Sonnenschein auf einmal die Nichtigkeit unserer Wichtigkeit lustig zum
Vorschein kommt. O die Welt, wo das alles gar nicht wichtig ist,
was wir so wichtig nehmen! Kannst du dir das denken, daß es gar
nicht so sehr darauf ankommt, was du denkst, machst, willst, erlebst,
siehst, Horst, meinst? Daß Religion und Wissenschaft, Kultur, Technik,
Wirtschaft und Politik, Klasse und Rasse, daß das alles Götzen sind?
Götzen so gut wie die aus Holz und Stein gemachten. Gedankengötzen.

Und das sollen sie nicht sein. Sie sollen gedacht, gehegt und
gepflegt werden, natürlich, aber sie sollen nicht Götzen sein. Alle die
Fragen unseres Lebens sollen uns nicht auffressen, sollen nicht unsere
dumme und stumpfsinnige Verehrung genießen. Wir selber sind sie ja.
Aus unserem Geiste sind sie geflossen — wie sollten sie ihn knechten
dürfen? Ich weiß, was du mir entgegnen willst, ich weiß selbst, wie
ungeheuer schwierig es ist, diese unbedingte Einfalt einem absolut
komplizierten Geschlecht klarzumachen — aber, nicht wahr, wenn es so

wäre, wenn diese Einfalt der kindlichen Lebensbejahung ohne



— 104 —

Verzäunung, vhne Schranken möglich wäre, dann wäre die

.Hilfe da?
Ja, das wär's, das wär's! Aber sage mir: kann etwas, das so sehr die

Wahrheit wäre, nicht wahr sein? Schafft es sich nicht selbst Bahn
durch alle Hindernisse durch, muß es nicht den Sieg davon tragen?
Ist das, was durchaus und unbedingt sein sollte, nicht fchon Sein?
Ist's nicht nur darum noch ein Sollen, weil es seinem Sein Bahn
bricht und fein wird? Jedenfalls ist das die innerste Sehnsucht gerade
unserer Zeit, daß wir, wir selbst es wieder seien, daß, sozusagen — mit
dem Philosophen Schelling zu reden das Es, das unpersönliche sachliche

Es uicht mir, nein, daß wir Es sind, daß wir ihm Dasein geben,
nicht es uns, mit andern Worten, daß wir keinem Sachenreiche mehr
Untertan sind, sondern uns selbst wieder gefunden haben. Du und
ich, wir alle. Jn Liebe eins. Und alles andere Spiel. Spiel, weil
es keinen andern Ernst mehr gibt, als wir selbst.

„Dürfen wir so reden? Ist das nicht Leichtsinn? Wie? Das
Leben wäre nicht mehr ernst zu nehmen?" O ja, ich weiß, wie schmierig
dieser Punkt ist, wie die Menschen die Ketten küssen, in denen sie

gefangen liegen, wie sie nichts so inbrünstig suchen, als die Sklaverei,
und wie gefährlich es deshalb ist, ihnen von ihren Ketten zu reden!
Sag's^ einem Gelehrten, daß feine Wissenschaft nicht wichtig, einem

Handwerker, daß seine Verrichtung den tötlichen Ernst nicht verdiene,
womit er sich mit ihr identifiziert, so daß er nur noch Schuhmacher,
Schneider, Metzger, aber daneben kein Mensch mehr ist; sage es
der Mutter, die um die Erziehung ihrer Kinder bangt, daraus komme
es gar nicht so sehr an, sie soll nur selbst ein freier Mensch fein
— ja, ja, ich weiß, was es dann gibt. Und dennoch ist's wahr,
ivas ich behaupte, daß dieser Lebcnscrnst nichts taugt, daß gerade er
es ist, der das Leben zur Qual und zum Rätsel macht. Ich glaub'
diesem Ernst nicht. Er ist durch und durch falsch. Er ist ein Ernst
um die Götzen, ein Götzendienst. Nimm Gvtt ernst, o lieber Mensch,
und schau, wie dir alles sich verwandelt zum heitern Spiel. Nichts
wichtig nehmen, das ist das Geheimnis des Lebens, das ist mit einem
Wort der ganze Inhalt des Evangeliums Jesu Christi.

Sagen es nicht die hochgelehrten Herren, aus deren Weisheit
die Wichtigkeit der Dinge erhellt, immer wieder selbst, vom König
Salomo an bis auf unsere modernen Weisen und Unweisen, daß
alles ganz eitel sei? Eitelkeit der Eitelkeiten — ist sie nicht der Gegenstand

unserer ununterbrochenen Betrachtung, unserer unermüdlichen
Kunst? Was ist gewisser als die Ungewißheit, Unsicherheit, Fraglichkeit

nnferes Lebens? Ist nicht alles Täuschung, Schein, Lüge,
Wertlosigkeit Wer will auf dem Boden der Götzenwelt mit ihren
Götzenwichtigkeiten, ihrem Götzenernste einen Schopenhauer, einen Nietzsche

widerlegen? Eben das ist ja unsre Verzweiflung Verzweiflung?
O lieber Freund, ich sage dir: Herrlich ist's, daß es fo ist! Ist
das Verzweiflung, daß wir merken, der Spiegel sei nicht die Sache;



— 105 -
die Welt, in der wir uns spiegeln, sei nicht die Wirklichkeit selbst? Die
seien wir? Ist es verzweifelt, sich selbst zu finden, die wahren Tiefen
des Lebens zu erkennen? Ist's nicht wundervoll — so schmerzlich die

Preisgabe lieber Vorurteile auch ist — daß wir hinter den Trug
kommen und den Sachenwert mit dem Persvnlichkeitswert vertauschen?
Wundervoll, daß wir den Weg zur ursprünglichen Einfalt wiedergefunden

haben und wieder heimkehren ins Vaterhaus? Warum ist alles
ganz eitel? Weil wir selbst in der Wahrheit, in der Ewigkeit zu
Hause sind. Wir sind Gottes liebe Kinder. Alles ist unser. „Darum
rühme sich niemand eines Menschen. Es ist alles euer. Es sei Paulus
vder Apollo, es sei Kephas oder die Welt; es fei das Leben oder
der Tod; es sei das Gegenwärtige oder das Zukünftige; alles ist
euer. Ihr aber seid Christi, Christus aber ist Gottes." (1. Cor. 3,
21—23). Alles! Christentum und Monismus, Wissenschaft und Religion,

Diesseits uud Jenseits. Wir dürfen alles verstehen, in alles
hineingehen. Wir dürfen die Betrachtung des Monismus auch zu der
unsrigen machen. Wir sollen alle Behauptungen verstehen wollen.
Warum? Weil wir im Evangelium uns selbst und Gott gefunden
haben; unser eigenes Leben wurzelnd und schaffend in Gott. Leben
aus Leben, nicht Gedanke aus Gedanke. Wir leben — und darum
schaden uns keine Gedanken, keine Weltanschauungen etwas.

Sie disputieren und beweisen, und unten horcht die Menge. Nnd
wenn sie auch nicht einig werden, etwas gibt's, worin sie alle ohne
weiteres einig sind. Alle die Hunderte mit ihren hundert verschiedenen
Köpfen, sie haben etwas gemeinsam, was ihnen kein Redner erst
noch zn sagen braucht. Wenn sie so zusammen sitzen, was meinst
du, was es fei, das sie alle ohne weiteres verstehen? Sieh, an
ganz kleinen Borgängen merkst dn's. Sie verstehen es alle sogleich,
wenn man freundlich und höflich mit ihnen ist; und sie verstehen es
nicht minder schnell, wenn man es nicht ist, du kannst dich gar nicht
verbergen, sie merken's sofort und am kleinsten, wie dn bist. Der
Monist merkt's wie der Christ. Da ift gar kein Unterschied. Sie haben
ein absolut sicheres Gefühl für das Gute wie für das Böse. Ein Wort,
ein Blick, eine Gebärde — und du bist erkannt. Was hat das zu
bedeuten Es will sagen, daß wir alle von der Liebe leben. Daß wir
einfach einander lieben müssen. Daß das das Leben ist. Mögen sie
dort auf dem Podium sagen was sie wollen. Darauf kommt's nicht
an. Aber darauf kommt alles an — daß wir lieben. Das ist unser
Wesen, da sind wir zu Hause.

Das, das haben wir verdorben, sonst nichts. Wir lieben nicht
mehr. Darum verstehen wir nichts mehr. Denn eine Welt ohne Liebe
ist jedenfalls nicht unsere Welt. Sie mag den Teufeln verständlich
sein, uns ist sie es nicht. Daß wir so tun, als hätte die Welt einen
Sinn ohne Liebe, daß wir auf den bloßen Verstand die Dinge
aufbauen wollen — das ist unsere Sünde, unser Jammer. Wir müssen
wieder lieben lernen. „Aber können wir das?" Ja, wir können es,



— 106 —

denn wir haben den, in dein sie wieder anfgsbrochen ist, im menschlichen

Leben: Jesus.

Ja, wir haben ihn, hente noch. Wir haben ihn nicht nur
gehabt; er ist nicht vergangen, er ist da. Wir hören seine Stimme.
Verloren in den unfruchtbaren Wüsten unferer Gedankensysteme horchen
wir begierig auf, wenn sein Ruf uns trifft: „Ich bin der Weg, die

Wahrheit und das Leben." „Wer mir nachfolgt wird Leben und volle
Genüge haben." Wer ist er?

Den Juden sagt er einmal: „Wenn ihr des Menschen Sohn erhöhen
lverdet, dann werdet ihr erkennen, daß ich bin und nichts von mir
selbst tue." Und nun, seit dem Kreuz, erlebt die Welt staunend,
bewundernd, widerstrebend die wunderbare Tatsache einer Kraft, die

lösend und zersprengend durch alle ihre Fugen und Pforten bricht,
die Herzen erschüttert, die Geister weckt, die Verhältnisse umgestaltet,
Gesellschaft und Staat auflöst, Nationen nnd Völker mit ihrem Sauerteig

durchdringt und die ganze Welt in ein neues Leben ruft. Immer
deutlicher bricht das Evangelium hervor, immer klarer wird es, daß
alle Kniee sich dem Gekreuzigten beugen nnd alle Zungen bekennen

werden, daß er fei der Herr zur Ehre Gvttes des Vaters. Gerade
in unseru Tagen. Alle die Fragen, die nnsere Herzen erfüllen, sind
aus dem Geiste Jefu erwachsen: die svziale Frage, die Völkerfrage,
die religiöse Frage, die Frage nach der Wahrheit und der Gerechtigkeit,

nach dem Sinn des Lebens und seinen letzten Zielen. Und er
allein ist auch ihre Losung. Was heißt die soziale Frage anderes, als
daß die Menschen den wilden Kampf um die dinglichen Werte
vergessen sollen im Frieden der Erkenntnis des unvergleichlichen Wertes
ihrer eigenen Seele? Und wo anders gewinnen sie die Kraft dazu,
als in Jesus? Hier gibt es keine soziale Frage, weil es hier alle die

Gegensätze nicht gibt, welche ihr gerufen. Hier gibt es keine Herren
nnd keine Knechte, keine Reichen uud keine Armen, hier herrscht das,
mas die Menschen eint, nicht das ivas sie trennt. Und so auch im
Großen. Machet ernst, ihr Könige, Fürsten und Regierungen mit dem

Evangelium Jesu, und ihr brauchet keinen Krieg mehr zu fürchten.
Die Völker schließen Frieden ohne weiteres, wenn ihnen vvn ihren
Regierungen die Grundsätze des Evangeliums und nicht mehr die der
Rassen- nnd Nationalitätsgegensätze ins Herz geschrieben iverdcn.
Der Krieg muß nur sein, so lange ihn die Regierungen wollen. Die
Politik des Friedens, wie sie im Evangelium niedergelegt ist, schafft
Frieden auf Erden. Sagt und eifert dagegen, sv viel ihr wollt, diese

Erkenntnis bricht sich heute unwiderstehlich Bahn. — Und die religiöse
Frage? Es gibt gar keine mehr, ivo Jesus herrscht, denn er ist das
Ende jeder Religion. Jn ihm quillt lebendig hervor, was das Christentum

immer wieder in bloße Worte gefaßt hat. Hier ist Gvtt nicht
mehr Gegenstand des Kultus und der Anbetung, sondern Erlebnis,



— 107 —

Besitz und Kruft der Menschen, hier ist die Liebe nicht mehr nur
ethische Forderung, nein, das selbstverständliche Lebensgefetz, Wahrheit
und Geist der menschlichen Gemeinschaft.

Und du, du selbst? Du wirst erst in Jesus du selbst. Du bist's
ja noch gar nicht. Sage mir: Herrschest du über die tausend
Gedanken und Triebe, die durch deine Seele strömen, oder herrschen sie
über dich? Bist du frei? Recht frei, innerlich frei? Kennst du
dich selbst? Sagt uicht deine Wissenschaft, daß wir vielleicht gar kein
einheitliches Ich haben, fondern ein geteiltes oder gar ein vielfältiges,
wenn es überhaupt ein Ich gibt und das Bewußtsein nicht einfach eine

Täuschung ist? Und mit Recht spricht sie fo. Was dich heute
erfüllt, vor dem graut dir morgen, was du gestern mit Abscheu von dir
gestoßen, das ist heute das Kleinod deiner Seele. Taufend Geister
besitzen dich, reißen und zerren dich dahin. Du selbst bist nie da. Jn
der Tiefe liegst du gebunden und über dich hinweg stürmen fremde
Du, die deine Maske tragen. Jesns aber macht dich frei. Er zerbricht
die Mauern deines Gefängnisses und entfesselt deinen Geist. Jn ihm
tränmft du nicht mehr von Wahrheit, da wirst du selbst wahr, da
bricht die Wahrheit aus deinem Innern hervor, die Wahrheit selbst, die
das Leben ist, nicht eine der tausend Scheinwahrheiten, die dir etwas
an die Wand der Außenwelt gemalt. Träumst nicht mehr von
Gerechtigkeit, sondern wirst ein Mensch der Gerechtigkeit, der nicht mehr
anders kann als Gerechtigkeit wollen, der ans der Gerechtigkeit herauswächst

in eine ungerechte Umgebung hinein nnd vou ihr Zeugnis ablegen
mnß. Träumst nicht mehr von Liebe, sondern liebst von ganzer Seele
und aus allen Kräften, weil du die starken Wurzeln deiner Kraft
wieder gefunden hast, dein Leben, deine Wirklichkeit wieder dein nennst.

Was ist Jesns? Höre ihn selbst: Ich bin die Auferstehung und
das Leben.

Das allein kann uns heute helfen. Wir müssen wieder
Geisteswirklichkeiten haben. Uns ekelt vor allen bloßen Worten und
Meinungen. Unser Christentum gibt uns kein Leben mehr. Darnm die

verzweifelten Verfuche eines Monismus eine neue Religion zu stiften.
Entsetzlich leer und öde, aber ein Weg vorwärts, o nur vorwärts!
Weg von allem Staub und Moder, vorwärts zur Quelle des Lebens.
Werden wir sie gewinnen? Ja, wir werden es, oder wir müßten uns
selbst vergessen. Und das können wir nicht mehr, seitdem wir den
haben, der nnser Leben ist: Jesus. H. Kutter.


	Christentum oder Monismus (Joh. 8. 2. ff.)

