
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 2

Rubrik: Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Polizeiliche Maßregeln gegen die ausländischen Prostituierten werden nicht
zu vermeiden sein, müßten aber gerade bei strengerem Eingreifen der Behörden
immer weniger nötig werden.

Das letzte Ziel bleibt freilich ein sittlicher und sozialer Zustand unserer
Gesellschaft, der, wie alle Polizeimaßregeln, so auch alle Anstalten und Kommissionen
überflüssig machte. Die von uns vorgeschlagenen Maßregeln find nur eine diesem
Ziele möglichst angenäherte Nothilfe.

Sevluss.
Dieses ganze Programm will nur ein Versuch sein, dieses äußerst schwierige

Problem mit neuen Mitteln anzufassen und es denen, die zu seiner Lösung berufen
find, nahe zu bringe«. Es ist selbstverständlich der Verbesserung bedürftig. Diese
wird sich aus dem Fortgang des Kampfes von selbst ergeben. Notwendig ist, daß
der Kampf mit dem größten Ernst und der größten Energie, deren unser Volk fähig
ist, aufgenommen werde.

Ein Verzicht auf die wirkliche Ueberwindung des Uebels der Prostitution
wäre eine sittliche Bankerotterkiärung der Gesellschaft, aber der Glaube an den Sieg
darüber ist schon der halbe Sieg.

ftunöscbau.

6in mutiges unS veâeutenOes Zeugnis. Herr Dunois, einer der
Redaktoren der «IZumanits» (sozial-demokratisches Hauptorgan
Frankreichs), hat vor einigen Wochen in Paris einen Vortrag gehalten, der
ein mutiges Zeugnis und ein bedeutendes Zeichen der Zeit ist. Jn einem
Verein, in dem die Lebensfragen, auch die religiöfen, zur freien
Aussprache kommen sollen, sprach er über das Thema: „Braucht das Volk
eine Religion?" Wir übersetzen hier die wichtigsten Stellen seines
Vortrages (aus «I^s (ÜKristiänisms social»). Um die Bedeutung
seines Zeugnisses zu würdigen, muß man wohl beachten, daß einem
Bund zwischen der Arbeiterbewegung und dem Christentum in Frankreich

viel größere Hindernisse im Weg stehen, als anderswo. Die ganze
Eigenart der dortigen katholischen Kirche macht es dem Proletariat
schwer, in der Kirche und damit in der Religion, die es mit der Kirche
identifiziert, etwas anderes als einen Gegner zu erblicken. Dazu hat
auch der Sozialismus dort einen besonders engen Bund mit einer
antireligiösen oder wenigstens religiös völlig neutralen Aufklärungskultur

geschlossen. Es mar darum für einen Sozialisten lange sehr
schwer, ja unter Umstanden kompromittierend, sich unumwunden zu
einem religiösen Glauben zu bekennen, da dieser Glaube unter seinen
Genossen als das ärgste Hemmnis des Fortschritts und als
Unterdrücker des sozialistischen Strebens angesehen wird. Dies muß man
bedenken, um die Tragweite der folgenden Aeußerungen zu begreifen.

„Ich bin kein Philosoph und kein Moralist. Ich bin Sozialist,
kämpfender Sozialist. Ich halte die Befreiung der Arbeiter für das



— 88 —

Hauptproblem der heutigen Gesellschaft. Darum suche ich auch als
Sozialist die Frage zu beantworten, die mir die Union gestellt hat.
Ich tue es als Sozialist und dann auch als Freidenker, d. h. als Mensch,
der nie in seinem Leben einer bestehenden Kirche angehört hat, und
der niemals einen religiösen Unterricht genossen hat. Ich sage dies,
um jeder Ueberraschung vorzubeugen. Und nun weise ich auf zwei
landläufige Vorurteile hin. Man nimmt gewöhnlich an, der
Sozialismus sei materialistisch und atheistisch. „Kein Gott, kein Herr", rief
Blanqui aus. Man nimmt ebenfalls gewöhnlich an, ein Freidenker
müsse nicht nur alle Dogmen und Kulte, sondern auch das religiöse
Gefühl selber bekämpfen.

Ich beeile mich zu erklären, daß dies ein Irrtum, ein doppelter
Irrtum ist. Der Sozialismus an sich ist weder gläubig noch
ungläubig. Er bringt keine religiöse oder antireligiöse Lösung für die

Probleme, die er nicht einmal auswirft. Sein historischer Materialismus

ist nicht buchstäblich aufzufassen. Eine Lehre, die den Menschen
nicht etwa in die Hölle der materiellen Sklaverei bannt, sondern ein
energischer Appell an die bemußte Tat ist, ist jedenfalls ein
seltsamer Materialismus. Und das Freidenkertum ist nicht notwendig
und durchgängig dem religiösen Gefühl feindlich gesinnt. Man kann
Freidenker sein, ohne Atheist zu sein."

Nnn ist es eine Tatsache, daß sich das Volk in Frankreich von den

positiven Religionen abwendet. Soll man daraus schließen, das Volk
sei das Opfer des praktischen Materialismus geworden? Das ist die

Ansicht derer, die das Volk nicht kennen und vor allem derer, die das
Volk nicht lieben. Die Wahrheit lautet glücklicherweise anders. Das
Volk, und unter dem Volk verstehe ich hier vvr allem den Arbeiterstand,

hat sich von den Kirchen abgewendet, weil die Kirchen das Volk
mißachtet haben. Ja, die Kirchen, alle Kirchen haben die Bedürfnisse,
die Jntereffen, die Sehnsucht des arbeitenden Volkes verkannt, nicht
nur seinen materiellen Hunger, sondern auch seine geistige Sehnsucht.
Zu oft kommen die Kirchen den Arbeitern als Klassenkirchen vor, weil
sie, ohne sich zu empören, die schreiende Ungerechtigkeit der bestehenden

ökonomischen Zustände zugeben.
Ich weiß wohl, daß sich die Kirchen hie und da aufgeregt

haben. Leo XIII. hat seine Enzykliken verfaßt. Es gibt einen
sozialen Katholizismus. Auf reformierter Seite hat man energisch
die Initiative zur Hebung der Lage der arbeitenden Klasse
ergriffen. Man hat da gegen die niedrigen Löhne, gegen die schlechten

Wohnungen, gegen den Alkoholismus, gegen die Tuberkulose,
gegen all die schädlichen Folgen der kapitalistischen Wirtschaftsordnung

den Kampf eröffnet. Ich anerkenne gern den guten Willen,
der sich in diesen barmherzigen Werken kundgibt. Was ich ihnen
vorwerfe, und was die denkende Arbeiterschaft ihnen vorwirft, das ist,



— 89 —

daß sie nur die Folgen der Wirtschaftsordnung, nicht die Wirtschaftsordnung

selber angreifen Wegen dieser Unfähigkeit der Kirchen,
nicht nur die soziale Frage zu losen, sondern auch sie zu verstehen,
haben sich die Arbeiter von den Kirchen abgewandt. Sie vertrauen
nur noch sich selbst, ihren gewerkschaftlichen und politischen
Organisationen, ihrer internationalen Aktion.

Der Sozialismus, man hat gesagt, er sei die Religion des Volkes.
Darin liegt Wahres und Falsches. Wenn der Sozialismus eine
Religion ist, so ist er jedenfalls nicht eine vollständige Religion. Es gibt
in der Religion etwas mehr, als im Sozialismus. Es gibt
in ihr metaphysische und mystische Spekulationen über die menschliche
Bestimmung, über den Ursprung und das Ziel, über Gut und Böse,
über Leben und Tod, — Lauter Dinge, die nicht im Sozialismus sind
und nicht im Sozialismus sein können. Wie der Sozialismus auf
politischem Weg die materielle Befreiung der Massen bezweckt,
bezweckt auch die Religion eine Befreiung, die des Geistes. Sie will
den Geist aus der Umklammerung nnd von der Knechtschaft der Materie
befreien. Das ift ihr eigenes Ziel, das ist ihr ungeheures Gebiet,
Soll das heißen, daß sie sich von dieser Welt abwendet, daß sie kein
eigenes Gesellschafts- und Gerechtigkeitsideal besitzt? Keineswegs. Jn
jeder tieferen Religion gibt es ein Gerechtigkeitsideal, das man auf
die Gesellschaften anwenden kann Und nun werden mir
diejenigen, die fich zum religiösen Glauben bekennen, sagen: „Warum
soll sich nicht die Religion mit dem Besten und Menschlichsten, was
sie hat, die Religion, welche die innere Wiedergeburt verlangt, die
Religion, die wesentlich ein Glaubensakt an die Macht und Ewigkeit
des Geistes ist — warum sollte sie sich denn nicht mit dem Sozialismus

verbinden, der für die Umgestaltung veralteter Institutionen
eintritt, Produktion, Besitz, Regierung? Ist dieser Bund denn unmöglich?

Ich glaube es nicht.
Ich halte ihn nicht für unmöglich, nur sehe ich ihn nicht gerade

kommen. Uebrigens hängt es nicht vom Volke ab, daß er sich
verwirkliche oder nicht verwirkliche. Es hängt von der Religion ab, von
der Religion allein. Sie, sie allein soll nun zum Volk gehen oder
besser zu ihm zurückkehren. Wenn das Volk plötzlich sähe, wie die
Kirchen sich zu seiner Sache bekennen, wenn das Volk in den
leidenschaftlichen Kämpfen, die es führt, die Kirchen neben sich fände, würde
es bald begreifen, daß es im religiösen Idealismus — diesem höchsten
Ausdruck des Idealismus — eine lebendige, brauchbare Kraft gibt.
Aber was das Volk nicht will, und was es mit Entrüstung von sich

weift, das ist eine Religion, die, angeblich um den Frieden zu fördern,
bewußt oder unbewußt' die Sache des Gegners führt und nnter dem
Vormund der Aufopferung und Liebe seinen gerechten Forderungen nur
Hemmungen entgegen setzt.

Ich will folgendes bekennen. Lange habe ich an die sittliche
Allmacht der bloß materiellen Revolutionen geglanbt. Heute glaube



— 90 —

ich, daß es nicht genügt, den Rahmen zu ändern, damit die Seelen
anders werden. Der Rahmen muß anders werden; wir arbeiten daran.
Nötigenfalls werden wir die Gewalt, diese ultima r-ati« der
unterdrückten Gerechtigkeit anwenden. Aber die Reform der Seelen soll
nicht abschätzig vertagt werden. Heute schon müssen wir für die neue
Gesellschaft neue Menschen schaffen. Wenn die Kirchen an dieser sitt-
lichen Vorbereitung der zukünftigen Gesellschaft mitarbeiten wollen,
dann sollen sie ohne Angst zur Arbeiterklasse kommen, man wird sie

nicht abweisen.
Ich habe auch lange geglaubt, daß die svziale Revolution die

Quelle des religiösen Gefühls in der Menschheit trocken legen würde.
Heute bin ich dessen nicht mehr so sicher. Ich bin sogar versucht zu
glauben, daß das religiöse Gefühl sich nur in einer Gesellschaft, die

von der entwürdigenden Knechtschaft der Arbeitslosigkeit, des Hungers
und des Elendes befreit ift, voll und gesund entfalten kann
Möglicherweise werden es unsere Kinder erleben, wie nach der Lösung
der sozialen Frage eine sittliche Frage auftaucht. Wenn der Sozialismus

gegenwärtig eine so starke sittliche Kraft ist, so hat er das seinem
Ideal, einem gemeinsamen Ideal zu verdanken. Aber wenn er sich

einmal verwirklicht, wie ich es glaube, mit welchem nenen Ideal sollen
sich die Völker sättigeu? Welcher idealistische Glaube wird die Menschen
verhindern, in dem groben Materialismus, der so leicht die Folge des

Wohlstandes ist, sittlich unterzugehen? Wer weiß, ob es nicht der
Glaube sein ivird? Niemand kann es sagen, und doch kann man
voraussehen, daß das religiöse Gefühl mehr Zukunft vor fich als
Vergangenheit hinter sich hat. Man kann glauben, daß die Religion
niemals praktisch notwendiger sein wird, als in einer Gefellschaft, die
sich vvn Lohnarbeit und äußerer Autorität befreit hat.

Aber um nun dem Volke unentbehrlich zu werden, muß sich die

Religion von Dogmen und Klerus befreien; sie muß rücksichtslos die

Sache des Volkes ergreifen und führen. Wie Christus, der als Bruder
barfuß zu den armen Leuten Galiläas geht, muß sie jeden bürgerlichen

Hochmut weit von sich werfen. Sie muß Volk sein; sie muß
Revolution werden.

Und nun entscheide fich die Kirche! Sie wähle zwischen der

Bourgeoisie und dem Proletariat. Sie wähle zwischen der alten Welt
mit ihren Ungerechtigkeiten nnd der Revolution mit ihrem Gerechtigkeitsideal.

Bon der Wahl hängt zwar nicht die Zukunft des religiösen
Gefühls, das nicht in Frage steht, aber die Zukunft der Kirche ab."

I. M.

Gadern. Sollen wir in einer Angelegenheit das Wort ergreifen,
über die man nur zu viel geredet hat, und da Tateu besser am
Platz sind, als Worte? Wir würden es nicht tun, wenn wir nicht das
Gefühl hätten, daß man einen Punkt mehr betonen sollte, als man
es bisher getan hat, nämlich, daß an der Sache viel Gutes ist. Es
ist begreiflich, daß sich zunächst nur die reaktionären Kreise über das



- 91 —

Urteil freuen konnten. Und doch sollte man nnn — auch außerhalb
der Kreise, welche die deutsche Kultur mit Trommel und Krückstock
oerbreiten wollen — die ganze Angelegenheit als etwas recht Heilsames
betrachten, natürlich von einem ganz andern Gesichtspunkt aus.

Man glaube nicht, daß wir kein Verständnis für die schweren
Leiden haben, die jetzt die arme, schvn genug zerschlagene Bevölkerung
des Reichslandes treffen, und daß wir nicht aus tiefstem Herzen mit
empfinden, was jetzt in ganz Deutschland die Seele vornehm empfindender
Reichsdeutscher bewegen muß. Wir meiueu nur, daß man in so

schweren Zeiten, ivie die heutige, lernen soll, an das Gute zu glauben,
auch wo es sich von einem dunklen Hintergrund abhebt.

Ein düsterer Hintergrund. Ich bin gewiß nicht geneigt, ihn zu
übersehen. Schon darum nicht, weil ich jahrelang die elsässische Tragödie im
Elsaß verfolgen konnte. Selbst als neutraler, im Grunde unbeteiligter
Beobachter mußte ich innerlich gegen die Willkür, die Roheit, die
kleinlichen Schikanen protestieren, mit denen man sich die Bevölkerung
immer mehr entfremdete, statt sie zu gewinnen. Es war nicht nur der
Gerechtigkeitssinn dabei im Spiel. Jeder, der die großen Seiten des
deutschen Wesens liebt und schätzt, mußte es unerträglich finden, daß
Deutschland aus Mangel an Vertretern, die für die Volksseele ein feines
Verständnis gehabt hätten und ihr das Gemütvolle und Echte des
deutfchen Geistes nahe gebracht hätten, vor dieser großen Kulturaufgabe

versagte. Ich habe übrigens, auch in Lehrer-, Beamten- und
höheren Offizierskreisen genug Deutsche gesehen, die über das Regiment,
das wir nun an einem prägnanten Einzelfall wieder kennen gelernt
haben, die schärfsten Urteile fällten. Und nun foll ein Regiment
weitergehen, noch verstärkt werden, das nicht nur die elsässische Seele,
sondern alles Feine im deutschen Wesen tief verletzen muß. Wer das
Bewußtsein hat, dem deutschen Wesen große Kultur- und Geisteswerte
zu verdanken, wird sich nicht leicht darüber hinwegsetzen.

Und doch ist die Sache heilsam gewesen. Klarheit ist immer
heilsam. Man muß einem Gegner immer dankbar sein, ivenn er sich

fo gibt, wie er ist.
„Und was sie ist, das wage sie zu scheinen,"

Da läßt die ganze Angelegenheit nichts zu wünschen übrig; sie

ist klassisch in ihrer Art. Wenn ein Dichter sie zusammengestellt hätte,
klänge es unwahrscheinlich, forciert. Aber die Geschichte erlaubt fich
manchmal in ihrer wunderbaren Ironie, das scheinbar Unmögliche
möglich zu machen, Sic hat die Tragikomödie des Militarismus
verfaßt. Sie hat sie dem Militarismus selber diktiert. Es fehlt
nichts, nicht die kleinstädtische Bevölkerung (noch letzten Sommer
fiel mir in Zubern der gemütliche, fast philiströse Charakter der
Zaberner Bevölkerung auf), die man so lange reizt, bis sie ein
wenig reagiert, so daß man die militärische Standesehre retten kann,
nicht die eingesperrten Zivilbeamten, nicht der Ankläger, der zum
Verteidiger des Hauptschuldigen ivird, nicht dcr Superintendent, der



— 92 —

das Schlußgebet spricht und darin die göttliche Mission Preußens,
Vormacht Deutschlands zu sein, betont. Alles fügt sich so wunderbar
in einander, alles ist fo wahr, so innerlich begründet, daß man voller
Ehrfurcht vor der großen Künstlerin Geschichte steht, der allein solche

Kompositionen gelingen. Es gehört aber zn den Eigentümlichkeiten
der Geschichte, auf diese Art diese schroffsten Gerichte zu halten, Straßburg
ist ein Gericht, allerdings anders, als es die Freunde des Herrn vvn
Reuter und die 15,000 Telegrammaufgeber meinen. Durch die
Freisprechung ist vvm Militär das Urteil über den Militarismus gesprochen
worden. Und dieses Urteil erstreckt sich auf die, welche nicht sehen

wollen, was der Militarismus ist. Straßburg hat das Nichtsehenkönnen
unmöglich gemacht. Wir stud ihm dankbar dafür. Und da reicht
nun die Sache weit über Deutschlands Grenzen hinaus. Es ist ja
recht, daß an fo vielen Orten, auch in Deutschland selber, und zwar
von Militärpersvnen, dagegen protestiert wurde. Wer will bestreiten,
daß es im Militär eine Gesinnung gibt, die svlche Dinge als die ärgste
Entwürdigung der Soldatenehre empfinden muß? Und dvch wäre cs

ganz ungerecht, hier nur die preußische Rute verantwortlich machen

zu wollen. Es liegt im Militarismus eine innere Notwendigkeit, sich

felber zu überbieten, immer brutaler zu werden. Er hat etwas von
einer rollenden Lawine. Sobald die Grenzen zwischen Militär und
Zivil so gezogen werden, wie der Militarismus es tut, muß es zu
Anmaßungen, Uebertretungen und Vergewaltigungen kommen. Der
Militarismus schafft eine Kaste, der man bei bestimmten Anlässen den

Schutz der geschaffenen Werte anvertraut, die stch darum ein Vorrecht
anmaßt und das ganze Kulturleben als Exerzierfeld dieses Vorrechtes
benützt. So ist hier die Tendenz vorhanden, einer Kaste, die keine

positiven Werte schafft und nur, weil unsere internationalen
ökonomischen und sozialen Beziehungen nicht genug entwickelt sind, für
unentbehrlich gilt, das Uebergewicht über alle gestaltenden, schöpferischen

Kräfte und sozialen Organismen zu verleihen. Darum muß ihre
Moral entscheiden; darum verlangt ihre Ehre, daß sich der Zivilist
beuge, darum soll lieber Blut fließen, als daß sie beleidigt werde.')

Dies gibt dem Kampf, den Deutschland nun auszufechten berufen
ist, eine so prinzipielle Bedeutung. „Es stehen sich da Preußen und
Deutschland gegenüber. Soll der echte Preuße herrschen oder der
freie deutsche Geist?" Es mag stimmen. Und doch handelt es sich

hier um viel, viel mehr, nämlich darnm, vb der dämonische Geist des

Militarismus oder ein anderer Geist die Welt beseelen foll. Können
wir an die Möglichkeit glanben, große geistige Werte zu schaffen, ohne
daß ein brutales Regiment alles zu Bodeu wirft, wenn es ihm zu
seiner Selbsterhaltung beliebt, eine Weltordnung zu dekretieren, die

organisierten Mord und systematische Verheerung bedeutet?

') Es ist von höchstem Jntereffe, bei diesem Anlaß das grundlegende Buch
von Ferrerò „Der Militarismus" wieder zu lesen. Es ist vor längerer Zeit
erschienen und doch könnten dem Autor bei seinen Darstelluugen die Zaberner und
Straßburger Gestalten Modell gestanden haben.



- 93 —

Darum handelt es sich. Als» um nvch mehr als um die Frage,
„ob die Maingrenze weiter nach Süden verschoben werde." Deutschland
ist in einem Kampf begriffen, der in nvch ganz anderer Art die
Gemüter fesseln und die tiefste Sympathie erregen sollte, als es der Fall
ist. Es ist auch unser Kamps. Darum ist es oberflächlich und kann zn
argem Pharisäismus führen, wenn man außerhalb Deutschlands nur das
spezifisch Deutsche oder gar Preußische an der ganzen Sache betont
und den Schlußpunkt setzt: „Denn, Gott sei Dank, ich bin nicht so."
Das ist ein Hauptgrund, ivarum wir nun in dieser Angelegenheit
das Wort ergreifen. Ohne den besondern Charakter der Zaberner
Affäre zu übersehen, muß man sich gestehen, daß die Gefahren des

Militarismus überall drohen, daß überall schlimme Symptome
vorhanden sind, bei grvßen und kleinen Staaten, auch bei uns.

Wie viel könnte man hier über diesen allgemeinen militärischen
Typus bringen, wenn man die Geschichte der letzten Jahrzehnte gencin
verfolgen wollte. Man vergleiche doch nur Zabern-Straßburg und die

Dreyfußaffäre. Bei allen Unterschieden von Volkscharakter und
Temperament, bei aller Abneigung der Franzosen gegen die preußische Art
haben wir hier die auffallendsten Parallelen: höchste Steigerung des

Militärdünkels, Ausschluß der Zivilelemente, brutale Vergewaltigung
und Uebertretung der Gerechtigkeit, das Dogma, daß dem Militär
allein die Ehre der Nation anvertraut ist.

So entbrennt nun zwischen dem Deutschland Kants uud Fichtes
und dem Deutschland der Herren Forstner, Jagow und Oldenburg
ein Kampf von weltgeschichtlicher Bedeutung. Und in diesem Sinne
dürfen wir sagen, das, was diese Scheidung der Geister herbeigeführt
habe, sei heilsam und gut, gewesen. Wir wollen uns hier nicht ein Urteil
anmaßen über das, was nun geschehen sollte oder das, was hätte
geschehen sollen. Sollten auch die Theoretiker der nicht aufhörenwollenden
deutschen Gemütlichkeit vor der Hand recht behalten, so geben wir,
die wir an Deutschland glauben und noch viel von ihm erwarten, die

Hoffnung nicht auf. Man muß Deutschland sehr oberflächlich kennen,
um nicht zu sehen, was sich gegenwärtig unter der dichten Kruste
von äußerer Botmäßigkeit regt, und gärt.') Und hier wird Zubern
wohl nicht der Funke im Pulverfaß sein, aber eine sengende Flamme,
die zeitweise scheinbar ausgelöscht und verschüttet werden kann, aber
dann auch wieder hell aufstrahlen muß. Dorthin, wo diese Flamme
glimmt, und wo man den Tag herbei sehnt, da sie einmal Heller
auflodert, senden wir unsere wärmste Sympathie. Wir, die wir die

Ordnung, die nun scheinbar gesiegt hat, als eine der ärgsten Verkörperungen
der widergöttlichen Macht empfinden, gegen die wir als Christen den
Kampf auf Leben und Tod führen müffen. I. Matthieu.

's Ich betrachte es übrigens als einen großen Fortschritt, daß man sich nun
in Deutschland über die elsässische« Vorkommnisse aufregt, und daß man sie doch
als brennendes Problem empfindet. Ich glaube aus Erfahrung sagen zu können,
daß dies vor zwei Jahrzehnten nicht der Fall gewesen wäre.



— 94 —

Initiative gegen Sie 8pieIkZu§es. Aus der letzten Nummer des

„Artikel 35" (Organ des Schweizerischen Aktionskomitees gegen die

Spielhäuser) entnehmen wir folgende Mitteilung:
„Am 22, Dezember 1913 fand in Bern eine Vereinigung gegen die Spiel-

häufer statt. Nach einer langen und interessanten Beratung Kuben die Teilnehmer
durch einstimmigen Beschluß die Meinung ausgesprochen, daß der Augenblick zur
Wiederaufnahme des in den Jahren 1904 und 1907 vertagten Projektes gekommen
ist, um den Weg der Initiative zu ergreifen. Ihr Zweck ist, den wirklichen Sinn
des Artikels 35 der Bundesverfassung durch einen Text festzustellen, bei dem jede
falsche Auslegung verunmöglicht wird.

Die allgemeine Meinung war, daß, wenn ein tätiger Protest nicht im
Augenblick eingreift, wo die Verletzung des Geseizes offiziell wird, die Croupiers,
die Roulette und die ganze Spielindustrie iu der Schweiz freies Feld haben.

Im Februar wird eine neue Versammlung stattfinden, um die Art eines
weiteren Vorgehens zu beschließen.

Selbstverständlich ist es, daß die Bewegung aufgegeben würde, wenn der
Bundesrat bis dann auf die Interpellation des Herrn Nationalrat Graber und
feiner Freunde eine befriedigende Antwort geben würde, das heißt, wenn er die
Verordnung vom 12, September zurückzöge und wenn er den Willen zeigte, in
Zukunft den Art, 35 strikt zu beobachten.

Doch ist diese Möglichkeit leider zu unwahrscheinlich, als daß man darauf
zählen könnte, darum laden wir schon jetzt die Schweizerbürger. welche geneigt
wären, an der Aktion gegen die Spielhäuser teilzunehmen, ein, sich in den
Kantonen, in denen noch keine Komitees bestehen, zum bevorstehenden Kampfe zu
organisieren.

Man ist gebeten, die Beitrittserklärungen und Bitten um nähere Auskunft
an den Präsidenten des Schweizerischen Komitees gegen die Spielhäuser, Hrn, Otto
de Dördel, in Saint-Blaise (Neuchâtel), zu richten."

Wir freuen nns über dieses energische Vorgehen und hoffen,
es werde kräftig unterstützt. Es handelt sich um eine Schmach, die

sich das Schweizervolk nicht länger gefallen lassen darf, wenn es etwas
auf seine Würde hält. Möge es dies selber und recht kräftig fugen,
indem es das ihm angebotene Mittel benützt. M

ranaelKIrtdlicde rslentäiigKeit. (Eingesandt.) Von dem von der schweiz,-
kirchl. Laienkommision an sämtliche reformierte Kirchgemeindcräle und Pfarramter
der Schweiz versandten Pfingstaufruf, der bezweckte die Glieder dcr Kirche zu einer
tätigen Mitarbeit in derselben anzusparen, sind gegen 50,000 deutsche und 9000
französisch? Exemplare abgesetzt worden. Soeben ist von derselben Kommision ein
zweites Schreiben an sämtliche reformierte Kirchengemeinden versandt worden, in
welchem für den kommenden Winter die Veranstaltung von öffentlichen
gemeinschaftlichen Besprechungen über eine Frage des kirchlich-christlichen Lebens, von
Eltern- und Konfirmandenabenden und von Helferlisten empfohlen wird, Listen, in
die sich diejenigen Mitglieder freiwillig eintragen lassen, die sich zu Dienstleistungen: wie
Hauspflege, Besuche, schriftliche Arbeiten, Botendienste anbieten. Im Frühling sollen
die da und dort gemachten Versuche und Erfahrungen gesammelt und veröffentlicht
werden. Das Schreiben ist (fünf Stück ----- 15 Rp.) bei der Buchdruckerei Dürrcn-
matt-Egger in Bern erhältlich, Deutsche Mitteilungen nimmt entgegen Pfarrer
K. v. Greyerz in Kandergrund, französische I, Siordet, psstsur in Lausanne. Diese
Weckrufe seitens der Glieder unserer reformierten Landeskirche verdienen wegen ihres
frischen und fortschrittlichen Tones Beachtung,

Bemerkung der Redaktion. Wir benützen die Gelegenheit zu
der Erklärung, daß wir den oben erwähnten Pfingstbrief seinerzeit, wenigstens im
Auszug, unfern Lesern mitteilen wollten, daß dies dann aber unterblieben ist, weil
anderer Stoff zudrängte, bis es zu spät war. Daß wir der Laienbewegung in
unsern Kirchen freundlich gegenüberstehen, ist übrigens selbstverständlich, auch wenn
wir uns darüber unsere besonderen Gedanken machen.



- 95 —

8ur plottttlttionsslage möchten wir bei diesem Anlaß folgende
Literatur nennen:

1. Frau und Sittlichkeit. Drei Vorträge. Die Prostitution

vom medizinischen Standpunkt aus. Von Dr. mscl. Ida Hilfiker.
Ist die Duldung der Prostitution gerechtfertigt? Von Frau E. Boos-
Jegher. Prostitution und soziale Stellung der Frau. Von Frau C.

Ragaz. Albert Müllers Verlag, Zürich, 1912. (Preis Fr. 1.—.)
2. Die Prostitution, ein soziales Krebsübel. Von L. Ragaz.

Verlag des Grütlivereins, Zürich, 1912. (Preis 40 Rp.)
Diese vier Vorträge verdanken ihre Entstehung der Bewegung,

die in Zürich bei Anlaß des Versuches, ivieder die staatliche
Reglementierung der Unzucht einzuführen, entstanden ist. Sie sind im
Namen der vereinigten Frauenvereine von Zürich im dortigen
Schwurgerichtssaal gehalten worden, drei von Frauen und vom Standpunkt
der Frau aus, der vierte, auf ausdrücklichen und dringenden Wunsch
der Frauen, von einem Manne und vom Standpunkt des Mannes aus.

Ich darf mir wohl erlauben, auf diese Vorträge aufmerksam zu
machen, um der Sache willen, die sie vertreten. Es scheint mir, daß

ganz besonders die Frauen sich dieses Kampfes annehmen und ihn zu
einem h eilig eu Kampf machen sollten. Alle Aengstlichkeit, ein so

heikles, ja schmutziges Thema anzurühren, muß aufhören; sie ist eine
Verbündete des furchtbaren Greuels. Denn seine Macht ist die
Verborgenheit. Keine reine Seele wird dadurch befleckt, daß ste von diesem
Jammer erfährt; im Gegenteil: wer dieses furchtbare Verderben, das
vom geschlechtlichen Laster her in unsere Gesellschaft strömt, kennen
lernt, der wird von jedem Reiz, den es für ihn noch besitzen sollte,
erlöst. Wir warten ganz besonders auf die reinen und
großen Frauen, diein diefe Hölle gehen und sie zerstören.

Wie dieses geschehen könne, versuchen diese Vorträge und dieses

ganze Heft zu sagen. Was im besondern den meinigen betrifft, so

bitte ich den Leser, nicht zu vergessen, daß ich vor einem äußerst
gemischten Publikum zu reden hatte und darum das religiöse Gebiet
nur andeuten durfte. Denn es widerstrebt mir, den Menschen das
Letzte und Höchste aufzudrängen. Auch war mir aufgetragen, die

Prostitution vom sittlichen Standpunkt aus zu besprechen. Ich
meine aber, daß das Tiefste darin doch nicht ganz fehle und daß jeder
es spüren könne. Ich möchte um der Sache willen wünschen, daß
auch mein Vortrag viele erreichte. Merkwürdig: wenn man etwas
schreibt, woran einem nicht so viel liegt, so kann große Aufregung
entstehen, wenn man aber etwas redet, oder schreibt mit dem Wunsche,
weithin gehört zu werden, wenn man mit Posaunenton rufen möchte,
um aufzurütteln, dann ist alles still.

Dennoch: der Kampf mit diesem furchtbarsten der Greuel muß
kommen. Diese Schriften, wie dieses Heft der Neuen Wege, wollen
Pionierarbeit tun, wollen zum Kampfe rufen. Wenn irgend einmal,
dann gilt hier: Gott will es! L. Ragaz.


	Rundschau

