
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 2

Artikel: Der Kampf gegen die Genussucht [i.e. Genusssucht]

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 54 —

Der Kampf gegen Sie Senussucbl.')

ann man über die Genußsucht etwas Neues sagen? Ueber welches

LH Thema ist in den letzten Jahrzehnten mehr geredet worden? Es
^ V langweilt uns. Aber Einige von uns fühlen sich auch aus andern
Gründen von diesem Thema abgestoßen. Es gibt eine Menge Leute,
die für alles Uebel der Gegenwart immer nur die eine Erklärung
haben: „Die Genußsucht, die Genußsucht," wobei ihnen niemals zu
fragen einfällt, woher denn die Genußsucht selbst stammte. Das ärgert
uns; wir mögen das ewige Schelten über die Genußsucht uicht mehr
hören. Und was hat es denn bisher genützt?

Ja, was hat es denn genützt? Das ist das Problem, vor das

wir gestellt sind. Es ist eine unleugbare Tatsache, daß ivir mit dem

jahrzehntelangen Kampfe gegen dieles Uebel kaum eiuen Schritt vorwärts
gekommen sind. Wo ivir "der Flut mit Mühe und Not einen Weg
versperrt haben, bricht sie an andern Orten desto mächtiger hervor.
Wir haben einige Leute aus den Wirtschaften herausgebracht, aber
schou ist der Kinematograph da und wird das Sportwesen'zur Leidenschaft.
Die Genußseuche nimmt immer mehr unheimliche und unnatürliche
Formen an. Sie bricht besonders in allen möglichen Arten von
geschlechtlicher Ausschweifung hervor. Ein wahrer Fieberdurst!nach
sinnlicher Lust, eine wahrhaft dämonische Wut, die Tiefen und Geheimnisse
der Sinnlichkeit durchzukosten, hat die Menschen erfaßt, Jn immer
neuen und immer verderbteren Formen will diese sich selbst genießen und
erschöpfen. Man sehe sich nur die Anzeigeblätter unserer großen Städte
auf das tägliche und besonders auf das festtägliche Augebot von
Vergnügen hin an: was für ein Genußfieber muß in den Adern einer solchen
städtischen Bevölkerung glühen, daß man ein solches Meer hineinleiten
muß, um ihren Durst zu stillen? Man sieht deutlich: unser Geschlecht
möchte fich diesem Uebel entwinden, aber es kann nicht. Was uns so

im Großen entgegentritt, ist uns auch aus dem Einzelkampf wohl
bekannt. Was für eine unglaubliche Mühe kostet es oft, auch nur einen

einzigen Trinker zn retten und wie wenige retten wir überhaupt! Es
müssen rätselhaft starke Mächte im Hintergrund stehen, die diesen

Widerstand leisten, Mächte, die all unserer Anstrengung spotten.
Ebenso gewiß aber ist, daß es sich hier um die Lebensfrage gerade

auch unseres Volkes handelt. Es ist ein richtiger Instinkt, der den

Kampf gegen die Genußsucht gerade bei uns so stark in den Vordergrund

gerückt hat. Ein kleines Volk wie das unsrige bedarf, wenn

') Die folgenden Ausführungen habe ich vor'zwei Jahren'einigen
gemeinnützigen und alkoholgegnerischen Vereinen vorgetragen. Ich habe dabei eine
Zuhörerschaft vor mir gehabt, die sich zum größeren Teil stark von der Leserschaft der
Reuen Wege unterschied. Darum habe ich da und dort Erörterungen geboten, die
dieser nicht mehr neu und für sic nicht mekr nötig sind. Dennoch lasse ich sie stehen,
weil sie durch den ganzen Zusammenhang, in den sie gestellt werden, doch auch wieder
einen neuen Sinn bekommen, Ich bitte die Leser freundlich, sie so aufzufassen.



— 55 —

es bestehen, frei bleiben und Ehre gewinnen will, einer überlegenen
physischen und geistigen Kraft und Fruchtbarkeit, es bedarf der Fähigkeit,
grvße Gedanken zu erzeugen und zu verwirklichen. Ist diese Fähigkeit
uns nicht bedenklich abhanden gekommen? .Ist nicht der bei feierlichen
Anlässen, Festen und Wahlen vielgerühmte Idealismus bei uns in
Wirklichkeit eine ganz seltene Sache geworden, die da, wo sie auftritt, auch
nicht einmal verstanden wird? Wo sind die Männer und Frauen,
die einen großen Gedanken mit ganzer Seele zu erfassen und durch
Verkennung, Hohn und Verleumdung, durch Alleinsein, sieglose Kämpfe,
eigene Fehler zum endlichen Siege zn tragen bereit sind? Wo sind die
Seelen, die die Hitze und Kälte, die äußere und innere Anfechtung, die

Opfer und Schmerzen auszuhalten vermögen, die jede grvße Sache
fordert, die die Liebe und Treue, die Selbstverleugnung und Gednld
aufbringen können, ohne die nichts Hohes und Schweres zustande
kommt? Es fehlt uns in erschreckender Weise an Geist im Vollsinn
des Wortes, wir sind vorlänfig des Denkens großer Gedanken und der
Lösung großer Aufgaben gar nicht mehr fähig. Die großen Gedanken
und großen Aufgaben sind da, sie bieten sich unserem Volke an und
wollen es groß machen, aber es fehlt die Kraft nnd die Lust, sie zu
erkennen und zu ergreifen.

Und wo liegt die Ursache dieses Niedergangs? Sie ist nicht weit
zu suchen! — Aber nicht nur für unfer Volk, fondern für die ganze
abendländische Welt liegt hier die Lebensfrage, Denn wenn die östlichen
Völker, deren Erwachen wir heute beobachten, eines uns voraus haben,
so ist es ihre Bedürfnislosigkeit nnd zähe Lebenskraft.

Wir haben alle Ursache, uns mit diesem Thema weiter zu
beschäftigen. Aber wir müffen versuchen, dies wenn möglich auf bessere
Weise als bisher zu tun. Wenn es uns bisher sv wenig gelungen
ist, im Kampfe gegen das große Uebel entscheidende Fortschritte zu
machen, so dürfte das wohl daher kommen, daß wir ihm nicht
genügend auf den Grund gegangen und daher unsere Heilmittel nicht
richtig und nicht gründlich genug gewesen sind. Es ist anzunehmen,
daß das Uebel mit unserer ganzen Kultur zusammenhange und daher
nur mit einer Umkehr dieser Kultur geheilt werden könne. Vielleicht
haben die neuen Wahrheiten, die die Entwicklungen der letzten Zeiten
enthüllt, einige Mittel geliefert, in der Erkenntnis soivohl des Uebels
als der Abhilfe ein Stück weiter zu kommen. Wir wollen einen
bescheidenen Versuch in diesem Sinne wagen.

I.
Unsere erste Frage muß also sein: Was ist denn die Genußsucht
Wir gelangen zu der Einsicht in ihr innerstes Wesen, die wir

suchen, vielleicht am besten, wenn wir ste mit einer Erscheinung
vergleichen, die oft mit ihr verwechselt wird: der Lebenslust oder

Lebensfreude. Die Verteidiger der Genußsucht geben sich als
Schützer der Lebenslust gegenüber den Angriffen griesgrämiger Mucker



— 56 -
und Moralisten oder Philister, während es im entgegengesetzten Lager
tatsächlich vorkommt, daß harmlose Lebensfreude als Genußsucht
betrachtet wird, vielleicht im Namen religiösen Ernstes. Jn Wirklichkeit
verhält sich die Sache genau umgekehrt: es gibt keine stärkeren
Gegensätze als Lebensfreude und Genußsucht. Die eine ist
das genaue Gegenteil der andern, sodaß die eine flieht, wo die andere
einzieht. Es ist für unsere Frage außerordentlich wichtig, daß diese

Tatsache erkannt, diese Unterscheidung gemacht werde. Die Sache
liegt so, daß wir, wenn wir das Wesen der Genußsucht enthüllen
wollen, am besten ihr Gegenteil, die echte Lebenslust, schildern.

Was ist denn Lebenslust? Offenbar was der Ausdruck sagt:
die Lust zu leben, die Lust, die ungesucht und unbewußt aus dem
Leben selbst strömt, wie der Duft aus der Blume, wie der süße

Saft aus der reifen Frucht. Es ist die Lust des Vogels, der sein
Lied in die Lüfte schmettert, weil der Frühling da ist, die Sonne
strahlt und der Baum sich mit Blüten deckt, es ist die Lust des Baumes,
der sich mit Blüten deckt, weil die Lebensfülle, die in ihm ist, sich

äußern muß. Lebensfrende ist da, wo das Leben selbst Freude ist.
Zu den Elementen des Lebens nun gehören Arbeit und Ruhe. Essen
und Trinken, soweit sie für die Erhaltung des Lebens und der Kraft
nötig find, die Gemeinschast mit den Menschen und mit der Natur,
der Wechsel der Zeit und das freud- und leidvolle Erleben, das damit
verknüpft ist, der Schlag des Herzens, das Tun und Leiden und seine

Wurzeln und Früchte im Leben der Seele. Nun ist es eine Grundordnung

der Welt, daß aus diesen Elementen des Lebens vvn selbst Freude
strömt, wenn anders das Leben gesund ist und den ewigen Gesetzen

gehorcht. Auch das Leiden bildet davon keine Ausnahmen, im Gegenteil:

es ist eine wirkliche Wahrheit, daß die tiefste Freude des Lebens
gerade aus dem Leide quillt. Die Freude ist also im gesunden Leben
enthalten wie der Saft in der Pflanze, die Wärme im Blute. Sie
ist ja eben die Wärme, der Glanz, die Kraft, das Wunder des Lebens
selbst. Leben und freudig sein ist Ein- und Dasselbe. Darum ist die

Freude auch fo tief, so mannigfach, so wnnderbar wie das Leben selbst.
Leben ist Freude und Freude ist Lebeu; so viel echte Freude wir haben,
so viel Leben, und so viel echtes Leben, so viel Freude.

Damit haben wir auch schon die beste Freude bezeichnet, die es
in der Welt gibt. Solcher Art ist in gesunden Zeiten die Freude des

einfachen Volkes gewesen, in den Zeiten, da das Volkslied entstand,
da zur Arbeit gesungen wurde und jene Vvlkskunst erwuchs, die uns
heute entzückt und erquickt. Sie strömte ohne besondere Zurüstung
aus dem Leben selbst. Das Leben war Freude, man empfand es als
Wuuder und Gnade und goldenen Schatz. Freude war die Arbeit,
trotz aller Mühsal, vielmehr gerade um ihretwillen; denn der Mensch
ist so geartet, daß ihm gerade aus der Anspannung der Kraft Lebenslust

quillt. Freude war die Ruhe, die Ruhe an sich, ohne besondere
Ausfüllung durch Vergnügen. Frenke waren die einfachen Lebens-



— 57 ^
beziehungen, von den materiellsten bis zu den geistigsten. Freude war,
auch in ihrem Ernste, die Religion. Weil die Freude dergestalt ein
Bestandteil des ganzen Lebens selbst war, trat sie selten als solche
besonders hervor. Wo dies aber doch geschah, bei natürlich gegebenen
festlichen Anlässen — andere kannte man nicht! — da bedurfte sie

nicht vieler künstlichen Reizmittel, sie brach heraus wie ein verhaltener
Strom aus dem Reichtum des Lebens und steigerte sich bis zur Aus-°
gelassenheit. Aber man konnte auch das Leid leichter ertragen; es
gehörte auch zum Leben; man war nicht wehleidig; die Wunden des
Lebens heilten ans der innern Fülle, wie der Axthieb, der einen
kräftigen Baum getroffen. Wie hätte man sonst jene furchtbaren Zeiten
bestehen können, wo die drei Schnitter Krieg, Pest und Hungersnot
verbündet durch das Land zogen und ganze Landschaften öde machten,
jene Zeiten des dreißigjährigen Krieges, deren Beschreibungen uns schon

unerträglich dünken? Man hatte Leben und hatte darum Freude; man
hatte Ueberfluß. Wenn wir von diesem blühenden Gestlde aus auf
das heutige Volksleben schauen — was für eine Verödung gewahren
wir! Was ist geschehen? Was hat diese traurige Wandlung bewirkt?

Suchen wir aber zunächst das Geheimnis der Lebenslust noch besser

zu fassen. Zwei Züge scheinen mir dafür besonders kennzeichnend zu sein.
Einmal: sie braucht wenig! Sie ist ein Feuer, das sich an sich

selbst entzündet und nährt. Sie quillt aus der innern Fülle. Darum
hängt sie nur wenig von dem Material ab, das ihr von außen her
geliefert wird. Sie braucht mehr Anlässe als Ursachen und ihr Stoff
ist eigentlich nnr Symbol. Wer sich nicht grundlos freuen kann, der
weiß nicht, was Lebensfreude ist; wer einen besonderen Aufwand
braucht, damit die Lust des Lebens sich ihm entzünde, in dem ist die Lebensflamme

fchon recht matt geworden. Wir brauchen nur an die Kinder
zu denken, um die wundervollste Veranschaulichung dieser Wahrheit
vor uns zu haben. An ihnen können wir ja überhaupt die Wahrheit
des Lebens am besten kennen lernen und zu ihnen müssen wir daher
gehen, zu diesen großen Lehrmeistern, wenn unsere Kultur sich wieder
einmal verirrt hat. Vvn ihnen gilt in jeder Hinsicht das Wort: Ihrer
ist das Himmelreich! Als was für ein erstaunliches Wunder erscheint
uns an einem gesunden und unverbildetem Kinde das Leben! Es
treibt und knospet und blüht wie ein reicher Schöpfungsmorgen. Keine
Ruhe läßt es ihm, es muß sich regen und bewegen, muß spielen,
springen, plaudern; aus unerschöpflicher Märchentiefe quillt ihm des
Lebens goldue Flut. Und dann sitzt es wieder stundenlang, mit einem
Nichts beschäftigt, still und selig. Es braucht ja sozusagen nichts, um
selig zu sein, denn es trägt sein Paradies mit sich; es ist königlich
reich und kann darum auch in seiner Armut königlich reich machen,
ja, es kann dies gerade wegen seiner Armut!

Wir stoßen damit nämlich auf ein Gesetz, das für unsere
Untersuchung äußerst wichtig ist. Was geschieht, wenn du dem Kinde zn
Hilfe kommen, ihm sein Paradies verschönern willst, indem du ihm



— 58 —

kunstvolles Spielzeug, reiche Bilderbücher, nach der Natur gearbeitete
Figuren von Pflanzen, Tieren, Menschen, vielleicht ganze Dörfer,
Städte, Landschaften gibst? Der Erfolg ist bekannt: du vertreibst
damit sofort das göttliche Geheimnis der Freude. Das ist das Göttliche

daran, das auch ihre Seligkeit, daß sie aus dem Nichts eine Welt
schafft. Das hohe Wunder verschwindet, wenn wir ihm mit menschlichem

Machen zu Hilfe kommen wollen. Die Flamme schlägt vielleicht
einen Augenblick in die Höhe, wenn wir sie mit reichem Stoff speisen,
aber sie verliert nachher ihre Kraft. Darum ist das Kind bei einem
Stück Holz, das nnr in ganz rohen Umrissen ein Pferd andeutet, viel
glücklicher, als bei einem vom Sattler kunstvoll ausgestatteten. Die
Freude muß Schöpferin sein; das ist ihr Adel und hohes Wunder,
das ihre königliche, göttliche, weltüberlegene Art.

Es gibt übrigens auch erwachsene und reife Menschen, an denen
uns diese Kinderart ebenfalls erscheint, die uns an ihnen fast noch
mehr als Wunder berührt. Sie müssen sich freuen; sie können nicht
anders; die Freude strömt ihnen aus reinem, tiefem Wnnderquell;
sie sind Sonnenkinder. Diese Art kann Naturgabe, kann aber auch
Erwerb sein und aus den tiefsten Gründen stammen. Kennzeichnend
ist auch für sie ihre königliche Unabhängigkeit von dem äußeren Stoff,
von der Welt, ihrem Reichtum und ihrer Armut. Es besteht
geradezu ein Gegensatz zwischen äußerem Lebensreichtum, heiße er Geld.
Ehre. Bildung, Genuß, und dem inneren Reichtum, aus dem der
Wunderquell der Freude fließt. Der ist nicht von dieser Welt. Es
liegt also eine Wahrheit in der alten Beobachtung von der fröhlichen
Armut. Zwar wäre es ganz verkehrt, diese etwa zur Verteidigung
unserer sozialen Zustände zu benützen, da sie doch ebensogut gegen
sie gewendet werden kann; der seligste Mensch, der je auf Erden
gelebt, ist aber jedenfalls einer gewesen, der die Armut zu seiner Braut
gemacht hatte. Sein Leben war seither eine fast ununterbrochene
Hochzeitsfreude. Wie Franziskus sind aber auch alle andern echten
Heiligen fröhlich. Wo am wenigsten Gebundenheit an die Welt
vorhanden ist, da ift am meisten Freude und umgekehrt. Darum ift die
Botschaft, die vor allen andern die frohe heißt, verbunden mit der
höchsten Befreiung von Angst und Lust der Welt.

Damit sind wir schon zu dem zweiten Zug gelangt, der für die echte

Lebensfreude kennzeichnend ist. Sie ist nämlich voll Freiheit, ist die

Freiheit selbst. Das zeigt sie besonders darin, daß sie aufhören
kann. Dieser Zug ist sehr bedeutsam. Es gibt Menschen, die man
aus den ersten Blick für genußsüchtig halten könnte. Sie lieben Freude
und Behagen, sie können mit ganzer Seele dabei sein, vielleicht sogar
in Ausgelassenheit. Aber dann beobachten wir an ihnen etwas
Merkwürdiges: sie können nämlich vom Mahl der Freude ruhig aufstehen
und an ihre Arbeit gehen. Sie sind nicht, wie wir vielleicht erwartet
hatten, durch den Genuß gebunden, sie stehen frei darüber. Freude
ist ihnen ein Ueberschüumen der Lebenskraft und Lebenslust, eine Er-



— 59 —

quickung, ein Ausruhen in der Heiterkeit des Lebens; aber sie können
auch ohne diese Art von Freude sein. Sie brauchen keinen „Genuß".
Sie haben Ueberfluß. Das ist die Lebenslust eines Luther oder der
Mutter Goethes, das die Freude des unverdorbenen Volkes, das die
Art ganzer Zeitalter, die wir genußsüchtig nennen möchten und die
doch kerngesund sind; es ist freie Lnst und Kraft des Lebens und
darum des Lebens Erquickung, des Ernstes Tochter und Gehilfin. Diese
Lust ist ein Müssen und gerade durum Freiheit der Seele. Das ist
die Paradoxic der echten Freude.

Nun sollten wir in der Lage sein, dem innersten Kern der Krankheit,
die wir Genußsucht nennen, näher zu kommen. Ihr Wesen enthüllt
sich nur, wenn wir zweierlei gleichzeitig bedenken: daß sie der echten
Lebenslust zum Verwechseln ähnlich und daß sie doch ihr
Gegenteil und ihre Todfeindin ist.

Auch die Genußsucht geht nach Freude. Aber was diese von der
Lebensfreude unterscheidet, ist die Tatsache, daß sie nicht aus dem

Ueberfluß stammt, sondern aus dem Mangel, nicht aus der Fülle,
sondern aus der Leere. Sie ist nicht die aus dem Leben selbst
unmittelbar quellende Freude, fondern sie ist eine Freude, die besonders
gesucht wird, sei's im unmittelbaren Erleben selbst, sei's neben ihm.
Genußsucht ist ein Dürsten nach Freude und zwar nicht bloß als
ein gelegentliches Verlangen, sondern als ein Hang, eine sich allmählich
steigernde Leidenschaft. Sie entsteht aus einem Mangel und zwar nicht
bloß aus einem vorübergehenden, sondern aus einem chronismen, immer
stärker empfundenen. Sie wird darum nicht, wie die echte Lebenslust,
durch ein gelegentliches Fest der Freude befriedigt, sondern dadurch
im Gegenteil eher aufgereizt. Sie verlangt nach mehr und mehr.
Sie stammt darum keineswegs aus der äußeren Armut, im Gegenteil:
ihre am meisten charakteristischen und auch ihre ausschweifendsten Formen
nimmt sie ausnahmslos gerade da an, wo die Fülle des äußeren Reichtums

ist, heiße er Ehre und intellektuelle Bildung oder Geld und Lebensgenuß.

Es ist beinahe ein Gesetz zu nennen, daß diese die Krankheit
der Genußsucht erzeugen. Gerade wo man meinen sollte, daß der
Stoff für die Flamme der Freude reichlich genug vorhanden sei, wird
er von außen her geholt. Künstliche Veranstaltungen werden gemacht,
um das Wunder der Freude zu schaffen und es entspricht diesem ganzen
Wesen, daß sie immer künstlicher, immer raffinierter werden, bis man
zuletzt bei jenen Orgien des Wahnsinns anlangt, die uns aus den

Marmorsälen der untergehenden römischen Gefellschaft und aus den
Palästen der amerikanischen Milliardäre berichtet werden. Man ist
nun einmal in der Richtung von der Natur weg begriffen und gelangt
auf dieser Bahn immer weiter. Andere freilich trachten diese Sucht
auf feinere Weise zn stillen: sie verschaffen sich auserlesene geistige
Genüsse, werden geistige Gourmands. Aber auch für sie bleibt
kennzeichnend, daß sie das Besondere suchen, das Künstliche, und daß
ihnen die Freude nicht aus dem natürlichen Leben und Schaffen, den



— 60 —

einfachen Gaben des Geistes quillt. Manchmal schlägt dieses Wesen
scheinbar ins Gegenteil um: man wendet sich dem Einfachen, Natürlichen
zu; die Herren und Damen der entarteten Hofgesellschaft Ludwigs
des Vierzehnten und des Fünfzehnten spielen die Schäfer und
Schäferinnen. Aber es handelt sich dabei nur um ein gesteigertes Raffinement,
auch das Einfache, Natürliche wird Reizmittel. Man wirft sich wohl auch
auf die Sittlichkeit, die Religion. Genußkranke Weltdamen sind ja
oft sehr bigott, und zwar entweder noch mitten im Genußleben selbst,
sodaß die Frömmigkeit mit diesem abwechselt, oder auch so, daß sie

dieses erfetzt, wenn sie seiner müde geworden sind; aber auch die Religivn
wird ihnen Genuß. Sie suchen auch hier das Pikante, Extravagante,
nicht ohne große Gefahr für die Religion und für sich selbst.

Alle Formen der Genußsucht sind so zu erklären: als Folgen
der inneren Leere, die nach äußerem Material greift, um diese Leere
auszufüllen. So kann auch leidenschaftliches Lesen eine Form der
Genußsucht sein und jedenfalls ist das die Romanlesemut mancher
müßigen Damen. Aber auch für die roheren Formen der Genußsucht
finden wir hier die Erklärung. Der Alkohol soll einen Mangel an
Leben ersetzen, eine Lebensleere ausfüllen. Das ist immer und überall
sein, gelegentlich bewußter, meistens unbewußter, Zweck. Jn äußerer
oder innerer Lebensarmut und Lebensschwäche, in der lähmenden
und aushöhlenden Traurigkeit, in dem Gefühl, irgend einer Aufgabe
nicht ganz von innen her gewachsen zu sein, greift der Mensch nach
dem Glase. Das gilt vom König wie vom Bettler, vom Unternehmer
wie vom Arbeiter, vom Manne wie von der Frau. Daß wir Alkohol
nötig haben, beweist, daß es uns an einem besseren Leben fehlt. Wir
suchen darin einen Lebensreichtum, eine Lebenserhöhung, die wir aus
andere Weise nicht zu gewinnen vermögen.') Kinder bedürfrn darum
im allgemeinen des Alkohols nicht. Ganz das Gleiche gilt von der
andern und allgemeinen Form der Genußsucht: der geschlechtlichen
Ausschweifung. Es wird in diesem Genuß ein Leben gesucht, das
man sonst nicht findet. Das ist das ganze Geheimnis. Es ist eine
noch lange nicht genug erkannte Tatsache, daß das Laster zum guten
Teil aus der Freudlosigkeit stammt. Nietzsche hat dies richtig gesehen.

„Die Mutter der Ausschweifungen," sagt er, „ist nicht die Freude,
fondern die Freudlosigkeit." Das Laster ist verirrter Lebensdrang.
Dieser hat sich verirrt, weil er keine gesunde und wahre Stillung fand.

Nun müssen wir aber den zweiten Zug hervorheben, der für
die Genußsucht so charakteristisch ist: Sie kauu nicht mehr
aufhören. Sie hat nichts von jener hohen Freiheit an sich, die die
echte Lebenslust kennzeichnet, sie ist ein Zwang, ein elendes Müssen,
oft gegen die besten Stimmen der Seele. Diese Sache ist bekannt

Ich stimme hierin vollkommen mit der Anschauung überein, die Herr
Pfarrer Bader in seiner Schrift über „Alko Holismus und Seelsorge"
entwickelt. Hier habe ich selbst stets die tiefste psychische Würzet des Alkoholismus
gesucht.



— 61 —

genug. Sie berührt uns trotzdem oft als ein Rätsel. Der Trinker
kann nicht anders; das erste Glas drängt zum zweiten und so fort,
und auch der Rausch bedeutet keine Stillung des Begehrens. Aehnlich
ergeht es dem vom Feuer der Wollustkrankheit Erfaßten. Aber auch
die feineren Formen der Genußsucht geraten gar bald auf diese Bahn.
Es gibt eine ästhetische Genußsucht, die sich in der Aufnahme
künstlerischer Eindruck nie genug tun kann; eine religiöse Genußsucht,
die beständig in frommen Gefühlen schwelgen möchte, die von
einer sogenannten religiösen Persönlichkeit zur andern läuft, von
ihr nimmt, was man ihr an religiösem Genuß abnehmen kann
und dann, dadurch nur noch leerer geworden, weiter eilt, wenn
möglich immer Absonderlicherem entgegen, um zuletzt vielleicht bei
der groben Sinnlichkeit anzulangen. Allen diesen Formen der
Genußsucht ist ein Zug gemeinsam: sie begehren den Rausch,
den sinnlichen oder geistigen Rausch, und wenn sie ihn einmal
getostet haben, begehren sie ihn immer häufiger und in immer stärkeren
Graden. Die Genußsucht will mehr und mehr — sie hat nie genug.
Das Unendliche möchte sie haben, aber da man das Unendliche
nicht genießen kann, so gibt es für sie keine Sättigung. Darum
nimmt ste zuletzt Formen an, die über das Begreifliche, das gewöhnlich
Menschliche hinausgehen. Sie wird dämonisch. Dämonisch wird
ihre Leidenschaft, dämonisch die Kraft, die sie an deren Stillung setzt,
dämonisch der Trotz, den sie den Versuchen entgegenstellt, sie zu hemmen
oder zu brechen, dämonisch die Wut, wenn ihr die Erkenntnis
kommt, daß sie doch nie wirklich gestillt werden kann, dämonisch ihre
schließliche Verzweiflung. Wie oft hat uns dieses Dämonische in einer
Weise angeschäumt, daß wir innerlich erbebten! Aber das Dämonische
ist ein verirrtes Göttliches. Es ist das Unbedingte, das Unendliche, im
Menschen, das auf falsche Bahn geraten ist und nun auch im
Verkehrten, im Bösen, unbedingt, unendlich wird.

Der Dämon aber ist ein Gebundener; er knechtet und ist
selbst Knecht. Diese Sklaverei der Genußsucht müssen wir noch
einen Augenblick ins Auge fasten. Sie ist eine natürliche Folge ihres
Gruudwefens. Sie sucht die Stillung ihres Verlangens außer sich;
damit gerät sie in Abhängigkeit vom Aeußerlichen. Darum geht
Genußsucht nicht mit Freiheit zufammen; darum gehen genußsüchtige
Völker der Freiheit verlustig. Alles Laster, alle Ausschweifung knechtet.
Schmähliche, unbegreifliche Abhängigkeiten sind darum regelmäßig mit
lasterhaften Personen oder Zuständen verbunden; lasterhafte Zeiten
unterwerfen sich einem Scheusal von römischem Imperator oder
christlichem König, die selbst wieder von den männlichen und weiblichen
Werkzeugen ihres Lasters abhängig sind. Der Geizige hängt von
irgend einem Gefährten und Gehilfen seiner Geldmacherei ab; der
geschlechtlich Ausschweifende wird von irgend einem Erpresser, vor dem
er sich fürchtet, ausgebeutet; der Alkoholiker hängt sich an irgend
einen Trinkkumpan. Jeder ist ein Sklave dessen, der ihn bei seiner



— 62 —

Leidenschaft zu fassen vermag. Dabei ist das Eigentümliche, daß
dieses Wesen sich als Freiheit ausgibt und durch den Zauber der
Freiheit verführt, da es doch elende Gebundenheit ist. Solche
Verwechslungen und Täuschungen spielen im Leben eine große Rolle.
Das Dämonische gibt sich als das Göttliche aus. Es will die
vollkommene Freiheit sein. Aber das Dämonische ist Knechtschaft, nur das
Göttliche ist Freiheit. Das Göttliche allein ist Fülle, das Dämonische ist
Mangel, das Göttliche ist Ja, das Dämonische ist Nein. Wir stoßen
auch hier auf die Tatsache, daß die Genußsucht unter dem Schein der
Einerleiheit das genaue Gegenteil der echten Lebenslust ist: diese ist
ein inneres Müssen und gerade darin völlige Freiheit, jene ist ein
scheinbar freies Wollen und gerade darin elende Knechtschaft.

Vielleicht verstehen wir jetzt, was die Widerstände bedeuten, die
dem Kampf gegen die Genußsucht begegnen und uns ganz rätselhaft
vorkommen: Es sperrt sich der gebundene Wille. Er möchte
frei sein und will es doch nicht zugestehen. Denn er glaubt ein
Gut zu haben, das man ihm entreißen wolle. Er fühlt das Elend
dieses Lebens, aber er kann es doch nicht lassen. Er ist fein Knecht,
und fühlt seine Entwürdigung, aber er kehrt sich gegen den, der ihn
frei machen will. Das ist die seltsame Verkehrtheit des Lasters. Aber
auch da, wo es nicht so weit kommt, herrscht doch ein Nichtkönnen,
das aus einem unbewußten Nichtwollen stammt. Wir haben es mit
einem gebundenen Gefchlecht zu tun. Es ist gebunden durch den

Mangel, der Fülle scheint, durch das Nein, das fich als Ja ausgibt.
Es sind Mächte und Gewalten, mit denen wir zu kämpfen haben.

Wir wollen schließlich noch einen Gedankengang einschlagen, der
uns die Macht, mit der wir ringen, vielleicht noch in neuer Beleuchtung
zeigt. Das Genießenwollen ist ein allgemein menschlicher Hang. Er
hat auch sein bestimmtes Recht in der Gesamtökonomie unseres
Lebens. Nun besteht aber die Gefahr, daß das, was als ein Teil
des Lebens berechtigt ist, das Ganze werden will. Auch wer von
Natur nicht einen starken Hang nach dieser Richtung hin besitzt, kann
durch die Gewohnheit allzuvielen Genießens in diese Bahn geraten.
So wenig Lebenslust schon Genußsucht ist, so kann sie doch Genußsucht

werden. Es gibt daneben aber Naturen, die recht eigentlich ans
das Genießen angelegt sind. Dieses mag dabei auf feinere Gegenstände

gehen, die Gefahr bleibt doch groß. Sie müssen in allem Leben
den Genuß allein oder doch zuerst den Genuß suchen, oft ohne stch

dessen bewußt zu sein. Man mag sie ästhetische Naturen nennen.
Dabei bitte ich aber, nicht an den engeren Sinn dieses Wortes zu
denken, worin es „künstlerisch" bedeutet. Wenn es auch in der Natur
der Sache liegt, daß unter den Künstlern solche Naturen besonders
häufig vorkommen, so sind sie doch bei weitem nicht auf diesen Kreis
beschränkt.

Diese Naturen besitzen an dem geschilderten Hang eine bedenkliche

Mitgift. Wie Viele von ihnen sind schon an dieser Glut zu Grunde



— 63 —

gegangen! Andere leiden ihr Lebenlang unter dem ungestillten
Verlangen; denn das Leben ist so geartet, daß es dieses Verlangen
selten genug befriedigt. Sie möchten es gern abschütteln, weil sie
seine Gefahr kennen, aber sie vermögen es nicht. Es ist aber ihr
Glück, wenn das Leben sie karg hält. Dann verwandelt die Sehnsucht
sich in Schöpferkraft, die Entsagung in Reichtum. Wo es aber gelingt,
dem Leben gleichsam diesen süßen Kern, den Gennß, auszusaugen, da
wird es schal und krank — das Leben weicht! Goethe, der selbst
etwas von dieser dämonischen Glut in sich trug, hat uns im Faust
den Weg einer solchen Natur gezeigt. Aber während es sür Faust
eine Rettung gibt, haben wir in unsern Tagen an einem Goethe in
einigen Punkten nicht unähnlichen Künstler sich die Tragöde des
Aesthetentums vollziehen sehen. Ich denke an den englischen Dichter
Oskar Wilde. Ein Günstling des Glückes, wie Wenige, schön, reich,
genial, macht er das Leben zu einem ununterbrochenen Fest des
Genusses. Auch seine Knnst wird als Genuß betrieben. Halbe Tage
sitzt er vor feiner Edelsteinsammlung, den Glanz der Steine
unersättlich einsaugend, gerade wie ein Trinker, der von seinen edlen Weinen
nicht loskann. Seine Seele wird krank. Er, der ursprünglich Edle,
verfällt in abscheuliche Gemeinheit. Wie diese ans Licht kommt, will
er, der sonst der Gesellschaft übermütig Hohn Sprechende, sich durch
freche Lüge helfen. Er kommt ins Zuchthaus, aber auch das Zuchthaus
muß ihm Genuß schaffen. Genuß sucht er auch nach der Entlassung.
Darum gibt es für ihn keine Rettung. Er verkommt im Elend.

Es hat Ursache auf der Hut zu sein, wer in Gefahr steht, das
Leben als Genuß und den Genuß als Lebeu zu behandeln! Es ist
eine Krankheit zum Tode.

Eine Krankheit zum Tode! Damit sind auch die Folgen der
Genußsucht gekennzeichnet. Darüber brauchen wir nicht ausführlich
zu reden. Wir dürfen sie als bekannt Vorausetzen; auch haben wir
sie schon in der bisherigen Darstellung des Uebels immer wieder
gestreift. Doch mag es zur Klärung uud Vertiefung feiner Erkenntnis
dienen, wenn wir die von uns gefundene Formel für sein Wesen und
seinen Ursprung nun auch ausdrücklich auf seine Folgen anwenden.

Wie die Genußsucht aus der Leere entsteht, so ist auch ihre
Wirkung Leere. Dies gilt vom leiblichen und seelischen Leben gleicherweife.

Sie verzehrt im Genuß die Kraft, die das Leben zu seiner
Gesundheit und Selbsterhaltung nötig hätte. So wird sie

Erschöpfung; diese aber wird ein trefflicher Nährboden für jede
Schwäche und jedes Siechtum. Das Heer der Krankheiten, das unfer
Geschlecht peinigt, ist zum guten Teil Folge der Genußsucht. Was
Alkoholismus und geschlechtliche Ausschweifung als „Hoflieferanten
seiner Majestät des Todes" leisten, weiß jedermann, aber auch die
andern Formen der Genußsucht beteiligen sich erfolgreich an diesem
Wettbewerb um das Leichentuch. Unsere Nervosität namentlich hängt
aufs engste mit ihr zusammen. Sie stammt entweder unmittelbar aus



— 64 —

ihr oder aus der Hetze und inneren Leere, die die Genußsucht erzeugt.
Erschöpfte Nerven sind sinnengierig. Steht so im körperlichen Leben
am Ende des Weges der Genußsucht der Tod, so erst recht im geistigen.
Die schöpferischen Kräfte der Seele werden im Genuß verzehrt. Dann
sind fie für die Arbeit nicht mehr da. Die dadurch erzeugte Leere

verlangt nach Ausfüllung; diese wird wieder im Genuß gesucht, dieser
aber wirkt größere Leere und so geht es in verhängnisvoller
Wechselwirkung weiter. Es ist eine deutliche Tatsache, daß ein reiches Maß
des Genusses namentlich die seelische Schöpferkraft lähmt, und zwar
gilt dies von ganzen Zeitaltern so gut, wie von den Einzelnen. An
Stelle des Geistes rückt, vielleicht ganz langsam und unmerklich, der
Stoff. Der Sinn für die unsichtbaren Wirklichkeiten der Geisteswelt
schwindet. Das Leben verlegt gleichsam seinen Sitz in die
Sinnlichkeit. Ihre Wirklichkeiten allein werden noch verstanden und
daneben vielleicht noch solche Formen des Geistes, die mit dem Sinnlichen
näher zusammenhängen: das Technische oder Aesthetische. Am Ende des

Weges steht der Unglaube (der ganz wohl mit formaler Frömmigkeit
verbunden sein kann), der Pessimismus, der da klagt: „Eitelkeit der
Eitelkeiten, alles ist eitel." Das Leben ist verzehrt worden, übrig
geblieben ist der Tod. So ist auch die größte Not unseres Zeitalters,
sein Mangel an Glauben (im tiefsten und zugleich freisten Sinne des

Wortes) zum Teil eine Folge unserer Krankheit. Freilich nur zum
Teil, denn zum Teil ist sie auch ihre Ursache; es besteht auch hier eine

Wechselwirkung.
Jedenfalls bestätigt fich hier die Behauptung, die wir zum

Beginn aufgestellt haben, daß Einfachheit und Herbigkeit des Lebens
eine Hauptbedingung geistiger Kraft und Fruchtbarkeit sei. Hier gilt
die Ordnung, daß aus der Armut Reichtum quillt. Wer das Leben
an das Werk setzt, schafft vermehrtes Leben, wer es genießt, erntet
den Tod.

II.

Nachdem wir so das innerste Wesen der Krankheit zu ergründen
versucht haben, treten wir jetzt an die Frage heran, was für
besondere Ursachen daran schuld sind, daß gerade unser
Geschlecht genußsüchtig geworden ist? Denn das müssen wir
noch wissen, bevor wir den Weg zur Genesung suchen können. Oder
sollten wir vielleicht noch beweisen müssen, daß unser Geschlecht im
besonderen Maße genußsüchtig sei? Es könnte ja wohl jemand
sagen, es sei eine wohlbekannte Täuschung, zu meinen, daß gewisse
bedenkliche Züge am Bilde einer Zeit gerade dieser besonders eigen
seien; vergangene Zeiten seien genau so genußsüchtig gewesen^wie die

unsrige und die Zeitgenossen hätten darüber ganz ähnlich^ geklagt
wie wir.

Ist das richtig? Ich glaube doch nicht. Man bedenke nur,
welche ungeheure Ausdehnung die zwei gröbsten nnd allgemeinsten



— 65 —

Formen der Genußsucht: Alkoholismus und geschlechtliche
Ausschweifung, gerade in unserem Zeitalter gewonnen haben! Es ist aber
von vornherein anzunehmen, daß diese nicht vereinzelt dastehen,
sondern in ihrem Wachstum nur Symptome einer Znnahme der ihnen
zu Grunde liegenden Tendenz sein werden. Im Uebrigen widerlegen
wir diesen Einwand am besten durch die Beantwortung der von nns
gestellten Frage.

Eine allgemeine Antwort können wir nun von vornherein geben:
Offenbar muß über unser Geschlecht nnd vielleicht schon über die
unmittelbar vorhergehenden, eine große Verarmung gekommen
sein, eine Verarmung an Leben. Es muß ihm nicht mehr, wie in
besseren Zeiten, das Leben als solches Freude sein, die natürliche,
gesunde Lebebenslust muß abgenommen haben. Ein tiefer Mangel muß
eingetreten sein, ein vielleicht den meisten nicht bewußter Mangel.
Das klingt nun freilich seltsam, angesichts der unermeßlichen Steigerung
des Kulturreichtums, die gerade uns geschenkt worden ist. Aber es
könnte sein, daß gerade dieser Reichtum uns zur Armut geworden
wäre. Der Gedanke, daß es fo sein könnte, ist uns im Allgemeinen
fchon seit einiger Zeit vertraut geworden; sehen wir zu, ob er uns
die gesuchte Erkenntnis verschaffen kann.

Echte Lebenslust, sagten wir, ströme aus dem unmittelbaren
Leben selbst, aus den Elementen des Lebens: Arbeit und Ruhe, Freude
und Schmerz, Tun und Leiden, menschlicher Gemeinschaft und seelischen
Erleben. Sie ist schöpferischer Art nicht vom Stoff abhängig, frei,
königlich, göttlich. Wenn nun an die Stelle der reich und leicht
quellenden Lebenslnst die Genußsucht getreten ist, so müssen wir
annehmen, daß eben jene ursprüngliche goldene Quelle der Lebenslust
versiegt sei oder doch viel kärglicher fließe. Wie verhält es sich damit?

Wir schlagen auf der Suche nach den letzten Gründen der
Genußkrankheit den Weg von außen nach innen ein und beginnen an
der Stelle, wo heute das Problem der Zeit besonders sichtbar und
aufregend geworden ist, bei den sozialen Ursachen. Hier aber
möchte ich wieder an ein Problem anknüpfen, das im sozialen Kampfe
unserer Tage viel zu reden gibt. Jn bürgerlichen Kreisen stoßen wir
beim ersten Schritt in eine Diskussion der sozialen Fragen hinein
regelmäßig auf die Klage über dieGenußsucht derArbeiter-
bevölkerung, die in so grellem Widerspruch mit der Rede von der
Teuerung, den zu niedrigen Löhnen stehe. Was ist darüber zu sagen?

Ich gebe die Tatsache zu, allerdings nur mit wichtigen
Einschränkungen. Es muß deutlich gesagt werden, daß die Genußsucht
in den bürgerlichen Kreisen allermindestens ebenso groß ist und dazu
viel weniger zu entschuldigen, ja, daß das schlimme Beispiel auch in
dieser Sache, wie in allen andern, von den obern Schichten der
Gesellschaft kommt. Wer kauft jene guten Dinge, die, in den
Schaufenstern ausgestellt, den ärmeren Bevölkerungskreisen die Phantasie
erfüllen? Die Genußsucht des sogenannten Volkes ist nicht größer



— 66 -
als die unsrige, bei weitem nicht, sie ist bloß fichtbarer und wird
namentlich von uns besser gesehen und schärfer gerichtet als die eigene.
Ich muß aber auf Grund reicher Erfahrung hinzufügen, daß sie

überhaupt nicht so groß ist, wie Viele meinen. Wir sehen die kleine
Minderheit der im Wirtshaus Sitzenden oder sonst ihren Verdienst
auf törichte oder schädliche Weise vertuenden Arveiter, aber nicht die
ungeheure Mehrheit, die im schwersten Daseinskampf sich mit dem
Allernötigsten zufrieden geben muß, wenn es überhaupt gehen soll.
Mit diesen um der Gerechtigkeit und Liebe willen notwendigen
Einschränkungen sei trotzdem zugegeben, daß der Genußhunger des
Proletariats groß ist und daß es aus diesem Hunger heraus viel
Verkehrtes tut, wobei wir besonders an den Alkohol denken müssen.
Aber nun müssen wir uns — ebenfalls um der Gerechtigkeit und
Liebe willen — nach den Ursachen dieser Erscheinung fragen. Darüber
ist nun freilich schon so Vieles und Zutreffendes gesagt worden, daß
wir uns ganz kurz fassen und uns damit begnügen dürfen, die Sache
in das Licht der von uns gewonnenen besondern Gesichtspunkte zu
rücken.

Auch die Genußsucht des Arbeiters stammt aus der Leere, dem

Mangel. Seine ganze Existenz ist so, daß aus ihr nicht von selbst

Freude quillt; die Elemente des Lebens sind ihm verwüstet und
entseelt. Das gilt vor allem von seiner Arbeit. Sie entbehrt jenes
schöpferischen Elementes, aus dem, wie wir gesehen haben, vor
allem Freude strömt. Diese Schöpferfreude, die ein Nachklang ist der
höchsten Schöpferseligkeit, kennt der Künstler jeder Art. Sie ist auch
dem Bauer zugänglich. Dieser ist gleichsam am unmittelbarsten Gottes
Mitarbeiter, denn er arbeitet zusammen mit Sonne, Wind, Regen, der
schaffenden Kraft der Erde. Darum muß auch etwas von der Lust
des schaffenden Lebens still und unbewußt auf ihn übergehen. Diese
Freude wurde und wird bis zu einem gewissen Grade auch dem
Handwerker alten Stils. Für den heutigen Industriearbeiter ist sie größtenteils

verloren gegangen. Man hat cs oft gesagt, daß die Maschine
das schöpferische Element aus der Arbeit weggenommen, daß sie dem
Arbeiter die Seele geraubt habe. Darin mag eine gewisse Uebertreibung
liegen, aber wahr bleibt, daß das Mechanische überall dem Schöpferischen

widerstreitet. Dazu kommt aber die Hast und Hetze, die
mit dem modernen Arbeitssystem verbunden ist. Sie verhindert das
freie Spiel der Gedanken, das die Arbeit begleiten muß, menn sie

Freudenquelle werden soll, und verunmöglicht jene schöpferische Ruhe,
die zugleich angespannteste Tätigkeit und in beiden hohe Lust, Schöpfungslust,

ist. Aus solcher Arbeit können keine Lieder mehr aufsteigen, der
Fabriksaal ist liederlos; von ihr gilt nicht mehr das Wort:

„Das ist's ja, was den Menschen zieret,
Und dazu ward ihm der Verstand,
Dasz er im innern Herzen spüret,
Was er erschafft mit seiner Hand."



— 67 —

Freude quillt aus der Freiheit, sie ist die Tochter der Freiheit;

sogar die Wörter sollen stammverwandt sein. Jette Arbeit
aber ist unfrei, weil sie mechanisch, und weil der Stecken des Treibers,
das heißt eben die geschilderte Hast und Hetze, über ihr ist. Aber
woher stammen nun diese selbst? Offenbar daher, daß unser Arbeitssystem

von einem Ziel allein beherrscht ist: dem möglichst raschen und
möglichst großen Geldgewinn. Das ist in diesem Maße etwas Nettes.
Gewiß hat man auch früher um des Erwerbes willen gearbeitet und
nicht bloß um der Freude an der Arbeit willen, aber der Gedanke
an den klingenden Gewinn reichte nicht sozusagen bis in jede Arbeitsminute

und in jedes Eckchen und Winkelchen der Arbeit hinein. Es
blieb Raum nicht nur für die Gemütlichkeit, sondern auch für das
Spiel, die Kunst, die freie Schaffensfrende in der Arbeit, es blieb
darin etwas von goldener Freiheit, von Lebensschönheit und
Lebenswunder, etwas von Gott, von Gottesglanz und Gottesdienst. Jetzt
ist an Stelle Gottes fast restlos das Geld getreten. Der Arbeiter
denkt nur an seinen Lohn, der Unternehmer an seinen Gewinn. Das
Akkordsystem, das die Fabrikarbeit beherrscht und rein technisch
betrachtet auch das Richtige sein mag. zwingt völlig zu dieser
Auffassung und vermehrt dazu jene Hast und Hetze, die schon durch
die moderne Maschine als solche hervorgerufen wird. Daraus
entsteht dann die Erschöpfung, die ja viel mehr eine Folge des
Mechanischen und Gehetzten in der Arbeit als eines zeitlichen und
quantitativen Zuviels ist. Dabei sind Alle Getriebene, der
Unternehmer nicht minder als der Arbeiter. Denn im Hintergrund
dcr modernen Arbeit steht die moderne Konkurrenz, der
wirtschaftliche Kampf, der kein Erbarmen und keinen Edelsinn kennt. Er
raubt dem Geschäftsmann immer mehr die Freude an seinem Werk.
Es thront über der heutigen Arbeit der Mammon. Er ist ein Götze.
Als Götze knechtet er, während Gott Freiheit schafft; als Götze hetzt
er die Menschen gegen einander, während Gott sie verbindet; als
Götze stachelt er sie in eine Leidenschaft hinein, die halb Rausch ist,
halb Angst, während Gott den Menschen zu sich selbst bringt. Die
Gabe Gottes ist Seligkeit, die des Götzen Unseligkeit. Natürlich
verschwindet damit aus der Arbeit die Freude an der menschlichen
Gemeinschaft, am gemeinsamen Tun, durch die sie ja so sehr verschönt
und geadelt werden könnte; Arbeiter und Unternehmer werden sich

Fremde, ja Feinde, die Vertreter des gleichen Gewerbes sehen in
einander bloß die Konkurrenten. Wie könnte da die Arbeit noch den
alten Segen in sich tragen?

Geht nun der Arbeiter — um zu ihm zurückzukehren — aus
dem Fabriksaal mit seinem Lärm und Staub und seiner Natur- und
Poesielosigkeit nach Hause, so wandert er vielleicht durch öde Straßen,
wo die Mietskasernen stehen, eine wie die andere, und eine so öde
wie die andere, in eine Wohnung, die in neunzig vvn hundert Fällen
ebenfalls öde ist, dazu viel zu eng, von der Natnr abgeschlossen



— 68 —

Sein seelisches Leben ist abgestumpft, sein Anteil an dem Reichtum
der geistigen Welt gering. Er steht doch meistens noch seitab vom
Strom der höhern geistigen Kultur. Wer will sich wundern,
wenn der gehemmte Lebenstrieb sich auf gewaltsame und vielleicht
rohe Weise Luft macht, wenn das Wirtshaus, der Tanzboden
besonders das junge Volk locken? Denn es sind Menschen, Menschen
mit warmem Blut, Menschen mit dem starken Lebenshunger in der
Seele, die ein solches Leben aushalten müssen und darob seelisch

erkranken. Die Genußsucht des Proletariats ist, wie die andere
Proletarierkrankheit, die Schwindsucht, die Ausgeburt eines Mangels').

Wir haben uns bei der Genußsucht der Arbeiterklasse so lange
aufgehalten, einmal, weil sie so selten verstanden wird, sodann weil
wir uns hier der eigentlichen Wurzel unserer Not überhaupt nähern.
Nun müssen wir noch aussprechen, was wir schon angedeutet haben,
daß die Genußsucht der besitzenden Klassen ganz die gleichen
Ursachen hat. Die Ursache heißt auch hier Lebensleere und diese
Lebensleere ist erzeugt durch eine falsche Kultur. Auch ihre Arbeit
wird getan um des Geldes willen. Sie hat keinen hohen Sinn in
stch selbst. Es fehlt ihr das Element der göttlichen Freiheit und
Stille. Die Konkurrenz ist, wie wir gesehen haben, ihre harte

') Auf unübertreffliche Weise hat Lagarde schon vor Jahrzehnten (im
Jahre 1875) diese Ursache der Genußsucht des Proletariats aufgedeckt. Nachdem
er gezeigt, daß die heutige Industrie vielfach zu überflüssigen Bedürfnissen verleite,
fährt er fort: „Wirkt aber die Industrie zerstörend auf den Charakter derer, welche
sie zu unnötigen Ausgaben verleitet, so noch viel mehr auf den Charakter derer,
welche sie in ihre Dienste nimmt, Sie weist wesentlich auf Teilung der Arbeit
und darum raubt sie ihren Sklaven die Freude an der Arbeit, Es ist von
niemanden zu verlangen, daß er jahraus, jahrein nichts tue, als die Maschine stellen
und beaufsichtigen, welche Briefumschläge faltet und leimt, oder Nadelöhre botirt.
An dergleichen wird das Herz nicht satt; der Mensch will Ganzes haben. Weil
das Gute Harmonie ist, darum liegt in uns, den zum guten Gott hin Geschaffenen,
der Trieb, Künstler zu sein, und seine lebhafte Abneigung gegen Mechanik. Die
notwendige Folge solcher Beschäftigungen, wie sie die Industrie zumutet, ist die.
daß die Beschäftigten einen Ersatz für die dem Menschen nun einmal wie Licht
und Luft nötige, übrigens jetzt in Deutschland überall, aber namentlich in den
Werkstätten und Fabriken, fehlende Freude verlangen. Die armen Landweber
Schlesiens und des Wuppertales suchten diese einst da, wo man sie am besten
finden kann, in Gott; jetzt ist die Richtung der Menschenscele nicht nach oben
gekehrt. Wenn aber jemand der Religion entrât, die im Wesentlichen Sinn für
Realität ist, und die ihren Kindern nichts so tief einprägt, als den Ekel vor den
Stellvertretern des Wesentlichen — du sollst keine andern Götter neben mir haben —
so greift er selbstverständlich nach Surrogaten: amuser uri «Kisri hieß bei den
Jägern des alten Frankreich, dem Hunde Fett über die muss (jetzt mussau — Schnauze)
streichen, damit er trockenes Brot für Butterbrot fresse; man weiß, über wie weite
Strecken des Lebens das in diesem Ausdruck geschilderte Geschäft jetzt Gemalt hat.
Gleichgültig hinbrütende Verzweiflung oder wüstes Schlemmen ist die psychologisch
notwendige Folge der unserer Industrie eigentümlichen Teilung der Arbeit bei
allen denen, welche ihre Hoffnung nicht auf ein Jenseits gesetzt haben. Die
Industrie unserer Tage braucht Menschen überhaupt nur da, wo sie Maschinen nicht
einstellen kann, und sie braucht die Menschen möglichst als Maschinen, d. h. sie
entkleidet sie ihres Charakters als Menschen," (Deutsche Schriften S, 197),



— 69 —

Treiberin. Darum wird sie getan, weil sie getan werden m u ß, möglichst

hastig, möglichst angespannt, denn dahinter winkt— der Genuß!
Arbeit und Genuß, die verbunden sein sollten, gehen auch hier
auseinander'). Genau in dem Maße, als der Geist aus dem Leben
weicht, gewinnt aber das Geld eine Vorherrschaft und umgekehrt.
Das ist aber die Art des Mammons wie jedes Götzen, daß er seine
Knechte nur frei gibt, um sie der Sinnlichkeit auszuliefern.
Geldmenschen haben fast immer eine sinnliche Schwäche. Nicht umsonst
hören wir gerade aus jenen amerikanischen Kreisen, wo das
Geldmachen einziger Lebensinhalt ist, von den Orgien der Genußsucht, die
wir schon erwähnt haben. Mammonismus und Genußsucht
hängen enger zusammen, als man wohl denkt. Wer der
Geist des Materialismus, der sich hier als Mammonismus zeigt,
beherrscht auch in anderen Formen einen großen Teil unserer Gesellschaft.

Auch die geistige Arbeit steht heute in einer Weise unter
dem Zeichen der Konkurrenz und des äußeren Erfolges, wie noch
niemals, und darum sättigt sie nicht, sondern schafft Leere. Diese
Leere aber verlangt wieder Genuß. Das Leben ist des Geistes, des
göttlichen Inhalts, entleert, an den leeren Stellen aber siedeln sich

bekanntlich die Dämonen am liebsten an. Auch der Müssig gang
gewisser Gesellschaftskreise, der ein so fruchtbarer Nährboden der
Genußsucht ift, hängt mit der falschen Orientierung unserer Kultur
zusammen. Ihm entspricht auf der andere Seite die Erschöpfung,
die für unser Geschlecht fo kennzeichnend ist. Eine Kultur wie die
unsrige muß erschöpfend wirken; Erschöpfung aber wird wieder, wie
gezeigt worden ist, ein Nährboden der Genußsucht. Wir behelfen uns
mit „Genutzt weil es uns zu echter Lebenslust an Kraft und Frische
sehlt. Wir arbeiten viel, aber im Grunde nicht mit rechter Lust;
unsere Freude ist nicht bei der Arbeit. Aber wenn man nicht an der
Arbeit Freude hat, so wird man notwendig genußsüchtig. Denn
wenige Dinge machen den Menschen unglücklicher und friedloser, als
wenn er keine Ruhe für seine Seele findet in dcr Arbeit.

Man kann die Sache noch von unserem andern Hauptgesichtspunkte

aus betrachten. Wir haben gezeigt, wie eine Ueberfülle von Material
die Freude hemme, statt fördere, weil sie das schöpferische Leben schädige.
Das ist aber genan dcr Zustand unserer Kultur. Sie ist so reich, so

kompliziert geworden, daß sie drückend auf uns wirkt. Wir kranken
daran. Es ist eine Ueberernährung, die nicht Kraft erzeugt, fondern
bloß einen krankhaften Hunger, der sich auf das Besondere, das Pi-

') Auch dies hat Lagarde erkannt. Er fahrt (an dcr genannten Stelle)
fort: „Und die Fabrikherren Meint man in der Tat. es höhle das Menschenherz
nicht aus, hunderte zu Kindern Gottes veranlagte Geschöpfe in der Weise zum
Geldverdienen zu benutzen, wie dies in unseren Industriestädten geschieht? Meint
man in der Tat, eine Nation sei glücklich, in welcher Fabrikherren sich mit den
Rüben-, Kohlen- und Schnapsbaronen und den Börsenfürstcn in das höchste
Ansehen teilen? Der Mensch lebt hier, um die Ewigkeit ertragen zu lernen, aber
nicht um seinen Brotherren die Anschaffung von Dividendcnpapieren zu ermöglichen."



— 70 —

kante, das Verkehrte ja Perverse wirft; es ist eine Last, die Schwäche
wirkt, die Schwäche aber wirkt Sehnsucht nach dem Reizmittel, dem
physischen und psychischen. Wenn wir reich sind an Kultur —
wenigstens sogenannter Kultur — so sind wir dafür arm an Natur.
Das städtische, ja großstädtische Wefen breitet sich aus; es vertreibt
aber die Natur. Das ist vielleicht der schlimmste Fluch der großen
Stadt. Wo der Mensch von der innigen und regelmäßigen Gemeinschaft

mit der Natur abgeschnitten ist, da entgeht ihm eine Fülle
reinen, tiefen Lebens. Er verliert das Gleichmaß, die Ruhe, und
Kindlichkeit des Gemütes, die Fähigkeit zu stiller Beschaulichkeit, tiefem
Ruhen in sich selbst und in den Dingen; das verstandesmäßige Wesen
wuchert, das Gemütsleben verdorrt; der Mensch findet immer wenigerLeben
und Reichtum in sich selbst, er muß daher nach äußerem Stoff greifen.
Weil es ihm an innerster Ruhe fehlt, wird er unmäßig, ausschweifend.
Den Menschen, der von der Natur abgekommen ist, ergreist ein Hunger,
ein Lebenshunger. Es ist oft bloß einfach Hunger nach Naturgenuß,
aber auch dieser wird dann heftig, maßlos. Darnm müssen unsere
großen Städte Brutstellen geistiger Seuchen sein. Diese in Kontore,
Fabriken, Werkstätten, Schulhäuser, Amtshäuser, in vornehme oder
proletarische Mietskasernen zusammengedrängten Massen müssen
seelisch erkranken.

Es fehlt uns an Natur. Nicht nur sind wir zu sehr vom unmittelbaren

Verkehr mit dem, was wir gewöhnlich unter Natur verstehen,
getrennt, wir sind überhaupt zu weit vvm natürlichen, das heißt: vom
ursprünglichen, gesunden und einfachen Leben abgekommen und ins
Gekünstelte hineingeraten. So stehen wir wieder vor dem Ergebnis: es
fehlt uns an Naturkraft des Leibes und der Seele, darunbsind wir
genötigt, künstlichen Erfolg zu suchen. Und das ist so gekommen, weil
wir, zum Teil gestachelt durch unsere eigene Gier, zum Teil genötigt
durch Mächte, die stärker waren als wir, Raubbau getrieben haben
am Kostbarsten, was es gibt, am Unwiederbringlichsten, am Leben.
Nun fehlt es uns am Leben und wir erfahren die Wahrheit des
Wortes Jesu, das in genauer Uebersetzung lautet: „Was hülfe es
dem Menschen, so er die ganze Welt gewönne, litte aber Schaden an
seinem Leben? Und was kann der Mensch tun, daß er sein Leben
wieder löse?" -

Es fehlt uns vor allem an Geist. Das ist unsere allergrößte
Armut. Nicht in jedem Sinn fehlt es uns an Geist; vielmehr haben
wir in gewissem Sinn zu viel davon: zu viel an Reflexion, zu viel
an Bewußtheit, zu viel an alles zersetzendem Scharfsinn. Das gehört
auch zu unserem Mangel an Natur. Von diesem Geiste möchten
wir uns etwas weniger wünschen und dafür mehr Einfalt und Kraft.
Denn dieser Reichtum hilft dazu, uns arm zu machen. Dieser
Geist vertreibt das höhere Leben, das wir meinen, wenn wir von
Geist reden: Unmittelbarkeit, Reichtum und Tiefe der Seele. Auch
in Bezug auf das höchste geistige Leben hat sich jener Vorgang ab-



— 71 —

gespielt, den wir soeben geschildert: es ist ein Gottesreichtum und
Gotteswunder verloren worden, die vorher da waren. Wo ist jene
herrliche Fähigkeit hin, das Schwere des Lebens mit einem Lächeln
zu ertragen und es in Freude zu wandeln? Es mangelt uns auch
hier an tiefster Seelenkrast. Die Geister der Traurigkeit haben Macht
über unser Geschlecht und das Toben der Scheinfreunde soll nur das
Geständnis der Verzweiflung zudecken. Wo man aber das höhere
Leben holen will, das die Trauergeister vertreibe, geschieht es wieder
vielfach auf eine überspannte Weise, die auf die Länge das Gegenteil
des Gewollten wirkt. Ich denke dabei namentlich an jene
amerikanischen Methoden: Christliche Wissenschaft, Trine und Aehnliches,
die heute unter uns im Schwange sind. Ihren Wahrheitskern
verkenne ich im Uebrigen durchaus nicht. Sie wären aber nicht nötig,
wenn nicht die Wogen des Materialismus die alte Wunderquelle
verwüstet hätten. Das ist ja das Wesen des Materialismus, daß
er an Stelle der Tiefe, Freiheit und schöpferischen Herrlichkeit des
Lebens einen groben, öden Mechanismus setzt. Nicht jenen
Materialismus meine ich, der auch die Materie dem Geiste erobern will,
statt sie zu fliehen, sondern jenen, der den Geist vernichtet. — So
floh der Gottesreichtum, der einst aus allen Ritzen und Fugen des
Lebens quoll, dem Menschen auch mitten von Armut und Not nn
der Ewigkeit Anteil schaffend. Kein Wunder, daß wir tief arm wurden
und im Heißhunger nach den Träbern der Schweine begehrten. Der
Geist wurde matt. Er verlor jene stählerne Spannkraft und stolze
Selbstgenügsamkeit, die aus einer wurzelfesten sittlichen Weltanschauung
stammt. Jn Schwäche des Geistes waren wir bereit, nns jedem
Lügengeiste auszuliefern, wurden wir der Dämonen Spiel. Es fehlte
aus jenem höchsten Leben das auch ein unendliches Verlangen
stillen kann, weil es selbst aus dem Unendlichen quillt. Ts fehlte an
dem Leben. Damit sprechen wir das letzte und tiefste Wort aus :

Die Macht der Genußsucht über unser Geschlecht ist ein
Zeich en der G ottesfer ne, vielleicht ihr deutlich st es Zeichen!

Auf diese letzte Quelle des Uebels sind alle andern
zurückzuführen. Die Entartung der Arbeit, die Auflösung der menschlichen
Gemeinschaft, das Ueberwuchern des Egoismus und Mammonismus,
die Entfremdung von der Natur, das Versagen des geistigen und seelischen
Lebens — sie find nur verschiedene Aeußerungen der einen Krankheit

und verschiedene Erscheinungsformen der einen Not: des
Abfalls von Gott im tiefsten Sinn des Wortes. Von da aus ist das

ganze Leben verarmt und entwertet.
Das ist also das Ergebnis: Die Genußsucht unseres Geschlechtes

ist eine Folge des Verlustes an echtem Leben und echter Lebenslust. —
Ueberall zeigt sich die Krankheit, in allen Volkskreisen. Nicht nur die
industrielle Arbeiterschaft und der vom Handel, Industrie und Handwerk

lebende obere und untere Mittelstand sind davon ergriffen,
fondern auch das Bauerntum. Auch es ist von der verheerenden



— 72 —

Welle, die wir geschildert, überflutet worden. Viel hat es verloren
von seiner früheren Freudigkeit. Das ist auch ein Grund, der viel
beklagten Landflucht. Auch hier fließen die Quellen des Lebens nicht
mehr im altem Reichtum.

III.
Wie kann die Krankheit geheilt werden, beim Einzelnen wie bei

dem ganzen Geschlechte? Ich denke, daß wir die Antwort nun eigentlich
schon gegeben haben. Wenn unsere Diagnose richtig ist, dann haben
wir auch schon das Heilmittel erkannt. So schwer es sein mag, in
seinen Besitz zu kommen, so leicht ist zu sagen. Ivo es zu finden wäre.

Zunächst erkennen wir nun mit aller Klarheit, warum der
bisherige Kampf gegen dieses Uebel so wenig Erfolg gehabt hat. Daran
war wirklich in erster Linie der Umstand schuld, daß die
angewendete Methode falsch war. Sie war zu sehr bloß negativ,
bestand zu sehr bloß im Neinsagen. Man schalt auf die Genußsucht,
zeigte ihre verhängnisvollen Folgen und forderte zur Umkehr auf.
Das ist auch die Taktik des durchschnittlichen Christentums gewesen.
Es hat aber damit wenig ausgerichtet. Denn damit stieß man zwar
ans viel guten Willen, aber auch auf jenen merkwürdigen Widerstand,
den wir mehrfach geschildert haben. Wir sind jetzt imstande, das Rätsel,
das darin liegt, völlig zu verstehen. Der Widerstand stammt
aus dem Lebensdrang unserer Natur. Dieser läßt sich nun
einmal nicht dauernd unterdrücken. Zurückgedämmt bricht er aufs
Neue hervor, durch die Hemmung nur verstärkt. Dieser Lebensdrang
wirkt sich in der Genußsucht aus. Das ist freilich eine Verirrung,
ein Betrug, aber wie wird dieser aufgehoben? Offenbar nicht durch
Predigen und Schelten — Krankheiten werden ja nicht durch Predigen
und Schelten geheilt — fondern dadurch, daß an die Stelle der
falschen die wahre Stillung des Lebenshungers gesetzt
ivird. Es muß in der Taktik des Kampfes gegen die Genußsucht
das Nein durch das Ja verdrängt werden. Das ist das Ergebnis jeder
tieferen Erkenntnis der Menschennatur und der Geschichte des sittlichen
Strebens. Mangel wird aufgehoben durch Besitz. Die Genußsucht
entsteht aus dem Mangel an wahrem Leben; sie wird geheilt
dadurch, daß wir dieses Leben erlangen, und genau in dem
Maße als wir dies tun. Leben, mehr Leben und damit Freude,
mehr Freude — das ist das mächtige Ja, das uns helfen wird.

Es ist eine einfache Lösung und doch schließt sie eine Umkehr
unserer ganzen Kultur in sich. Es genügt nun, wenn wir das darin
enthaltene Programm andeuten.

Die Elemente des Lebens müssen in der Art erneuert werden,
daß der in ihnen verborgene Wunderbrunnen der Freude wieder zu
fließen beginnt und alles Leben gesund und reich macht. Zu diesen
Elementen gehört, wie wir gesehen haben, vor allem die Arbeit. Daher
fordern wir und ersehnen eine Wiedergeburt der Arbeit und eine



— 73 —

Wiedergeburt der ganzen Gesellschaft aus der Arbeit. Dazu gehurt
der Hauptsache nach etwa Folgendes:

Das Leben unserer Gefellschaft muß mehr als bisher
auf die Arbeit abgestellt werden, nicht in dem Sinne, daß unsere

Gesellschaftsordnung schließlich ein großes Zwangsarbeitshaus
darstellte, aber so, daß unser sittliches Denken wie unsere sozialen
Ordnungen immer mehr von dem Prinzip getragen und durchdrungen
werden, daß eine achtungswerte Existenz nnr auf einer wertvollen
Leistung für die Gemeinschaft ruhen könne. Dadurch wäre müßiger
Reichtum ausgeschlossen und damit, wie wir gesehen haben, ein äußerst
fruchtbarer Nährboden eitlen Genußledens beseitigt. Der Freudensegen
der Arbeit müßte damit in Kreise strömen, die seiner jetzt entbehren,
und dort eine große Gesundung von Leib nnd Seele schaffen. Damit
wäre eine gewisse Ausgleichung des Besitzes von selbst gegeben.
Wenn das arbeitslose Einkommen kein sittliches Recht hat, so muß
die Arbeit mehr zu ihrem Rechte kommen. Es muß am unteren
Ende der sozialen Stufenleiter jene Not und Entbehrung aufhören,
die ebenfalls, nur wieder auf ganz andere, entgegengesetzte Weise, ein
Nährboden unserer Krankheit wird. Auf diesen Ausgleich muß die
soziale Reform bedacht sein, im Interesse des menschlichen Glückes —
denn üppiger Reichtum und bittere Not bedrohen es gleicherweise mit
Zerstörung.

Wenn diese Veränderung geschehen soll, so muß allerdings mit
ihr eine andere Hand in Hand gehen, die mehr ins Innere führt:
das Prinzip, das unfer heutiges Arbeitsleben beherrscht,
muß geändert werden. An die Stelle des möglichst großen und
raschen Geldgewinns für den Einzelnen muß das Ziel treten, daß wir
dnrch unsere Arbeit einander dienen und helfen follen. Es muß, anders
ausgedrückt, der Geist der Gemeinschaft und Genossenschaft-
lichkeit den heutigen Geist der Feindschaft und des Kampfes der
Egoismen verdrängen. Das ist freilich ein hohes Ziel ; wir sind ihm
nvch fern genug. Und doch schreit unsere Not nach ihm und wir
streben ihm in Form mancher Bewegungen zu. Das Genossenschaftswesen

erorbert in mancherlei Gestalten immer mehr unser wirtschaftliches

Leben, und zwar oben und unten. Wir müffen einem Zustand
entgegen streben und tun es auch, wo jeder Arbeiter, sei er mehr
Führer oder mehr Geführter, mehr Regierender oder mehr Regierter,
fich doch als Glied einer Arbeitsgemeinschaft, als Bürger einer
Arbeitsdemokratie weiß, worin er prinzipiell jedem andern gleichgestellt
ist. auch wenn er tatsächlich eine kleine Rolle spielt. Dann kommt
von dieser Seite her Seele und Adel in die Arbeit. Jetzt ist es der
Fluch der Arbeit, daß zahllosen Arbeitenden, und zwar nicht nur den
Industriearbeitern, ihre Arbeit innerlich fremd ist, sie nichts angeht.
Darum können sie nicht Liebe und Treue und Stolz hineinlegen.
Hier muß eine große Aenderung vorgehen, eine Revolution in dem

ganzen Prinzip unseres Arbeits- und Erwerbslebens. Wir dürfen



— 74 —

dieses Ziel wohl mit dem höchsten Worte bezeichnen: an Stelle des
Mammons muß Gott darüber stehen und die Arbeit aus Götzendienst
Gottesdienst werden. Jn dem Maße, als dies geschieht, kommt Ruhe,
Freiheit und Freude wieder in sie. Die Menschen können wieder ihre
Seele hineinlegen und ihre Seele darin finden, ja Gott darin finden
und das Gottesreich.

Dazu muß sich eine dritte Veränderung gesellen: D i e A r b e it
muß soviel als möglich ihre schöpferische Art
zurückbekommen. Das geschieht allerdings auch schon durch die
soeben geschilderte Veränderung in der ganzen Auffassung von ihrem
Sinn und Wesen. Denn dadurch bekommt sie statt des äußeren —
des Gelderwerbs — einen inneren Zweck: nämlich eine Waffe im
Kampf gegen die gemeinsame Not und ein Ausdruck gegenseitigen
Dienens zu sein. Jn dem Maße aber, als dieser höhere Sinn der
Arbeit sich durchsetzte, müßte auch der Stecken des Treibers von ihr
ablassen: die Hast und Hetze; denn der Konkurrenzkampf in der
heutigen Gestalt müßte aufhören. Es käme mehr Ruhe in die Arbeit.
Das aber ist's, was wir dringend nötig haben. Wenn die Arbeit
schöpferisch sein soll, dann muß sie aus einer tiefen, stillen Verbindung
der Seele mit dem Werke hervorgehen. Sie muß in gewissem Sinne
Kunst sein. Die Seele muß Kraft in die Arbeit ergießen können,
wir müssen aus einem gewissen Ueberfluß heraus arbeiten, es mnß
uns Wonne sein, die Kraft in Gestalten eines Stoffes zu betätigen
und diesem damit den Stempel unseres Willens aufzudrücken. Dazn
gehört aber, daß wir mit schöpferischer Ruhe darüber walten können,
einer Ruhe, die zugleich tiesste Sammlung ist. Dann stellen alle
Geister des Lebens und der Freude sich ein. Sobald wir zn viel oder

zu hastig arbeiten müssen, verschwindet all dieser Segen. Wir haben
dann nicht mehr jenen Ueberfluß an Kraft, den wir in die Arbeit
könnten strömen lasten, wir arbeiten, weil wir müssen, wir quälen
uns ab, wir erschöpfen uns und öffnen damit allen Geistern der
Traurigkeit Tür und Tor; es fehlt uns im besten Fall jene Stille,
aus der mitten in Arbeitsmühe schon Sabbatfriede und Sabbatschönheit

aufstrahlt. Darum aber ist eine Entlastung und Beruhigung der
Arbeit einfach eine Lebensfrage für unser Geschlecht. Wir können ein
echtes und gesundes Leben nicht haben ohne eine in sich freudige
Arbeit.

Was aber das Mechanische der Arbeit betrifft, so können wir
freilich die Maschinentechnik und den Großbetrieb vorläufig nicht ändern.
Was die Zukunft bringen wird, wissen wir freilich nicht und es gibt
wohl auch hier noch eine Fülle von Möglichkeiten, die wir heute noch
kaum ahnen. Jedenfalls müssen wir jede Bemühung und Aussicht
begrüßen, mehr Kunst und Seele in die Arbeit zu bringen, dem süh-
lenden, schaffenden Menschen sein Recht gegenüber der Maschine
wiederzugewinnen; denn in dem Maße, als dies gelingt, wird die
Arbeit des Menschen Lust und Frieden. Inzwischen aber müssen wir



— 75 —

unser Augenmerk darauf richten, den Menschen nicht in der heutigen
mechanischen Arbeit untergehen zu lassen. Wir müssen ihm die freie
Zeit schaffen, deren er bedarf, um seelisch aufzuatmen. Das ist das
Recht der auf Verkürzung der Arbeitszeit und Schaffung eines freien
Sonntags (wozu für Viele der freie Samstagnachmittag gehört)
gerichteten Bestrebungen. Wir müssen für jeden Arbeiter eine derartige
Stellung im Arbeitsprozeß erstreben, daß die Maschine ihm ein Freund
wird, nicht ein Feind, weil sie nicht seine Arbeitskraft entwertet und
damit seine Existenz erschwert, sondern seine Gehilfin ist, die mit ihm
verbündet ist gegen die gemeinsame Not für das gemeinsame Wohlergehen.

Sobald der Mensch Herr der Maschine ist, wird sie selbst
ein Ausdruck seiner Schöpferkraft. Mühsal und Seufzen werden ja
immer mit der Arbeit verbunden sein, ohne sie wäre die Arbeit gar
nicht Arbeit; aber gerade aus Mühsal und Not der Arbeit, wenn
diese nur innerlich wahr und wertvoll ist, entspringt die lauterste und
gesündeste Lust des Lebens.

Diese Wiedergeburt der Arbeit ist allerdings, ich wiederhole es,
ein hohes Ziel; manchem mag es zu hoch erscheinen. Aber sie ist-
der sittliche Sinn der sozialen Bewegung. Ihre wichtigeren
Programmpunkte bedeuten Schritte auf dem Wege zu diesem Ziele hin.
Wir Alle sehnen uns darnach und sind daran beteiligt, auf welche
Seite wir uns auch im Einzelnen im politischen und sozialen Kampfe
stellen mögen. Es muß die alte Wunderquelle der Freude in der
Arbeit wieder aufgegraben werden. Denn sie ist noch da, sie ist nicht
verloren; sie kann neu gefaßt werden. Es muß dazu kommen, daß
auch von der modernen Arbeit Lieder aufsteigen und die Lieder der
Arbeit Freude werden. Auch das Bauernleben muß sich neu mit
Poesie und Daseinsanmut schmücken und auch es kann dies nur im
Zusammenhang mit tiefgreifenden sozialen Reformen, die dem Bauerntum

Erleichterung und Befreiung schaffen.
Vvn diesem Element des Lebens aus, das ivir Arbeit nennen,

muß das ganze Leben gesunden. Es muß mehr Lebensbehagen
und L e b e n s si ch e rh e i t in die Massen des

Volkes hinein. Die ungeheuer vermehrte Möglichkeit der
Erzeugung und Verteilung materieller Güter> die bis jetzt die furchtbaren
sozialen Unterschiede und den erbitterten sozialen Kampf geschaffen hat,
muß noch einmal zu mehr Reichtum und Lebensschönheit für alles
Volk werden. Der gewaltig gestiegene Reichtum der Nationen muß
wirklich zu einem Reichtum Vieler, in gewissem Sinne Aller werden.
Das System der Versicherungen, an dessen Ausbau wir arbeiten und
das einfach ein Ausdruck unserer sozialen und sittlichen Gemeinschaft
ist, wird zur Erhöhung der Lebenssicherheit wesentlich beitragen.

Durch diese neue Gestaltung der menschlichen Ordnungen wird
ein Gefühl der Gerechtigkeit und Güte in unser Zusammenleben
strömen, dieses wird die Bitterkeit auslöschen, die sich in unserer
Gesellschaft angehäuft hat und die allein schon genügt, um den Geist dcr



— 76 -
reinen Freude zu ersticken. Wir werden wieder Freude bekommen, am
Menschen und am menschlichen Zusammenleben. Dieses ist heute tief
verstört; die Dämonen gehen darin um. Verstört ist das Verhältnis
der Klassen zu einander, verstört Ehe und Familienleben, verstört
sogar die Freude am Kinde, diesem Paradies auf Erden bei den
Einen durch die Sorge des Luxus, bei den Andern durch die Angst
der Armut. Der Mensch ist dem Menschen entfremdet. Das kommt
daher, daß wir unpersönlichen Mächten, vor allem dem Gelde, die
Herrschaft über das Menschenwesen eingeräumt haben. Dieses
Element des Lebens: das Verhältnis von Mensch zu Mensch, muß
gesunden. Das ist ja auch ein treibendes Motiv der sozialen Bewegung.
Aber auf der andern Seite werden wir auch sozial nur in dem Maße
vorwärts kommen, als der Mensch Mensch und dem Menschen ein
Freund und Gehilfe wird, als Freiheit, Wahrheit und Adel des

Menschentums unter uns offenbar werden.
Damit sind wir über das Gebiet des Sozialen im engeren Sinne

des Wortes bereits hinausgekommen, tiefer ins allgemein Menschliche
hinein. Was wir nun noch zu unserem Thema zu sagen haben, wollen
wir wieder in zwei Stichworte zusammenfassen. Wir haben den

großen Mangel unserer heutigen Kultur dadurch zu kennzeichnen
versucht, daß wir sagten, es fehle uns sowohl an Natur als an Geist.
Wenn das richtig ist — und es wird sich nicht leicht bestreiten lassen

— dann wird die Umkehr der Kultur die wir fordern, sich in die zwei
Losungen fassen lassen: „Mehr Natnr!" und „Mehr Geist!"

Mehr Natur! Das ist zunächst ganz wörtlich zunehmen. Es
ist eine ganz große Frage für unser Geschlecht, wie wir dem hentigen
Menschen, besonders dem städtischen, wieder einen innigeren
Anschluß an das Leben der Natur verschaffen wollen. Wir können
diesen tiefen Lebensstrom nicht missen. Und zwar muß diese Gemeinschaft

mit der Natur ruhig und regelmäßig, nicht bloß sportmäßig
und gelegentlich sein.

Ich rechne aber zu diesem Mehr an Natur, das wir nötig haben,
auch eine bessere Gesundheit. Viele Dämonen der Traurigkeit,
die unser Leben zerstören, steigen aus den Zuständen der erschöpften
Nerven anf. Wer erfahren will, was für eine Lust schon der frischen
Kraft und Gesundheit des Leibes und der Seele (soweit diese damit
zusammenhängt) entspringt, der blicke wieder auf ein gesundes Kind
oder lese die Bauerngeschichten eines Rosegger oder Jeremias Gotthelf.

Wenn wir aber gesund werden wollen, müssen wir uns erholen.
Erholen können wir uns hinwieder nur, wenn wir aus unserer Wucherkultur

herauskommen. Wir haben es gezeigt: das Zuviel ist's, das
uns arm macht. Diesem Zuviel müssen wir entfliehen. Das ist heute
eine ganz dringende Aufgabe geworden. Wir müssen Abstinenz üben,
nicht nur vom Alkohol, sondern noch von sehr vielem Anderem, was
die heutige Welt uns an sogenannten Kulturgütern anbietet. Darin
besteht unsere tiefste Erholung und Gesundung. Jn diefer Abstinenz,



— 77 —

dieser Sammlung und Zurückgezogenheit gewinnen wir jenen inneren
Ueberschuß, der das Geheimnis der Lebenslust bildet.

Hier allein kann denn auch jene Genügsamkeit und
Zufriedenheit erwachsen, von der man im Kampfe gegen die Genußsucht

fo viel, aber so oft am falschen Orte, redet. Es ist falsch,
Genügsamkeit und Zufriedenheit denen zu predigen, die zunächst einmal
Gerechtigkeit und Hilfe nötig hätten, es ist falsch, sie in erster Linie
den sogenannten unteren Klassen zu predigen, während man den andern
gegenüber sehr duldsam ist. Die mit solcher Predigt Bedachten haben
ein Recht, sie höhnisch abzulehnen. Aber das Ideal der Genügsamkeit
und Zufriedenheit behält freilich sein Recht. Unser Ziel ist nicht eine
sybaritische Kultur, eine ständige Steigerung der Bedürfnisse, fondern
ein Zunehmen der Bedürfnislosigkeit und Einfachheit des Lebens. Aber
diese kann und darf nicht aus Mangel stammen, sondern aus Reichtum,
nicht aus dem Tode, fondern aus dem Leben, mit anderen Worten:
sie muß und wird erwachsen auf dem Boden eines sozial und sittlich,
äußerlich und innerlich gesunden Lebens; sie muß und wird entstammen
jener Fülle des Lebens, die sich überall da einstellt, wo das Leben
gesund ist. Da bedarf es nicht des Stoffes von außen her, es lebt
königlich aus sich selbst.

Aber gerade an dieser Stelle drängt sich uns die zweite Losung
auf: Mehr Geist! Denn hier erst wird sich uns des Lebens letzter
Hort und tiefster Reichtum osfenberen.

„Mehr Geist" — das heißt znnächst: Mehr Seele! Die Seele
ist der tiefe Wunderbrunnen, aus dem jene Märchenherrlichkeit des
Leben strömt, die wir am Kinde und kindlichen Menschen staunend
beobachten. Diesen halb verschütteten Brunnen müssen wir wieder
ausgraben, reinigen, pflegen mit neuer Lust. Hier schöpfen wir letztlich
Gesundheit und Leben. Wir sind denn auch heute in dieser Arbeit
begriffen. Wir erleben ein Erwachen der Seele. Die Wüste wird
wieder grün. Neues Leben bricht aus der Tiefe und damit neuer
Reichtum des Lebens, neue Lust, neue Kraft und Jugendherrlichkeit.
Im politischen und sozialen Leben, in Kunst und Wissenschaft, Philosophie
und Religion, Weltanschauung und Lebensführung, überall erleben wir
einen Rückgang des Materialismus und Mechanismus, eine Erholung
des Geistes, der Seele, eine Erneuerung aus der Tiefe her.

Aber fo wertvoll das alles ist und so sehr es zu einem neuen
Ausbau unseres Lebens gehört, so kann es doch nicht unser letztes
Wort sein. Den weiteren Fortschritt, den wir nötig haben (und der
stch mir ebenfalls mächtig Bahn zu schaffen scheint), möchte ich kurz
zu bezeichnen versuchen, indem ich sage: Von der Seele müssen wir
weiter zum Geiste! Das bloß seelische Leben ift nur die unterste
Stufe wirklichen Geisteslebens. Geist im Vollstnn des Wortes ist mehr
als Seele. Seelisches Leben allein kann nns freilich Reichtum
verschaffen und uns insofern von der Lebensleere befreien. Aber es kann
damit auch erst recht Stoff für die Genußsucht liefern. Es kann zu einem



— 78 —

Schwelgen in romantischen Gefühlen, zu einer rein ästhetischen
Lebensstimmung und Lebensgestaltung führen und so zu einem geistigen
Genußwesen werden oder wieder in Sinnlichkeit umschlagen. Dann
ivird, sei's auf feinere, sei's auf gröbere Weise, wieder das Leben
verzehrt, sodaß Leere, Armut, Tod das Ende sind.

Der Geist, der den Bann löst, unter dem wir stehen, muß
höherer Art sein. Er muß wirklich naturüberlegen, und damit
befreiend sein. Er muß, zum Unterschied von allem rein naturhaften
Wesen des Menschen, auch dem bloß seelischen, unbedingt und
unendlich sein.

Damit stoßen wir zum Schlüsse noch einmal auf den Pnnkt, wo
sich uns schon früher der tiefste Sinn unseres Problems erschlossen

hat. Jn dem dämonischen Widerstand, anf dem die negative Methode
im Kampf gegen die Genußsucht stieß, enthüllt sich uns der
Unendlichkeitsdrang in der Seele des Menschen. Der Mensch trägt das
Unendliche zugleich als Erbteil und als Verheißung in sich. Unendlich
ist auch sein Lebenshunger. Darum ist auch klar, daß nur ein
Unendliches imstande ist, ihn zu stillen.')

Dieses Unendliche aber gewinnt dcr Mensch, wenn er zum Geiste

gelangt, dem Geist Herrschaft über sich gewährt und zwar dem Geist
im höhern Sinne. Das ist aber der sittliche Geist, der Geist des
Guten. Er tritt an den Menschen heran mit herber Forderung: „Du
sollst!" Insofern ist er das Gegenteil alles weichen Genußwesens. Er
setzt an Stelle der ästhetischen Harmonie einen tiefen Zwiespalt, den

Zwiespalt zwischen Neigung und Pflicht, Sinnenlust und Seelenfrieden,
Natur und Geist. Er scheint nicht nur den Genuß, sondern auch die

Lebensfreude zu unterdrücken. Seine oberste Losung ist Selbstüberwindung,

und diese kann nicht ohne Entsagung geleistet werden. Das
Wort vvn der Pflicht mit seiner Nüchternheit und Härte verscheucht
die Geister des Spielens und fetzt an Stelle der goldenen Lebensfrciheit
ein Joch; ja, es scheint alle Lebensschönheit zn zerstören. Darnm sind

') Carlyle hat einmal diesen Unendlichkeitsdrang dcr Menschen drastisch
geschildert: „Der Menschen Unglück entspringt, wie ich mir die Sache vorstelle, aus
seiner Größe, es ist etwas Unendliches in ihm, da« er trotz aller seiner Schlauheit
nicht ganz unter dem Endlichen begraben kann, Oder werden sich sämtliche
Finanzminister und Möbelhändler und Konditoren des modernen Europa gemeinschaftlich
anheischig machen auch uur einen Stiefelputzer glücklich zumachen? Sie können
es nicht fertig bringen, oder doch nur ein paar Stunden lang; denn der Stiefelputzer
hat auch eine von einem Magen durchaus verschiedene Seele und würde, wenn man
es recht betrachtet, zu seiner dauernden Befriedigung und Sättigung nicht mehr und
nicht weniger als Gottes unendliches Weltall ganz allein für sich
selbst als sein Anteil beanspruchen, um darin ohne Ende vergnügt zu sein und jeden
Wunsch so schnell zu befriedigen, als er in ihm aufstiege. Man spreche nicht von
ganzen Ozeanen Champagner für den unendlichen Stiefelputzer ist das
alles wie nichts. Nicht sobald ist der Ozean gefüllt, so murrt er, daß der Wein
nicht besser sei. Man schenke ihm zur Probe ein halbes Universum, ein halb Allmacht,
und er wird stch mit dem Besitzer der andern Hälfte zu streiten anfangen und sich

für den miszhandeltsten aller Menschen erklären."



— 79 —

oie ästhetischen Geistes geneigt, es zu hasten. Es ist ihnen zn grau,
zu philisterhaft.

Und doch ist er die Befreiung vom Bann der Genußsucht. Es
ist dies gerade in seiner herben, ernsten, nüchternen Art. Es führt
aus dem Reich der Gebundenheit ins Reich der Freiheit.
Gerade dadurch, daß es bindet, macht es frei. Das ist die Paradoxic,
morin sich uns die tiefste Lebenswahrheit darstellt. Während die
Entfesselung des natürlichen Lebens den Menschen zum Sklaven macht,
erhebt ihn die Bindung durch das sittliche Gesetz zur Freiheit. Denn
während er in jener Entfesselung dem Endlichen und Bedingten verfiel,
so erschließt sich ihm — das ist das weitere Wunder — in dieser
Bindung die Welt des Unbedingten und Unendlichen. Nun hat er
das wirklich, was er in der Genußsucht bloß suchte. Nun hat er einen
unendlichen Reichtum berührt und zwar einen, worum er sich mit
niemanden zu streiten hat, sondern der jedem, so ihn will, ganz
gehört. Die Selbstüberwindung wird zur Selbsteroberung, die
Entsagung zum Reichtum. Damit strömt aber aus diesem Tode Leben,
aus diesem Ernst Freude. Das Geheimnis der Lebensfreude ift
entdeckt. Sie wird nicht gefunden, wo man in erster Linie sie selbst
sucht und um ihrer selbst willen, sie stellt sich aber ganz von selbst
ein, wo man sein Leben hingibt an die Pflicht, an das Werk. Es ist
ja das tiefste Lebensgesetz: man muß das Leben verlieren, um es zu
gewinnen. Wer sein Leben in diesen Grund gepflanzt hat, wer es
unter dem Ernst der sittlichen Forderung lebt, wer eine Arbeit hat
und mehr als eine Arbeit, ein Werk, dann kann es an Lebensreichtum

nie fehlen. Ihm leuchtet in die bescheidenste Arbeit die Unendlichkeit

hinein. Wer so weit gelangt ist, der ist vom Genußfieber
geheilt, der ist gesund im tiefsten und schönsten Sinne. Das ist das
enthüllte Geheimnis der Freiheit und Freude.

Was uns hilft, den Einzelnen in der Gemeinschaft, ist daher
eine Umkehr zu diesem Geiste; eine Abkehr vom Materialismus
und Egoismus, vom Glauben an das Geld und alle andere Aeußerlichkeit,
zum Glauben an den Geist, also eine sittliche Erneuerung unseres Geschlechtes.
Dieser Geist muß über uns kommen wie Höhenluft, vielleicht auch wie
ein Sturm, mit viel Not und Gefahr. Große Ziele, große Kämpfe, große
Leiden müssen diese Adlerkraft in unserer Brust aufwecken. Dann
gibt es wieder Leben, ein Leben, das nüchtern ist und doch schwungvoll,

einfach und doch tief, genügsam und doch so reich. Es scheint
mir aber, dieser Sturm habe schon zu wehen begonnen und auch
schon einige Wirkung getan. Gesegnet fei er! Gegrüßt sei er uns!

Und trotzdem ist dieses Wort „sittlicher Geist, sittliche Erneuerung"
noch nicht unser letztes. Wir müssen noch ein Anderes hinzufügen.
Gerade unser Versuch, zu den Wurzeln des Uebels, das wir bekämpfen
möchten, zu dringen, hat uns ja eine Tatsache in erster Linie vor
Augen gestellt: die Tatsache, daß wir Gebundene sind. Wie sollen
wir von dieser Gebundenheit loskommen? Wir haben ferner ge-



— 80 —

sehen, daß das „du sollst" die Seele doch auch aufzwingen und
verhärten kann. Der Freudendurst der Seele, er hat offenbar ein Recht;
er darf nicht einfach unterdrückt werden. Das Gute selbst, es muß
aus innerer Freudigkeit kommen, sonst bleibt es bloßes Gesetz und
gerade das Gesetz „reizt zur Sünde", erzeugt die Sehnsucht nach
ungezügelter Freiheit. Es ist eine wichtige Tatsache, daß überall da, wo
das moralische Gesetzeswesen in Blüte steht, wo die Sittlichkeit zu
einem sauren Frohndienst wird, als Gegensatz der Libertinismus,
die Zügellosigkeit, auftritt. Das Christentum hat, soweit es in diesen
Geist verfallen ist, oft geradezu der Sinnlichkeit und Ausschweifung
ihren Reiz gegeben und ist damit eine Hauptursache unseres Uebels
geworden.

Darum ist aber auch der Weg der tiefsten Hilfe deutlich und
darum lautet unser letztes Wort: Es muß ein Leben über uns
kommen, das uns von unserer Gebundenheit befreit, indem es der
Seele endgültig gibt, was sie begehrt: strengste Bindung in höchster
Freiheit, unendlichen Reichtum in der herbsten Entsagung, selige Freude
im tiefsten Ernst, mit einem Wort: volle Erlösung. Das ist die
höchste Form des Geistes, dessen wir bedürfen. Er ist nicht bloß
seelisches Leben, aber auch nicht bloß sittliche Anspannung, er ist beides:
Gabe und Aufgabe, Gnade und Gesetz, Entspannung und Spannung,
Friede und Kampf, Geist und Natur — nämlich erlöste Natur, wieder
gefundenes Paradies, freie Gotteskindlichkeit. Es ist der Geist, den
wir heiligen Geist nennen können. Es ist der Geist, der in Jesus
erschienen ist. Sein eigentliches Wesen ist, daß er erlöst. Von
seiner Wirkung, seiner Ausbreitung hoffen wir alles. Auch in unserem
Kampf werden wir in diesem Zeichen siegen.

So kommen wir zu dem Schluß: Von der Krankheit der
Genußsucht, die gleichsam eine notwendige Folge unserer ganzen heutigen
Kultur ist, so kann die Heilung nur erfolgen durch eine völlige Umkehr

dieser Kultur. Wenn aber das tiefste Wort für jene Verderbnis
Abfall von Gott heißt, so heißt das tiefste Wort der Umkehr:
Rückkehr zu Gott. Wie wir dies meinen, haben alle unsere
Ausführungen zeigen müssen. Wie durch jenen Abfall alles Leben entartete
so wird durch diese Rückkehr alles Leben genesen; sie schließt ein
einen neuen Sinn der Arbeit, eine neue Gemeinschaft, mehr Natur und
mehr Geist, überhaupt Leben, reines, volles Leben und damit Freude,
reine, volle Freude.

Unser Suchen nach den Wurzeln des großen Uebels hat uns
in alle Höhen und Tiefen geführt. So mußte es wohl sein; darum
haben wir bisher ja die Wurzeln des Uebels nicht gefunden, weil wir
sie zn sehr an der Oberfläche suchten. Nun müssen wir, glaube ich,
Alle deutlich sehen, daß die Genußsucht eine notwendige Folge der
Verkehrtheit unserer Kultur ist und die Heilung darin besteht, daß
diese von außen und innen her völlig verändert wird.



— 81 —

Aber was können wir hiefür tun? Ich antworte: Wir wollen
hiefür tun, was bisher, wollen es aber tun im rechten Geiste und
unter großen, wahren Gesichtspunkten. Wir wollen daran arbeiten,
reine und edle Freude und Bildung in das Volksleben zu leiten.')
Jedes Stück echtes Leben verdrängt ein Stück des falschen. Wir wollen
kämpfen gegen alle Truggeister und Schmutzgeister, freilich nicht
mit der negativen Taktik allein, sondern vor allem so, daß wir das
Gute an die Stelle des Bösen setzen und dieses so überwinden. Wir
wollen aber bei all dieser treuen Kleinarbeit immer das Große im
Auge behalten, das uns not tut: die Erneuerung unserer Welt aus
dem wahren Leben heraus. Dieses können wir freilich nicht direkt
schaffen, aber wir können es ersehnen, erflehen, können uns ihm weit
öffnen und zur Verfügung stellen. Wenn Viele, Viele seiner auf diefe
Weise harren, dann wird es kommen und wir werden eine große
Erlösung erleben. Wir haben freilich ein trübes Bild der Gegenwart
gezeichnet, aber es war nicht unsere Meinung, eine Klage über das
Schlechterwerden der Welt anzustimmen, etwa unter der Voraussetzung,

daß mir uns in die Vergangenheit zurücksehnen sollten und
daß diese in jeder Beziehung besser gewesen fei. Nein, nicht im
Rückwärts, sondern im Vorwärts liegt auch hier unsere Hilfe. Die große
Umwälzung der Dinge, die unsere Not erzeugt hat, enthält auch eine
große Verheißung und wenn wir die Not einmal recht erkannt haben,
ist uns anch die Hilfe nahe. L, Ragaz.

M Programm Mr Sen Kamps gegen Sie
Prostitution.

IRer Kampf gegen das greulichste der Uebel, die unsere Menschenwelt
» verwüsten, die Prostitution, fängt langsam an. Denn was bisher

in diefer Sache geschehen ist: die staatliche Kasernierung und
Reglementierung der gewerblichen Unzucht, kann man doch wahrlich
nicht einen Kampf dagegen nennen. Die Abolitionsbewegung, die sich

gegen diese Kasernierung und Reglementierung wendet, ist bloß eine
Vorbereitung zum Kampfe. Denn sie geht dem Uebel nicht an die
Wurzel. Ebenso gilt dies von der Arbeit der Vereine und Anstalten,
die die Opfer der Unzucht versorgen oder retten wollen. Die auf die
Beseitignng des Uebels selbst gerichtete Bewegung ist erst in den
Anfängen. Sie muß sich klären, vertiefen, muß an Kraft und
Ausdehnung gewaltig gewinnen. Der Kampf wird ähnlich verlaufen müffen

') Ich denke z, B. an die Bestrebungen des Heimat- und Naturschutzes, den
Kampf gegen den Alkoholismus u. a.


	Der Kampf gegen die Genussucht [i.e. Genusssucht]

