
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 1

Vorwort: Zum Jahresanfang

Autor: Stückelberger, L.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


/V,5,

M
W

?um ZMesansang.
!^Uem Weihnachtsfest folgt das Neujahr auf dem Fuß und verbindet
» ilnd verschmelzt sich in der landläufigen Vorstellung mit jenem

zu einer zusammenhängenden Festzeit. Aber was da als scheinbar

unzertrennliches Doppelgestirn vor uns aufleuchtet, das offenbart
sich bei genauerem Betrachten als zwei himmelweit verschiedene Welten.
An Weihnachten wird doch unsere ganze Aufmerksamkeit auf Christus,
das Licht der Welt, hingelenkt und wir alle rücken mehr oder wenige
in den Bereich dieses Lichtes. Jesus ist der glanzvolle Mittelpunkt,
der Wendepunkt der Zeiten und in ihm kommt das Göttliche, das
Ewige zur alles beherrschenden Geltung.

Ein paar Tage vergehen — und, siehe da, ein merkwürdiger
Scenenwcchsel hat sich vollzogen: Das Ewige ist wie ausgelöscht und
mit einer Aufdringlichkeit ohne Gleichen tragen wir uns gegenseitig
unsere persönlichen, recht menschlichen Wünsche vor, wir blicken auf
unser kleines Leben, erinnern uns der eigenen Vergangenheit und
Vergänglichkeit, kurz — der Mensch selbst steht im Mittelpunkt der
Betrachtung.

Das ist ja fehr begreiflich und doch bedenklich, wenn wir fo im
Handumdrehen von der Höhe göttlicher Betrachtung mit dem Weitblick

für das Heil aller Menschen unvermerkt hinübergleiten in die
menschliche Betrachtungsweise mit all der Kurzsichtigkeit und
Engherzigkeit selbstischer Gefühle. Es kann doch im Grunde nur das eine
oder das andere bestehen: Entweder sind wir im eigenen Wesen
befangen und dann war Weihnachten trotz all der erhabenen Worte vom
Weltheiland nnr eine private Angelegenheit oder wir haben etwas
geahnt vvn der universalen Bedeutung Jesu, dann müssen wir lernen,
auch das Eigene, Alltägliche und Persönliche derselben unterzuordnen
und von jenem göttlichen Gesichtswinkel aus zu betrachten.

Aber ich glaube, das letztere will uns auch als Christen nicht
immer gelingen, wir haben es vielleicht noch nicht einmal ernstlich
versucht, von Gott aus unser Dasein aufzufassen, und darum geraten
wir mit unserm Glauben in endlose, heillose Widersprüche. Wir reden



— 2 —

gern von Gottes Segen, wenn es uns gut geht, aber sobald wir in
Schwierigkeiten und Nöte geraten, dann reden wir plötzlich von den
unerforschlichen Wegen Gottes. Wir Huben das eigene Wohl zum
Maßstab des Göttlichen gemacht und nennen dieses darum unerforschlich,
wo es eigentlich ziemlich klar liegt, daß wir gerade durch die erfahrene
Trübsal in's Reich Gottes eingehen follten, oder wenigstens demselben
näher kommen könnten. Jn einem andern Fall betonen wir den
Ratschluß Gottes und sagen: es hat Gott gefallen, wo es sich um
ein gottmidriges Uebel handelt; wir machen Gott für Zustände
verantwortlich, die er nie und nimmer gewollt hat wie jene Frau, die
seufzte: ach, wenn es doch Gottes Wille wäre, daß mein Mann auf
einen bessern Weg kommt!

Statt unser Leben mit Gottes Augen anzusehen, schieben wir
Gott mit der „Unerforschlichkeit" von uns fort in's Unbekannte hinaus
und machen ihn schließlich zu unserm Feind.

Es gibt ja gewiß Vieles in der Welt was wir mit dem Dichter
des 73. Psalmes nicht begreifen können. Aber warum nun Gott
immer mit dem Unbegreiflichen zusammenstellen und ihn gleichsam
dorthin plazieren, während er uns in Jesus nahe kommen und offenbar

werden wollte, so daß wir eben nicht mehr im Finstern wandeln,
sondern das Licht des Lebens haben? Und wir können Klarheit
bekommen, wenn wir nur den Rat Jesu befolgen und endlich einmal
uns selbst vergessen oder, wie er sagt, verlieren ivürden, indem wir nicht
immer nur das Einzelleben, sondern den grvßen Zusammenhang des
Reiches Gottes in's Auge fassen und einmal wirklich vor allem trachten
nach dem Gottesreich und seiner Gerechtigkeit. Wir leben doch nicht
einfach in einem Chaos der Naturmächte und ihrem rätselhaften,
zwecklosen Ineinandergreifen, sondern in einer großartigen Schöpfung,
der ein heiliger Wille zu Grunde liegt, fo daß wir mit Zuversicht
beten können: Dein Wille geschehe auf Erden ivie im Himmel.

Wenn wir diese göttlichen Ziele, wie sie uns in Christus
aufgegangen sind, außer Acht lassen, dann verstehen wir freilich vieles
nicht und unser Christentum schrumpft zu der Alltagsweisheit eines

Philisters zusammen, der noch so ein bischen Moral und Religion
behält, um bis an sein Ende sein Leben ungestört fristen zn können.
Von da ist nur noch ein kleiner Schritt zur völligen Gleichgültigkeit,
zur religiösen Indifferenz sowohl im Erkennen wie im Handeln. So
rächt sich die Preisgabe der tiefsten Wahrheit des Christentums durch
seinen vollständigen Ruin.

Der gewöhnliche Soldat hat ja oft allerdings auch keine rechte
Vorstellung von dem, was im Feldherrnzelt geplant wird, aber er muß doch
das Zutrauen haben, daß nach bestimmtem Plan gehandelt wird, sonst ist es

bald aus mit seiner Schlagfertigkeit. Gerade so wichtig ist es für
uns, daß wir, wenn auch nicht immer klare Einsicht, so doch volles
Vertrauen haben, daß Gott auch in unserer Zeit seine ganz bestimmten
Pläne hat und daß die gesamte Menschheit von den göttlichen Ab-



sichten umspannt und getragen wird. Das, und nicht in erster Linie
Charakter und Temperament, hat seiner Zeit dem Apostel Paulus die

vorwärtsstürmende, durchschlagende Kraft verliehen.
Aber gerade sein Leben zeigt uns, wie aus diesem Festhalten

des göttlichen Standortes sich auch die alltäglichen Angelegenheiten,
die Stellung und Aufgabe des Einzelnen im Kleinen wie von selbst

ergeben ohne Zwang und Methode. Er hat selbst auf dem kleinen

Spielraum, der ihm in Rom an der Seite eines Kriegsknechtes
geblieben ist, eine überwältigende Energie bewiesen, so daß „feine Bande
zu einer Kundgebung Christi im ganzen Richthaus gedient haben."
Das ist unsere ganze Aufgabe, daß wir auf dem kleinen Punkt, auf
den wir gestellt stud, eine solche starke Energie des göttlichen Geistes
beweisen, die sich durch keine Hemmungen und Widerwärtigkeiten irre
machen läßt, weil sie herausfließt aus dem unbedingten Willen Gottes.

Da kann auch die Liebe nicht mehr nur Laune oder Gutmütigkeit
sein, nicht mehr zum bloßen Spiel oder Rnhepolster dienen, sondern

da wird sie zu einer mächtigen Waffe, die wir mutig führen gegen
alles Widergöttliche.

Und sind es dann auch oft nur geringfügige Gelegenheiten, wo
diese Kraft einsetzen kann, so wirkt sie doch Großes, weil sie im
Zusammenhang mit den Gedanken Gottes steht. Der Unterschied zwischen
klein und groß, göttlich und menschlich hört da auf, weil der Mensch
nicht mehr etwas Besonderes für sich sein nnd haben will, sondern
im göttlichen Wollen aufgegangen ist, weil nicht die egoistisch-menschliche

Neujahrsstimmung, sondern die universale Weihnachtstatsache
das neue Jahr und das künftige Leben beherrscht.

L. Stückelberger.

«eliglös und sozial.
IRie Art und Weise, wie die von den Neuen Wegen vertretene

I Geistesrichtung das Religiöse und das Soziale verbindet, steht
seit längerer Zeit, und gerade auch neuerdings wieder, im

Mittelpunkt lebhafter Erörterungen. Sie ist anch von vielen und zum
Teil sehr zähen Mißverständnisten umgeben. Darum mag es am
Platze sein, daß wir zum Beginn eines neuen Arbeitsjahres wieder
einmal ausdrücklich von diesem Angelpunkt unseres Wollens reden.
Es wird sich dabei freilich nicht vermeiden lassen, daß Einiges noch
einmal gesagt wird, was wir schon oft gesagt haben. Dies scheint
aber notwendig zu sein, wenn man verstanden werden will, und das
Bekannte kann überdies in einem größeren Zusammenhang ein neues
Gesicht bekommen. Es sei sodann noch betont, was sich eigentlich
von selbst versteht, daß die folgenden Ausführungen zunächst bloß ein,
persönliches Bekenntnis des Verfassers find und keinerlei weitere
Geltung beanspruchen. Er ist dabei allerdings gewiß, daß er im


	Zum Jahresanfang

