
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 8 (1914)

Heft: 1

Artikel: Religiös und sozial

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sichten umspannt und getragen wird. Das, und nicht in erster Linie
Charakter und Temperament, hat seiner Zeit dem Apostel Paulus die

vorwärtsstürmende, durchschlagende Kraft verliehen.
Aber gerade sein Leben zeigt uns, wie aus diesem Festhalten

des göttlichen Standortes sich auch die alltäglichen Angelegenheiten,
die Stellung und Aufgabe des Einzelnen im Kleinen wie von selbst

ergeben ohne Zwang und Methode. Er hat selbst auf dem kleinen

Spielraum, der ihm in Rom an der Seite eines Kriegsknechtes
geblieben ist, eine überwältigende Energie bewiesen, so daß „feine Bande
zu einer Kundgebung Christi im ganzen Richthaus gedient haben."
Das ist unsere ganze Aufgabe, daß wir auf dem kleinen Punkt, auf
den wir gestellt stud, eine solche starke Energie des göttlichen Geistes
beweisen, die sich durch keine Hemmungen und Widerwärtigkeiten irre
machen läßt, weil sie herausfließt aus dem unbedingten Willen Gottes.

Da kann auch die Liebe nicht mehr nur Laune oder Gutmütigkeit
sein, nicht mehr zum bloßen Spiel oder Rnhepolster dienen, sondern

da wird sie zu einer mächtigen Waffe, die wir mutig führen gegen
alles Widergöttliche.

Und sind es dann auch oft nur geringfügige Gelegenheiten, wo
diese Kraft einsetzen kann, so wirkt sie doch Großes, weil sie im
Zusammenhang mit den Gedanken Gottes steht. Der Unterschied zwischen
klein und groß, göttlich und menschlich hört da auf, weil der Mensch
nicht mehr etwas Besonderes für sich sein nnd haben will, sondern
im göttlichen Wollen aufgegangen ist, weil nicht die egoistisch-menschliche

Neujahrsstimmung, sondern die universale Weihnachtstatsache
das neue Jahr und das künftige Leben beherrscht.

L. Stückelberger.

«eliglös und sozial.
IRie Art und Weise, wie die von den Neuen Wegen vertretene

I Geistesrichtung das Religiöse und das Soziale verbindet, steht
seit längerer Zeit, und gerade auch neuerdings wieder, im

Mittelpunkt lebhafter Erörterungen. Sie ist anch von vielen und zum
Teil sehr zähen Mißverständnisten umgeben. Darum mag es am
Platze sein, daß wir zum Beginn eines neuen Arbeitsjahres wieder
einmal ausdrücklich von diesem Angelpunkt unseres Wollens reden.
Es wird sich dabei freilich nicht vermeiden lassen, daß Einiges noch
einmal gesagt wird, was wir schon oft gesagt haben. Dies scheint
aber notwendig zu sein, wenn man verstanden werden will, und das
Bekannte kann überdies in einem größeren Zusammenhang ein neues
Gesicht bekommen. Es sei sodann noch betont, was sich eigentlich
von selbst versteht, daß die folgenden Ausführungen zunächst bloß ein,
persönliches Bekenntnis des Verfassers find und keinerlei weitere
Geltung beanspruchen. Er ist dabei allerdings gewiß, daß er im



— 4 —

großen und ganzen die Gedanken und Erlebnisse der großen Mehrheit-
derer ausspricht, die heute von der durch die Verbindung von
Religiös und Sozial bezeichneten Bewegung der Christenheit erfaßt sind^

Die Wortverbindung „Religiös-sozial" ist allerdings durch bloßen
Zufall entstanden und an sich bedeutungslos. Es handelte sich darum,
Zusammenkünfte anzuzeigen, an denen auf religiösem Boden nnd von
religiösen Voraussetzungen aus das soziale Problem verhandelt werden
sollte. Man mußte dafür einen kurzen Namen haben. „Christlichsozial"

oder „Evangelisch-sozial" paßten nicht, weil diese Ausdrücke
schon bestehende Bestrebungen bezeichneten, mit denen man nicht
verwechselt werden wollte. So wählte man einen möglichst farblosen
Namen: „Religiös-sozial". Ist er nicht unglücklich gewählt? Bedeutet
das „religiös" nicht im Vergleich zu „christlich" oder „evangelisch"
eine allgemeine, verblaßte, zerfließende Art von Frömmigkeit, also
etwas völlig anderes, als was gemeint war? Wollen nicht gerade
unter uns Manche von dem, was man so „Religion" und „religiös"
nennt, nichts wissen? Ist es also nicht, wie schon angedeutet wurde,
ein Ausdruck, der eigentlich über Sinn und Art der Sache, die es
bezeichnen soll, nichts Bestimmtes sagt? Wäre ein inhaltsvolleres, das
Eigentliche, Tiefere der Bewegung ausdrückendes Wort nicht ein Vorzug?
Oder sollte es vielleicht umgekehrt so sein, daß gerade ein so allgemeiner
und blasser Ausdruck, weil er so wenig sagt, auch am wenigsten
bindet, am wenigsten Mißverständnis erregt? Wie dem auch sei,

jedenfalls kann die Verbindung von Religiös und Sozial das Ziel
unserer Arbeit und den Sinn der großen Bewegung, die heute durch
die Christenheit geht, trefflich ausdrücken.

Welcher Art ist diese Verbindung? Sie ist scheinbar verwickelt,
aber im Grunde doch höchst einfach. Wir wollen sie nicht so darstellen,
wie sie sich rein begrifflich, in einem wohlgeordneten System, ausnimmt,
sondern fo, wie sie in lebendigen Menschenherzen zustande kommt.

1.

Da ist denn an die Spitze deutlich und unmißverständlich die
Tatsache zu stellen: daß wir vom Religiösen her zum
Sozialen kommen. Es ist das für uns so selbstverständlich, daß eK

uns schwer fällt, es auszusprechen, abgesehen davon, daß es
überhaupt bedenklich ist, wenn man seine innersten Beweggründe ans Licht
rücken soll. Aber es gehört vielleicht auch dies gelegentlich zu den

Opfern, die man bringen muß. So sei denn über diesen Pnnkt,
soweit dies an uns liegt, ein für allemal Klarheit geschafft.

Wir sind von der Religion ausgegangen. Viele von uns haben
ein langes, gleichsam rein religiöses Stadium durchgemacht. Das soll
nicht heißen, daß das Soziale ihnen einst gleichgültig gewesen sei. Der
Schreiber dieser Zeilen wenigstens ist Sozialist gewesen, seit er
selbständig denken kann, lange bevor es so etwas wie eine „religiössoziale

Bewegung" gab. So ist es gewiß auch manchen Andern gc-



Zangen. Aber das Soziale ging damals gleichsam neben dem
Religiösen her. Es bildete nicht eine Lebenseinheit mit ihm; es stand
darum auch nicht im Zentrum unseres geistigen Lebens. Hier stand
vielmehr das, was ich das rein Religiöse genannt habe. Uns bewegte
die Frage nach Gott; wir kämpften den Kampf um Gott, der immer
auch ein Kampf mit Gott ist. Wir rangen mit den Rätseln des
individuellen Lebens, mit denen des eigenen Lebens, aber nicht nur
mit ihnen: vielmehr waren diese uns wichtig und bedeutsam nur
insofern sie mit Gott in Beziehung standen und insofern mit ihrer
Lösung auch die Rätsel, die die andern Leidenden und Ringenden
drücken, inbegriffen waren. Wir haben also all das reichlich kennen
gelernt und durchgemacht, was man uns heute als ein uns
Unbekanntes, von uns Uebersehenes entgegenhält: wir kennen den religiösen
Individualismus, das Geheimnis des innern Leben, die Einsamkeit der
Seele mit ihrem Gott. Wir haben uns heiße Mühe gegeben,
Gotteserkenntnis, Gottesverständnis zu erwerben, wohl wissend, daß dies
das Eine fei, was not tue; wir haben Jesus gesucht mit sehnendem
Herzen und unermüdlicher Begier. Auch mit den sogenannten
Weltanschauungsfragen haben wir uns redlich abgemüht; wir haben ein
großes Teil uuserer Leidenschaft und besten Lebenskraft daran gesetzt,

uns klar zu werden über das Verhältnis unseres Gottes- und Christusglaubens

zu den Behauptungen der heutigen Wissenschaft, überhaupt zu
dem, was man das heutige Weltbild nennt, wie zu den altbekannten
schwierigen Tatsachen dieses Weltwesens. Wir haben die Entwicklungslehre,

die historische Kritik, die neuen geistigen Bewegungen miterlebt,
mitgemacht, durchgearbeitet; wir haben es uns in alledem sauer werden
lassen, gewiß saurer als Viele von denen, die uns heute vorwerfen, daß
wir diese Dinge vernachlässigten; wir haben uns nichts geschenkt. Auch
arbeiten wir darin immer noch fort mit redlicher Mühe.

Aber eine Wendung ist bei uns freilich doch erfolgt. Es kam
ein Tag wo diese Kämpfe und Mühen das Ziel erreichten, worauf
das heiße Sehnen der Seele gerichtet war; es kam ein Tag — Gott
sei gedankt dafür! — wo uns Gottes Wirklichkeit gewiß war,
wo sie uns ebenso gewiß, ja manchmal noch gewisser war, als unser
eigenes Dasein, wo unser Glaube an sein Walten über uns und seine
Liebe zu uns auf Felsengrund gelangte, wo Jesus uns die Wahrheit
war und unsere ewige Bestimmung mit sieghafter Gewalt und
unerschütterlicher Sicherheit vor unserer Seele stand. Es war ein großer
Tag, der erste mächtige Markstein in nnserer Lebensentwicklung.

Wie nun? Konnten wir hier nicht zur Ruhe kommen? — Wir
kamen zur Ruhe, zu einer Ruhe im Innersten — die doch zugleich
Unruhe war! Denn gerade was uns Rnhe gab, die erfahrene
Wirklichkeit Gottes, trieb uns zugleich weiter. Es war etwas darin
gesetzt, was sich entwickeln mußte. Wie verhielt sich zu dieser
Wirklichkeit Gottes die Gesamtwirklichkeit? Zeugte diese

von ihm? War sie erfüllt von ihm? Er war die Allmacht, die All-



— 6 —

Weisheit, die Liebe — trat er uns so aus der Welt, seiner Welt,,
entgegen? Wir suchten ihn in dieser Welt, suchten ihn mit dem
heißesten Durst der Seele. Aus unserem Glauben und unserer Liebe
wurde ganz von selbst Hoffnung. Es kann nicht anders sein: Gott,
als wirklich erlebt, wird sofort Hoffnung. Der Gott, den wir erlebten,
mußte ein Gott der ganzen Welt sein. Die Welt mußte ihm
gehören, die ganze Wirklichkeit seine Ehre widerspiegeln. Aber diese Hoffnung

war uns lange nur wie die Knospen im Vorfrühling sind. Sie
sind da, find eine Verheißung, aber sie wagen sich vor Schnee und
Frost nicht heraus. Höchstens bricht da und dort ein schüchternes
Blümlein auf und da und dort ein grünes Blättchen. So erlebten
wir da und dort ein trostreiches Zeichen, daß Gott lebe und am
Werke sei; aber im großen und ganzen stießen wir auf eine starre
Wirklichkeit, an der Gottes Welt ihre Grenze fand. Gott, der lebendige
und heilige Gott der Propheten und Vater Jesu Christi, war uns
eine ganze Welt von Verheißungen und Forderungen, aber wir hegten
diese Welt fast mehr als einen Traum, denn als eine frohe, starke
Gewißheit. Die Ewigkeitsgewißheit gab uns keinen Ersatz für die

Dürftigkeit des Standes der Sache Gottes auf Erden.
Das war unsere tiefe Unruhe. Die Wirklichkeit Gottes auf der

einen und eine ungöttliche Welt auf der andern Seite. Ich schildere
damit den Kampf, den mehr oder weniger Alle gekämpft, die in unserm
Geschlecht Gott mit Ernst gesucht haben. Und nun bestand die weitere
Entwicklung und das weitere große Erleben darin, daß auch dieser
Kampf mit Sieg gekrönt wurde. Die Hoffnung wurde stärker und stärker.
Eine Welle des Lichtes nach der andern brach hervor, ein Stück nach
dem anderen von dieser harten, scheinbar Gottes Herrschaft unzugänglichen

Wirklichkeit tauchte gleichsam auf vor einem drängenden Leben aus
der Tiefe her; ein gewaltiges Werde ging durch die Welt; Möglichkeiten
zeigten sich, die mmn vorher kaum zu ahneu wagte; ein Frühling
blühte auf, ein Gottesfrühling voll unerhörter Verheißung; es stieg
aus dieser unwirtlichen, der Forderung und Verheißung spottenden
Welt eine andere Welt empor, eine neue Welt, eine Verwirklichung
der großen Gottesgedanken. Mit steigender Klarheit und steigender
Gewißheit, von Erleben zu Erleben, von Schauen zu Schauen
schreitend, nicht ohne lange Wanderung durch die Wüste, nicht ohne
ein bitteres Sterben vieles Alten und Liebgewordenen, gewannen wir
die selige Erkenntnis: „Es ist doch möglich, ja es ist eine sichere
Sache, daß Gott Wirklichkeit wird auf Erden, im Gottesreich auf
Erden!" Mit steigender Klarheit und steigender Gewißheit erkannten
wir, daß Gott ein lebendiger Gott ist nnd sein Werk eine
fortschreitende Schöpfung, und unsere Seligkeit war, daß das Reich Gottes
aus einem leeren Wort uns die Sonne des Lebens, der Mittelpunkt
alles religiösen Denkens, der Schlüssel zum Verständnis Gottes und
der Welt, die Enthüllung des einfachen und herrlichen Sinnes der
Erscheinung Christi wurde.



— 7 —

Jn diese Entwicklung hinein füllt unser Zusammentreffen mit dem

Sozialismus, ich meine: dasjenige Zusammentreffen, das nun
entscheidend wichtig wurde. Als wir religiös so weit gekommen waren,
ging uns auf einmal der tiefere Sinn des Sozialismus auf. Jetzt erst
kamen wir in die volle Flut hinein; jetzt erst wurde der Sozialismus
für uns zum Enthusiasmus, zur Leidenschaft und zum Glück, jetzt erst,
rückte er ins Zentrum unseres Wesens. Auch das war ein Erlebnis.
Es sah sür Viele von uns einer religiösen Bekehrung ähnlich. Eine
neue Welt tat sich auf und ein neuer Weg. Das Größte, was uns
der Sozialismus leistete, war, daß er uns Geburtshelfer für jene religiöse
Hoffnungsfülle wurde, die in uns allmählich herangewachsen war. Nun
erst brach jene Hoffnung in voller Siegesfreudigkeit hervor. Nun war
ein gangbarer Weg gezeigt für die Verwirklichung der Verheißung und
Forderung des Gottesreiches. Die stärkste Bewegung der heutigen
Menschheit, die eine der größten aller geschichtlichen Bewegungen
überhaupt ist, kam unserer Sehnsucht entgegen. Wir erkannten im
Sozialismus ein wunderbares Auftauchen der alten Gottesreichsgedanken.
Wir betrachteten ihn im Lichte unserer religiösen Hoffnung. Darum
hielten wir uns nicht bloß an das, was er selbst sagte, nicht an die

sozialen und sozialistischen Programme, wir ließen uns auch nicht irre
machen durch all die menschliche Trübung, die dem Sozialismus anhing,
nicht durch seinen sog. Atheismus und Materialismus, nicht durch seine
von uns für falsch betrachteten philosophischen Theorien — wir schauten
durch all dies hindurch auf die Wahrheit, die sich daraus in wilden
Geburtswehen emporringe, auf das göttliche Mahnen und Schaffen,
das darin walte. Nicht der Sozialismus also wars im letzten Grunde,
was uns mitnahm, sondern der große Gott, der uns gerade auch im
Sozialismus deutlich geworden war. Und wenn alle vorhandenen
sozialistischen Programme falsch wären und alle sozialistischen Parteien
zusammenbrächen, wir würden nun, nachdem wir diese Wahrheit einmal
geschaut haben, trotzdem und erst recht im Namen Gottes und Jesu
Christ den Sozialismus verkündigen.

So sind wir vom Religiösen zum Sozialen gekommen; so hat
das Religiöse uns das Soziale und das Soziale dann freilich auch das
Religiöse ausgeschlossen; so flössen Religion und Sozialismus in Eins
zusammen. Nun sieht man doch wohl deutlich, daß nichts verkehrter
ist, als wenn man uns immer wieder — oft mit Ueberzeugung, oft
auch ohne sie — vorwirft, daß wir das Religiöse im Sozialen
aufgehen ließen. Man kann mit viel mehr Recht sagen, daß wir das
Soziale im Religiösen aufgehen ließen. Es handelt fich ja nm
die Eroberung eines nenen Stückes Wirklichkeit für Gott.
Nicht wird also das Gebiet der Religion auf das soziale Leben
eingeschränkt, sondern umgekehrt das Gebiet der Religion ausgedehnt.
Damit aber gehen wir den Weg, den das Gottesreich bisher stets
gegangen ist. Denn der bisherige Fortschritt des Gottesreiches auf
Erden besteht gerade darin, daß immer wieder neue Gebiete in den



Bereich seiner Erlösungskraft hereingezogen werden. Daß es immer
höher und tiefer dringt, daß religiös, besser: gottesreichsmäßig wird,
was vorher weltlich war. Das ist der höchste Sinn der Gottesgeschichte,

die sich in Israel und in der Erscheinung Christi vollzogen
hat: daß Gott unter den Menschen Wohnung machen will in einer
Menschenwelt, die durch ihre Ordnungen seinen Willen verkörpert.

Infolge dieser Entwicklung mußten wir die Arbeit eines großen
religiösen Umdenkens vornehmen. Wir haben nichts Wesentliches
von unserem früheren Besitz aufgegeben, aber wir haben es dem neuen
Besitz einordnen müssen und dadurch hat es eine andere Gestalt
gewonnen. Es bekam alles einen anderen Zusammenhang, ein anderes
Vorzeichen. Es mußte, um es grob auszudrücken, überall das Soziale
hinzugefügt werden. Zu Gott und der Seele mußte der Bruder kommen.
Er hatte früher sicherlich nicht gefehlt, aber er mußte noch viel mehr
zu seinem Rechte gelangen. Das Gotteskind mußte überall eingeordnet
werden in das Gottesreich. Der Individualismus des Gottesreichs blieb
durchaus bestehen, aber er wurde mit seinem Sozialismus verbunden;
denn wir erkannten den Irrtum und Fluch einer individualistischen
Frömmigkeit, die fast notwendig zum religiösen Egoismus führt. Wir
erkannten, daß Gott keinen Dienst für sich allein will, sondern daß
Gottesdienst Menschendienst ist, namentlich Dienst an den Geringsten
der Brüder des Menschensohnes. Wir verwarfen alle Religion um
der Religion willen und hehielten nur die eine Losung, daß wir am
ersten nach dem Reiche Gottes in feiner Gerechtigkeit trachten sollen.
Wir brachen gründlich mit jener alten Denkweise, die die vorhandene
Welt mit all ihrer Not und all ihrem Unrecht aus dem göttlichen
Ratschluß rechtfertigt und lernten verstehen, daß diese vielmehr durch
Gott gerichtet wird und vvn dem Gottesreich letztlich aufgehoben werden
svll; wobei wir den tiefsten Sinn des Leidens zugleich erst recht zu
fasten befähigt wurden. Aus der Jenseitshoffnung der früheren Art
wurde die Hoffnung auf das Reich Gottes auf Erden, ohne daß wir
im Geringsten auf die ewige Bestimmung jeder Menfchenseele
verzichtet hätten. Wir hatten cs nicht mehr mit einer fertigen Welt zu
tun, sondern mit einer werdenden, die der, der sie geschaffen hat, der
Erlösung zuführt. Wir begriffen ganz neu, was der lebendige Gott
ift und beteten in neuem Sinn, vielmehr jetzt erst im alten, echten

Sinn, und mit neuer Lust: „Dein Reich komme!"
Nur angedeutet — und dazu bloß in groben Strichen — ist

damit das religiöse Umdenken, das über uns kam. (So muß ich reden;
denn es war stärker als wir!) Es hat noch viel tiefer hinunter und
noch viel höher hinauf gegriffen. Wir mußten Gott, die Welt, den

Menschen, Jesus Christus, die Schöpfung und die Erlösung, die Sünde
und die Gnade, mußten die Bergpredigt und.das Unservater, Char-
freitag und Ostern, mußten alles, Großes und Kleines, neu verstehen
lernen und sind damit noch lange nicht fertig. Eine völlige Erneuerung

des Christentums, die in gewissem Sinn seine Ueberwindung ist,



— 9

tauchte vor uns auf, eine neue Offenbarung des Gottesreiches, die
freilich doch nur eine Entfaltung des alten ist.

Ein neuer Himmel und eine neue Erde — diese Neutestament-
liche Losung ist wirklich bloß der großartigste Ausdruck für die

Verbindung des Religiöfen und Sozialen, die uns im Gottesreich
aufgegangen ift.

Natürlich ist nicht jeder von uns im Einzelnen genau den gleichen
Weg gegangen und wohl keiner von uns ist den geschilderten Weg
gleichsam in gerader Richtung und mit Bewußtsein gegangen. Wir haben
es aus allerlei Weise versucht, haben getastet, geschwankt, uns verirrt.
Was ich nun Gott nenne, ist nns in mannigfaltigen menschlichen Formen
nahe getreten. Wir sind auch zum Sozialismus gekommen durch die
Erkenntnis der wirtschaftlichen Zusammenhänge, durch die Einsicht, daß
nur er gründlich helfen könne, wir sind zu ihm geführt worden
durch das einfache Mitfühlen uud Mitleben mit dem Volke der
Abhängigen und Gedrückten; wir sind zu ihm gekommen von unseren
sittlich-menschlichen Idealen aus. Aber all das hätte nicht genügt,
um uns dahin zu bringen, wv wir jetzt stehen, wenn nicht als weitaus

stärkste, ja im letzten Grunde einzige Kraft doch ein Anderes
gewirkt hätte: unser religiöses Gewissen und unser religiöser Glaube.

Wir sind aber auch den umgekehrten Weg gegangen, nämlich
den vom Sozialen zum Religiösen.

Das ist auf doppelte Weise geschehen.
Die soziale Not ist uns eine religiöse Erweckerin geworden.

Diesen Dienst leistet sie ja unserem ganzen Geschlecht. Die Not ist's
wieder einmal, die zu Gott führte. Die soziale Not ist aber erst
eigentlich die Not der Zeit. Jede Zeit hat ihre eigene Not, die

unsrige ist die soziale. Es gibt freilich auch heute noch eine Fülle
von andern Nöten. Ich brauche nur den Alkoholismus, die sexuelle

Entartung und Versumpfung, die Genußsucht, die sittliche Zerrissenheit,
den Mammonismus, die Veräußerlichung und Entseelung, Neberreizung
und Ueberbürdung des Lebens, den Militarismus und Chauvinismus,
das Großstadtelend, und als Gipfel aller Not die Gottentfremdung zu
nennen. Aber alle diese Nöte laufen in der sozialen zusammen. Wir
wissen heute, wie sie alle darin ihre stärksten Wurzeln haben und wie
sie ihrerseits alle diese soziale Not steigern. So kommt in dieser alle
Not unserer Zeit zu einer Art Verdichtung uud Verdeutlichung.
Namentlich aber die religiöse Not! Das ist die Tatsache,
die uns alle tief bewegt. Jn der sozialen Not wird uns die tiesste
Not unserer Zeit deutlich und das ist die religiöse Not. Diese soziale
Not hätte in diesem Umfang nicht entstehen können, wenn nicht unser
Leben im Zentrum in Verwirrung geraten und von der Wahrheit
abgekommen wäre. Diese unerhörte Herrschaft des Egoismus und
Mammonismus, wie sie in der sog. kapitalistischen Entwicklung der



— 10 —

Gefellschaftsordnung sich darstellt, dieses riesengroße Elend neben
riesengroßer Kulturüppigkeit, dieses Auseinandergehen der Gesellschaft in
zwei Klassen, deren Zorn und Haß gegen einander fortwährend steigt,
diese Erschütterung, Zersetzung und Vergiftung aller sittlichen
Lebensgrundlagen, die Möglichkeit, ja Wahrscheinlichkeit großer Katastrophen
— sie wären nicht möglich, wenn nicht ein großer Abfall
von Gott stattgefunden hätte. Die soziale Not ist das Gericht
über unsere Kultur, das Gericht, das von dem Gott herkommt, der
Heiligkeit und Liebe ist; diese soziale Not klagt uns an, daß wir zwar
viel von Gott reden, aber in Wirklichkeit unser Leben ans die
Gottlosigkeit gegründet haben. Aus dieser sozialen Not, aus dem von ihr
erzeugten sozialen Kampf und sozialen Erdbeben, hören wir darnm die
mahnende Stimme Gottes. Hier, glauben wir, ruft uns heute Gott.
Hier ist der Ort, wo wir ihn verstehen und mit ihm arbeiten müssen;
hier spricht er heute sein Wort, ein richtendes, aber auch ein schöpferisches

Wort. Hier bricht eine Welt zusammen und taucht eine neue
auf. Hier gilt es zu horchen, hier zu gehorchen. Es ist Gotteszeit,
Gerichtszeit, Geburtszeit.

Jn diesem großen und tiefen Sinn ruft das Soziale uns zum
Religiösen. Es ist nur ein anderer Ausdruck der gleichen Tatsache,
wenn wir hinzufügen, daß die religiöse Hilfe die einzige
genügende Hilfe für die soziale Not ist. Das ist für
uns wieder eine Selbstverständlichkeit, die aber noch einmal deutlich
ausgesprochen und auf einen möglichst richtigen und tiefen Ausdruck
gebracht werden muß.

Es ist ja merkwürdig, wie wenig man uns in diesem Punkte
verstehen kann oder will. Immer wieder müssen wir es hören, daß
wir unser Vertrauen auf die Menfch en setzten, auf die Vortrefflichkeit

der Menschennatur im Allgemeinen und im Besonderen auf die
der Sozialdemokratie. Dann hält man uns vor, daß wir die Macht
des Bösen in der Welt verkennten und so ins Schwärmen gerieten.
So wollen wir es denn noch einmal sagen und damit wenigstens noch
einmal tun, was an uns ist, um diesen Irrtum zu zerstreuen:
Unsere Hoffnung ruht nicht anf Menschen undmensch-
lichen Einrichtungen, sondern auf Gott allein. Wir
kennen die Menschen so gut wie irgend jemand. Zwar halten wir sie
nicht für Teufel, aber auch nicht für Engel. Wir meinen zwar nicht,
Gottes Ehre dadurch zu erheben, daß wir seine Kinder schlecht machen
— wie viele Fromme meinen! —, aber wir haben vom menschlichen
Wesen genug erfahren, um dem bloßen Menschen nicht zu viel
zuzutrauen. Auch glauben wir, was Erkenntnis der Tiefen des Bösen
und seiner Macht betrifft, hinter unseren Widersachern nicht zurückzustehen,

aber wir trauen Gott zu, daß er stärker fei
als das Böse. Das ist der einfache Sachverhalt. Wir glauben
auch an Gott im Menschen, an das Gotteswesen, das tief unter
Schutt und Unrat, ja sogar in dämonischer Verkehrung, noch im



— 11 —

Menschen lebt. Wir meinen, daß dieses Gotteswesen niedergehalten
werde durch Mißtrauen und aufgeweckt durch Vertrauen. Wir meinen,
daß in dem Maße, als wir Glauben hätten, von uns große und
immer größere Siege des Guten geschaut würden und die Möglichkeit
dazu unbegrenzt sei. Nicht meinen wir, daß die natürliche Welt durch
irgend einen bloßen Fortschritt oder eine natürliche Entwicklung von
selbst zum Gottesreich werde; wir wissen vielmehr, daß die Gesamtheit

so gut wie der Einzelne nur durch völlige Umkehr ins Reich
Gottes kommen. Es ist eine neue Welt, die wir erwarten. Diese
Welt wird aus Gott geboren, ist also eine wiedergeborene Welt.
Sie kommt genau in dem Maße, als Gottes Kraft und Gottes Geist
die Welt erfaßt und die Welt sich von ihm erfassen läßt; sie kommt
vielleicht in gewaltigen Gerichten und Katastrophen. Aber wir trauen
Gott zu, daß er sie schaffen wolle und könne. Wie und wann er dies

tne, wissen wir nicht im Einzelnen und wollen es nicht wissen, aber
wir wissen, daß er am Werke ist und zwar besonders gewaltig gerade
auch in dieser heutigen Zeit.

So ist denn dcr Sachverhalt der, daß wir die soziale
Erlösung letztlich einfach vom Kommen des Gottesreiches
erwarten. Also umgekehrt, als man uns sonst zuzuschieben pflegt:
uicht meinen wir, daß eine menschlich gemachte soziale Umwälzung das
Kommen des Gottesreiches bedeute, sondern wir wissen, daß ohne das
Walten der Kräfte des Gottesreiches die soziale Umwälzung keinen
Wert hätte. Wir bedürfen aller Kräfte des Gottesreiches, wenn die
soziale Erlösung wirklich zustande kommen soll. Wir wissen genau,
daß eine Ordnung der Gesellschaft im Sinn eines idealen Sozialismus
uur möglich ist, wenn wir neue Menschen bekommen, Menschen, die

ihre Arbeit als Gottesdienst auffassen und darum als einen Dienst an
den Menschen, die darin Freude finden, mit größter Liebe und Treue
dabei sind und das Opfer bringen können. Nicht Engel müssen sie

sein, sie dürfen Sünder bleiben, aber es ist gewiß, daß nur in dem
Maße, als dieser Geist in der Menschenwelt wirkt, eine neue Gesellschaft
möglich wird. Ohne ihn wärs nachher schlimmer als zuvor. Das
alles braucht uns sicherlich niemand zu sagen. Wir wissen auch, daß
wir aus den jetzigen Zuständen gar nicht herauskommen, wenn nicht
über die Menschen eine Macht kommt, die sie innerlich von der
Gebundenheit an sich selbst, den Besitz, die sozialen Vorrechte, von dem
Klastenstolz und Klassenhaß befreit. Nur das Großwerden
Gottes in der Mensche nwelt kann dies lei st en und
das ists, worauf wir hoffen.

Die Erlösung geschieht aber durch die Liebe, die Liebe Gottes,
die in den Menschen zur Bruderliebe wird. Darum hängt
unsere ganze Hoffnung daran, daß die Liebe
Gottes von den Menschen immer besser verstanden
werde. Das Wort von der Gnade ist der Ausgangspunkt all
unseres Wollens und Verkündcns. Wir verkünden Evangelium (d. h.



— 12 —

frohe Botschaft) nicht Gesetz, Freiheit nicht Knechtung. Wir brauchen
nicht jeden Augenblick das Wort „Gnade", aber die Sache selbst ist
der letzte Grund unserer Predigt, die tiefste Wurzel auch unseres
Sozialismus. Diese Gnade soll aber nicht ein theologisches Schlagwort
sein, ausgegraben und gebraucht, um damit den Gegner abzutun,
sondern die Atmosphäre, in der die Menschen miteinander leben. Diese
Gnade soll auch sichtbar werden in den sozialen Ordnungen, daß jeder
sie spüre, und daß er darin Gott erkennen könne. Das ist uns also
zugleich ein Rückweg zu Gott für Unzählige. Diese Gnade predigen
wir gerade auch durch soziale Arbeit. Auch d adurch wird
diese durch und durch religiös.

Es wird damit ein Sachverhalt deutlich, den ich ganz stark
betonen möchte: die soziale Erlösung ist nur möglich
im Zusammenhang mit der ganzen Erlösung, die
das Gottesreich bietet. Die Erlösung ift ein organisches
Ganze; ein Teil kann, losgelöst vom Ganzen nicht recht leben.
Darum weitet sich auch die Sehnsucht uach sozialer Erlösung zu einem

Verlangen nach der ganzen Erlösung. Alle ihre Höhen und
Tiefen müssen erschlossen werden, wenn uns sozial geholfen werden
soll. Das Zentrum der Erlösung ist die Erlösung von der Schuld.
Darin stimmen Evangelium und Christentum überein, auch wenn sie
diese Erlösung nicht gleich verstehen. Wie die Schuld die schwerste
Last ist, die auf den Menschenwesen liegt, so ist die Erlösung davon
die Grundlage und Vollendung aller anderen Erlösung, auch der
sozialen. Nur von der Schuld erlöste Menschen können froh ihre Arbeit
tun, nur sie jene Liebe üben, die Gnade ist, nnd ohne die keine

ganz tiefe Menschengemeinschaft bestehen kann. Dieses Element muß
sich durch das ganze Menschenwesen ergießen und darin die Macht des

Hochmutes, des Pharisäismus. des Egoismus, aufheben; vorher gibt
es keinen haltbaren Sozialismus. Das Kreuz allein schafft ihn. — Und
die Erlösung vom Tode, die neben die von der Schuld tritt, ist sie

nicht ebenso nötig? Was könnte eine Gesellschaft leisten, die unter dem
Todesbann seufzte? Nur das Leben schafft Leben und fo gibt es ohne
Ostern auch keine neue Welt. — Das Gleiche ließe sich von allem
Uebrigen sagen, was in der Erlösung des Gottesreiches eingeschlossen

ist: Nur das ganze Gottesreich kann uns helfen, wie ja der Schrei
nach der sozialen Hilfe eigentlich auch das ganze Gottesreich meint.

Es wäre also ein arges Mißverständnis, wenn man meinte, daß
wir etwas von dem Reichtum und der Tiefe der Wahrheit des Gottesreiches

preisgegeben und ein „bloß soziales" Evangelium verkündigen
wollten. Ein einfaches Evangelium soll es wohl sein, einfacher als
das durchschnittlich von der Kirche verkündigte, aber reich und tief
soll es bleiben, ja es soll für unser Verständnis immer reicher nnd
tiefer werden. Gerade die tiefsten Wahrheiten des
Evangeliums haben wir am meisten nötig. Was wir wollen, ist
darum das Gegenteil einer Verflachung. Gerade diesen Tiefen des



— 13 —

Evangeliums gehen wir nach. Sie möchten wir selbst neu verstehen
und Andere neu verstehen lehren. Jn diesem Sinne sind wir sehr
positiv. Wir lehnen vielleicht die positive Partei ab — wenigstens
tun dies Viele von uns — aber nicht das positive Christentum. Dieses
Positive ist freilich auch das Freieste, was es gibt. Diese Freiheit des

Gottesreiches ist größer als jede freisinnige Partei, wie seine Positivität
größer ist als die des positiven Parteichristentums. Wir Alle, meinen
wir, müssen zur Höhe und zur Tiefe, um die ganze gewaltige, religiöse
Wahrheit des Gottesreiches neu zu finden und darin ganze Hilfe!
Nein, nicht Verflachung hilft uns, sondern Vertiefung, nicht Veräußerlichung,

sondern Verinnerlichung. nicht Laxheit, sondern Geschlossenheit.

3.

Damit hat unsere Erörterung ihre Höhe erreicht. Nun liegen
alle Schlagwörter, wie sie der Kampf des Tages erzeugt, unter uns
— auch „Religiös" und „Sozial"! Unser Glaube und unsere
Hoffnung ist das Gottesreich Jesu Christi. Das ist's, was
uns kennzeichnet; so verstehen wir uns selbst. Keiner versteht uns,
wer dies nicht sieht.

Aber ist dies etwas Besonderes? Wollen nicht alle christlichen
Kirchen, alle Konfessionen und Parteien das Gleiche? Freilich; darum
süge ich hinzu: wir verstehen das Gottesreich Jesu Christi so, wie ich
es anzudeuten versucht habe. Es schließt unter Anderem den tiefsten
und völligsten Sozialismus eiu, der sich denken läßt. Diesen Punkt
vertreten wir fest gegen jeden Widerspruch. Gegen ihn wird auch am
meisten Widerspruch erhoben. Darnm wird er in den Vordergrund
gedrängt. Er hängt freilich mit unserer ganzen Auffassung des Gottes-
reichcs aufs Engste zusammen. Darum wird unser Sozialismus zu
einem Schibboleth, einem Zeichen. Er bedeutet, wie jedes Zeichen, mehr
als es fcheint. Es hängt an unserem Sozialismus eine ganze
Auffassung des Gottesreiches. Aber damit ist gar nicht gesagt, daß uns
die soziale Erlösung, abgetrennt von allem übrigen, die Hauptfache wäre.
So unermeßlich wichtig sie uns ist und so heiß wir sie ersehnen, fo
geht doch das Verlangen unserer Seele auf ein Hervortreten des

ganzen Gottesreiches, des ganzen Lebens aus Gott. Man kann
freilich den Sozialismus so tief und weit fassen, daß alles andere,
das ganze Gottesreich, darin begriffen ist. Aber das wäre doch wohl
eine mißverständliche Ausdrucksweise. Darum ist es wohl richtiger, wenn
wir, der Wahrheit gemäß, unsere Stellung so bezeichnen, daß wir sagen:
Wie aus der sozialen Not unsere ganze Not uns deutlich wird, so

kann sie auch nur geheilt werden durch die ganze Erlösung. Wenn
wir an Hand der sozialen Not überhaupt in die Tiefen der Not geschaut
haben, dann rufen wir nach dem ganzen Gott und seinem ganzen
Reiche. Wie die soziale Gärung ein Gericht über unsere ganze Kultur
ist, die religiöse inbegriffen, so steigt aus ihr eine ganze neue Welt auf.

So weitet sich der Sinn der beiden Stichwörter „religiös" und



— 14 —

„sozial" aus und löst stch in einer höheren Einheit auf, für die eK
einen viel schöneren und großartigeren Ausdruck gibt. Sie werden

zur Andeutung der Hoffnung auf eine neue Gestalt des Christentums,
wo man Religiös und Sozial so wenig mehr trennt, als Religion und
Moral, Gottesdienst und Menschendicnst. Es ist wie man sieht, keine
Parteisache! Dazu ist ste viel zu groß. Diese Größe der Sache
schützt uns so gnt wie unser sehr entschiedener Wille vor Parteibildung.
Es handelt sich um eine Bewegung, die die ganze christliche Welt
durchzittert und keine Kirche und keine Partei unberührt läßt. Ueberall

arbeitet die religiöse Bewegung, überall die soziale; in allen Kirchen
und Parteien mühen sich Köpfe und Herzen, die beiden in Eins
zusammenzufassen. Was aus dieser gewaltigen Gärung hervorgehen
muß, das wird eine neue Gestalt unseres christlichen Wesens sein,
nicht eine neue Partei, Kirche oder Sekte. Höchstens wird man sagen
können, daß im schlimmsten Fall die Christenheit in zwei Parteien
auseinandergehen wird: in eine, die dem Znge Gottes zu der neuen
Entfaltung der Wahrheit hin folgt und eine, die ihm dauernd widerstrebt.

Aber mir dürfen hoffen, daß es doch nicht wieder zu einer
solchen Spaltung komme, sondern daß, wenn die Zeit erfüllt ist, ein
so starker Stoß und Strom neuen Geistes und Lebens kommen wird,
daß dadurch im Gegenteil die vorhandenen Spaltungen beseitigt werden
und über Rassen, Nationen, Religionen, Kirchen, Parteien hinweg eine

Einheit der Menschheit in einem neuen Licht ersteht. Es muß jetzt
vielleicht eine Epoche der Trennungen kommen, dahinter aber steht
eine Epoche der Einigungen.

Religiös und Sozial gehören zusammen; die religiöse und soziale
Bewegung bezeichnen zusammen die stärkste und tiefste Strömung der
Zeit, das, was, darin Zukunft schafft. Das Religiöse drängt zum
Sozialen und das Soziale zum Religiösen. Dieser Rhythmus erhält
beide gesund. Vielleicht war auch ihre Spannung, ihr Gegensatz
zeitweilig notwendig. Ob nun aber nicht eine Einheit sich anbahnt?

Mich dünkt es sei so, und zwar meine ich, daß diese Einheit
zustande kommen solle durch eine religiöse Erweckung und Wiedergeb

u r t. Jedenfalls ist sie das, was wir nötig haben. Es wird mit
jedem Tag deutlicher, daß sie sogar das Eine Nvtwendige ist. Die
soziale Bewegung kommt ohne sie nicht weiter. Das fangen immer
mehr tiefer Denkende zu verstehen an. Die in den Verhältnissen und
in den Menschenherzen bestehenden Widerstände sind zu groß für die
rein politischen und sozialen Waffen. Das Verlangen nach Vertiefung
wächst zusehends in den Kreisen, deren Hoffnung der Sozialismus ist.
Aus der heutigen sittlichen Zerrissenheit und Entartung ringt sich deutlich
ein Sehnen nach fester Wahrheit, rechten Zielen und reinen Höhen
los. Die religiöse Verwirrung schreit nach Licht. Aber die Verwirrung
ist doch auch die Folge neuen Lebens. Es ist neuer Ernst, neue



— 15 —

Leidenschaft in das religiöse Leben gekommen. Es wächst die seelische

Kraft und das seelische Verlangen und damit die Fähigkeit, Gott zu
erfassen und fich ihm zur Verfügung zll stellen. Darum glaube ich

auch, daß Gott sich wird finden lassen. Es findet in allem Kampf
und Chaos eine Sammlung von höherer Kraft statt; diese wird, wenn
die Zeit erfüllt ist, als ein großer Strom einherfluten und schaffen,
was jetzt noch nicht werden kann, aber fich nns ankündigt als das,
was werden will und soll. Darauf vertrauen wir.

Das Eine, ivas uns Allen not tut, ist, daß wir Gott besser
erkennen lernen und ihm williger und richtiger dienen. Dazu mitzuhelfen,

so gut Menschen dies als Mitarbeiter Gottes können, das ist
jetzt mehr als je, für Jeden an feinem Ort, d i e Aufgabe. L. Ragaz,

ver religiose Sozialismus und Sie

Senossenscdatt.
»Rcide gehören zusammen, wie Form und Inhalt, ivie Weg und

I Ziel, und fast könnte es verwundern, daß dieser Zusammenklang
— mag er im Einzelnen auch stark sein — doch äußerlich noch

fo wenig fühlbar hervortritt, daß der religiöse Sozialismus sich noch
so wenig seine äußere Wirkungsstätte innerhalb der Genossenschaft
gesucht hat, die ihrerseits wieder da und dort noch nicht zum Bewußtsein
ihrer eigentlichen Geisteskindschast erwacht zu sein scheint. Man sollte
meinen, die beiden könnten kaum ohne einander bestehen, sie müßten
sich gegenseitig brauchen zur Gestaltung und zur Beseelung.

Und doch mag dies gegenseitige Äbstandhalten gut gewesen sein.
Ein jedes hat sich selbst unberührt und unbeeinflußt von etwa doch

wesensfremden Elementen zu dem entwickeln können, was es nun heute
ist. Kein vielleicht im Anfang noch unklares religiös-soziales Streben
hat die Genossenschaft auf Abwege geleitet, sondern sie hat sich auf
die Kräfte gestellt, die in ihr selbst wohnen, auf die Macht des
organisierten Konsums und der zweckmäßig angegliederten Produktion.
Beispiele mißglückter erster Gründungen geben wohl der Frage recht,
ob die Genossenschaft sich zu ihrem heutigen Stand hätte entwickeln
können, wenn im Anfang andere Gedankenrichtungen die einfache klare
Grundidee getrübt hätten. Andererseits haben sich nun aber auch
jene Gedanken in bestimmte Bahnen gelenkt, und wenn man da auch
nicht von einer festen Form der Organisation reden kann, und wenn
auch die Ideen noch in allen Ländern verschieden gefärbt sind, fo
bedeutet doch das, was wir heute religiösen Sozialismus nennen, einen
in der Richtung klaren Begriff.

Und nun mag die Frage am Platze sein, ob nicht heute der
religiöse Sozialismus und die Genossenschaft, nachdem beide sich erkannt


	Religiös und sozial

