
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 12

Buchbesprechung: Christus unsere Hoffnung

Autor: Schädelin, A.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 502 —

Lbristus unsere «ottnung.^

^n der Sammlung von Aufsätzen, Reden und Vorträgen des leider

I zu früh gestorbenen Lehrers an der Berner Hochschule, Prof. O.
Fritz Barth, die versehen mit einem trefflichen biographischen Borwort

von Prof. v. Moritz Lauterburg unter dem Titel „Christus
unsere Hoffnung" posthum erschienen ist, redet nicht vor allem der
Theologe zn uns, sondern die religiöse Persönlichkeit, die Barth
sreilich auch als theologischer Lehrer nie zu verleugnen pstegte. So
bekannt sein Name durch seine beiden theologischen Hauptwerke^) auch
jenseits unserer Landesgrenzen war, so läßt uns die neue Sammlung

ahnen, daß das Schwergewicht feiner Tätigkeit in dem lag, was
er seiner engeren Heimat war. Mit merkwürdiger Lebendigkeit tritt
aus diesen schlichten Zeugnissen das Bild 'des edlen Mannes denen

entgegen, die sich seine Freunde und Schüler nennen durften, und läßt
uns auf's neue dankbar empfinden, wie viel er uns gewesen ist.

Vor allem bemerken wir, daß der Verfasser dieser Reden und
Vorträge durch seinen Christusglauben dem wirklichen Leben nicht
entfremdet, sondern umgekehrt gerade durch ihn immer wieder an die

Gegenwart mit ihrer Not und ihrer großen Hoffnung gewiesen wurde.
Er suchte Gott in der Gegenwart und fand auch dort seine Spuren,
wv enge Gemüter eitel Bosheit, Lüge oder Irrtum zu erblicken
vermögen. Die Dinge und Bewegungen der Zeit vor allem zu
verstehen war ihm eine der vornehmsten religiösen Pflichten. Wer meint,
Gott nur in den „Tiefen" seiner eigenen Seele finden zu können,
wird bald auf dem Sande sitzen. „Tief" wird die Seele erst im
Zusammenhang mit dem allgemeinen Leben, das sie umwogt und trügt.
Auch extreme Erscheinungen weist Barth nicht einfach von der Hand;
felbft im modernen „Monismus" findet er den wertvollen Kern, auch
auf einen Nietzsche schlägt er nicht blindlings los, sondern findet als
dankbarer Schüler warme Worte für diesen seinen verehrten Lehrer,
wohl zu Undank seiner damaligen Hörer (vgl. pag. 325). Auch zu
I. V. Widmann finden wir in dem Vortrag über „Jesus und Buddha"
eine freundliche Beziehung. Aber auch über die Vergangenheit
erstreckte sich seine Fähigkeit zu verstehen und Fremdes anzueignen und
machte ihn zum Historiker. Die historischen Stücke („Calvin und
Servet", „Calvins Persönlichkeit") gehören zum bedeutendsten in der
Sammlung. Allein, fo fehr er sich der Objektivität und geschichtlichen
Treue befliß, so war es ihm in der Geschichte nicht um die Antiquität

zu tun, sondern um das bleibende, und war er überall bemüht,
die Beziehungen zur Gegenwart aufzudecken. Jn diesem Sinne war
ihm Anknüpfung an das geschichtlich gegebene in allem eine unab-

*) Von Prof. O. Fritz Barth, Bern, Verlag von A. Franke, 1S13.
**) „Die Hauptprobleme des Lebens Jefu" und „Einleitung in das Neue

Testament."



— 503 —

weisbare Forderung. Vor allem aber kam seine Aufgeschlossenheit der

Jugend zu gute, für die er mit immer neuen Worten um Verständnis
und Liebe warb, und der er ein immer freundlicher Lehrer und

Berater war. Der Jugend, zumal der akademischen, ist auch ein
großer Teil der Vorträge in unserer Sammlung gewidmet. Trotz allem,
was gerade seinem Charakter an der Jugend gewiß nicht leicht zu
ertragen war, ging er doch immer wieder mit ihr und schien selber mit
zunehmendem Älter immer jugendfrischer zu werden; das siel am
meisten auf, da er nach schwerer Krankheit plötzlich äußerlich gealtert
erschien.

Was ihn aber vor allem zum Lehrer der Jugend in
hervorragendstem Maße qualifizierte, das war der andere Grundzug seines
Wesens: die Festigkeit seines Charakters, die Geschlossenheit seiner
Persönlichkeit, die sittliche Selbstzucht, von der sein ganzes Wesen zeugte.
Sein ganzes Streben ging auf eine unerschütterliche Stetigkeit der
Lebensgestaltung. Als Mann der Gegenwart war er kein schwankendes

Rohr, als Historiker wurde er nicht von seinem Forschungsobjekt
verschlungen, als Erzieher hatte er der Jugend, mit der er so gerne
ging, etwas zu geben. Immer und immer wieder wendet er sich in
seinen Reden gegen launische Leidenschaftlichkeit wie gegen weichliches
Aesthetentum und mystische Zerflossenheit. Das labile Gleichgewicht
der Zeit gab ihm schwer zu schaffen. Darum schätzte er treue Arbeit
mehr als Genuß, ruhige gewissenhaft prüfende Objektivität des Urteils
mehr als jenen Subjektivismus, der sich in Widersprüchen und harten
Urteilen gefällt, probehaltige Wahrheit mehr als blendenden Witz.
Seine heiligsten Ueberzeugungen wollte er auf objektive Lebensgesetze

gründen, nicht auf wage Stimmungen und momentane Gefühlseindrücke.
Allem Naturalismus gegenüber drängte er auf strenge Sittlichkeit.
Daher seine Vorliebe für Calvin, daher der reformierte Charakter
seiner Frömmigkeit, daher die strenge Wahrhaftigkeit seiner Urteile,
die ihn davor zurückschrecken ließ, mehr zu sagen als er selber war
und hatte. So kommt es, daß wir in seinen geschichtlichen Charakterbildern

so oft unbewußten Selbstcharakteristerungen begegnen, selbst
dort gelegentlich, wo er von dem spricht, vor dessen göttlicher Hoheit
er anbetend steht.

Welches war nun der unverrückbare Mittelpunkt, von dcm all
sein Denken und Handeln ausging und zu dem er immer wieder
zurückkehrte, welches war der feste Standort, von dem aus er es wagen
konnte, eine so freie Haltung allen Erscheinungen gegenüber
einzunehmen? War es ein philosophisch wohlbegründetes oder sonstwie
gut empfohlenes dogmatisches System? Das war es nicht. Barth
war nicht in erster Linie Systematiker. So gewissenhaft er als
geschulter Dogmenhistoriker mit großer Selbstverlängnung den oft recht
gewundenen Gedankengängen der verschiedenen dogmatischen
Lehrgebäude nachging und den Wert theologischen Denkens wvhl zu schätzen

wußte (vgl. pag. 392 ff) gegenüber aller einseitigen romantischen Be-



— 504 —

tonung des Gefühls, so stand er allen dogmatischen Lehrbildungen,
aller Orthodoxie insbesondere und allen Bekenntnisfvrmeln völlig
unbefangen gegenüber. Er kannte die Gefahren des Intellektualismus
und vermied sie. Der Mittelpunkt seines Denken und Lebens war
kein von Menschen verfertigtes System, fondern die Person Jefu
selber, der Gekreuzigte und Lebendige. Er ist überzeugt, daß „Gedankengänge,

die an ihm vorbei oder über ihn hinausführen zur Unfruchtbarkeit
verurteilt" sind (pag. 402). Jesus Christus ist ihm „Gottes Antwort
auf die Lebensrätsel der Gegenwart". In ihm wird der ewige Gott
uns offenbar und ergreift uns als eine heilige uud errettende Liebesmacht

und hilft uns zum Sieg über die finstern Mächte; er reißt uns
aus allem Irren und Schwanken. Durch die beständige unmittelbare

Orientierung an der Person Jesn empfing Barth jene Beweglichkeit

die nicht zerfließt und jene Stetigkeit, die nicht erstarrt. Eine
durchaus individuelle Frömmigkeit, ein ganz persönliches Verhältnis
band ihn an Christus, aber gerade hier empfing er die stärksten
Impulse über das bloß Individuelle hinauszustreben und die Klippe eines
mystischen Quietismus und einer bloß gefühlsmäßigen Seelenfrömmigkeit
zu vermeiden. Er wußte, daß Christus ein Erlöser für alle sei und
die Finsternis in jeder Form, im Aeußern und im Innern vertreiben
wollte. Auch hierin war er ächt reformiert. Darum trieb es ihn zur
Arbeit an der Jugend; hier wurzelte seine Liebe zur Gemeinde, znr
Kirche, zum Volk, seine aktive Stellungnahme zu den großen
Bewegungen der Zeit. Er konnte sich nicht bescheiden, weder bei einem
behaglichen Ausruhen auf vorhandenem Besitz, noch bei einem
resignierten Pessimismus im Blick auf die tiefen Schäden der Zeit, sondern
Jesus war ihm vor allem ein Führer in eine Zukunft hinein, von
der er großes erwartete und an deren Erfüllung er im festen
Vertrauen auf seinen Meister mitzuarbeiten entschlossen war. „Christen
sind notwendig Zukunftsmenschen, Menschen, die gleich den alten
Propheten das sehen, was sür die Zukunft ihres Volkes und der
Menschheit notwendig ist, und dieses als notwendig Erkannte der
zaudernden Gegenwart abringen" (vgl. pag. 162). So trägt Barths
letztes Buch nicht umsonst den Titel „Christus unsere Hoffnung". So
selbstverständlich es ihm ist, daß die christliche Hoffnung nicht am Grabe
stehen bleibt, sondern daß das Jenseits in die Hoffnung mit einbezogen
ist, so entschieden lehnt er jene Jenseitsfrömmigkeit ab, deren Mittelpunkt

eine Heimwehstimmung ist, die erst vom Tod ihre Befriedigung
erwarten kann. „Unbeschadet der einstigen himmlischen Vollendung
ist doch die Erde, der Sitz unserer Menschheit, berufen, der Schauplatz
der Gottesherrschaft zu werden." „Wir haben nicht wohlfeile
Vertröstungen auf den Himmel zu verkünden ." (pag. 329 f).

So wurde diese im Grunde so durch und durch konservative
Natur mit jedem Jahre zukunftsfroher und kampfbereiter. Und während
wir sehen müssen, wie oft schon „junge" Menschen mit oder ohne
„Jesus" Fertige sind, die nur den einen Wunsch haben, ihr Behagen



— 505 —

möchte nicht gestört werden, sv sahen wir Barth, den beständig lernenden,

von Jesus aus immer stärker von einer Bewegung ergriffen, die
niemand wollen kann, ohne zugleich die tiefen Erschütterungen auf
sich zu nehmen, die sie für das Gesamtleben zur Folge haben muß.
Seit Stöckers und Naumanns Auftreten hat ihn die soziale Frage
nie mehr losgelassen und ist ihm zur wahren Gewissensfrage geworden.
Wie ein roter Faden zieht sich die Beziehung auf sie durch das Buch,
das wir besprechen, das Beiträge aus einem Zeitraum von siebzehn
Jahren enthält. Wohl klingen diese Aeußerungen meist recht
zurückhaltend und der Sozialdemokratie gegenüber fast ausschließlich kritisch.
Aber Barth weiß um die Brutalität der kapitalistischen Ordnung und
um das unermeßliche Leid, das sie auf die Menschheit bringt,
insbesondere auf die Schwachen, und er weiß auch, daß es sich hier um
Schuld und nicht um Schicksal, um Ungehorsam gegen den in Jesus
geoffenbarten Gotteswillen, und nicht um ein göttliches Verhängnis
handelt. Darum wurde ihm die soziale Frage in steigendem Maße
zur religiösen Gewissensfrage und als ihm ein besonderer Anlaß die
Tatsache grell beleuchtete, mit welcher gründlichen Verständnislosigkeit
und schroffen Ablehnung gerade die „frommen Kreise" der sozialen
Bewegung gegenüberstehen, da hat er noch wenige Wochen vor seinem
Tode gegen solche fromme Verblendung flammende Zornesworte
gefunden, die gerade aus feinem Munde doppelten Eindruck machen
mußten.*)

Aus allem gesagten ergibt sich, daß Jesus und Christentum,
Reich Gottes und Kirche für Barth verschiedene Dinge waren. Wenn
er auch eifrig an den positiven Zielen der Kirche mitarbeitete und die
Kirche mit in seine Hoffnungen einschloß, ob er auch mit der Kritik
in dieser Richtung eher zurückhaltend war und wohl auch weniger
schroffe Gegensätze sah, als manche unter uns sie zu sehen glauben, fo
sah er doch über die Mängel der Kirche nicht hinweg, ja er wußte,
daß Gott nicht auf unsere Kirchen angewiesen ist. „Nicht viel bester
(als bei den Katholiken) ist es, wenn wir Protestanten uns verleiten
lassen das Reich Gottes nur da zu spüren, wo in Gemeinschaften,
Vereinen und Anstalten genau nach unserer Weise, in unseren
Ausdrücken, nach unserer Schriftauslegung Gott gedient wird. Das ist
Kirchengeist in Kapellenformat, an welchem Gottes wirkliches Walten
in unserer Zeit mit großen Schritten vorübergeht. Gottes
Königsherrschaft kann nicht kleiner sein als er selber; wie er alle Menschen
liebt und sucht, fo baut er auch sein Reich überall, wo Menschen nach
ihm fragen. Er kann dabei unsere Kirchen und Kapellen entbehren;
aber wir können ihn nicht entbehren mit seinem Geist und Gaben"
(pag. 331). Wohl weiß Barth, daß alle Formen des heutigen Christentums

etwas von Jesus an sich haben, aber auch, daß sie es alle „mit
einer schädlichen Hülle von Vorurteilen und Unarten" umgeben, „von

Vgl. „Der Freie Schweizer-Arbüter" vom S. Zannar 1912.



— 506 —

Holz, Heu und Stoppeln, die um Tage des Herrn verbrennen müssen"
(pag. 330 f). So können wir der Kirche nichts besseres wünschen als
recht viel Männer vom Schlage Prof. Barths. Wenn er der Typus
des Kirchenchristentums wäre, ich glaube, die Kritik müßte bald
verstummen.

Es ist nach allem gesagten nicht zu verwundern, daß Prof.
Barth der religiös-sozialen Bewegung warmes Verständnis entgegenbrachte.

Im Unterschiede von so vielen, die es besser wissen könnten,
erkannte er deutlich ihreu rein religiösen, an Christus orientierten
Charakter; darum ließ er in freudiger und vertrauensvoller Anteilnahme

die Dinge sich entwickeln. Er wußte, daß es sich nicht um eine

Verflachung des Evangeliums, sondern um eine Vertiefung des Christentums

handle.
Professor Barth war eine durch und dnrch positive, aufbauende,

harmonische Natur, sein Auge schaute lieber in die Höhe als in die

Tiefe. Durch die Widersprüche des Daseins ließ er sich nicht hindern,
die Wahrheit des Evangeliums entschlossen zu ergreifen und
festzuhalten. Ihm galten die sittlichen Forderungen Jesu als ausführbar,
aber nur in der steten Gemeinschaft mit ihm. Mit unbeirrbarer Treue
hat er seine Pfunde verwaltet und hat durch Stetigkeit erreicht, was
viele durch noch so glänzende Naturanlagen nicht zu erreichen
vermögen. Mehr Lehrer als Prophet, glühte doch in ihm ein heimliches
Feuer, das, wie wir sahen, gegebenenfalls flammend hervorbrechen
konnte, und wir täuschten uns wohl nicht, wenn uns oft vorkam, als
fühlte er, der ruhige, sich trotz allen Widerspruchs heimlich von jenen
leidenschaftlichen, dithyrambischen Naturen angezogen, auf die er sich

so oft bezog. Seine Ruhe war nicht Kälte, feine Gemessenheit war
gebändigte Kraft. Was er war, das hat er mit Gottes Hilfe felber
aus sich gemacht. Er verband in sich Festigkeit und Milde, er zog
das gediegene dem nur glänzenden, das stichhaltige dem nur
geistreichen vor. Die Ehrfurcht vor Gott gab ihm Ehrfurcht vor den

Menschen und verpflichtete ihn, den Gelehrten, zu den Einfachen einfach

zu sprechen. Etwas von der Klarheit seines Herrn leuchtete aus
seinem ernsten edlen Angesicht. A. Schädelin.

«unSscdau.
WcKbllcK. Wir blicken auf eins der traurigsten und schmachvollsten Jahre

der Geschichte zurück. Herbert Spencer könnte es als Veranschaulichung seiner These
verwerten, daß eine ganz dünne Kruste von christlicher Kultur eine ganze Welt von
Barbarei verdecke. Die gärenden Massen haben nun wieder einmal die Kruste
durchbrochen; wir wissen, wie schwach die Hülle ist; wir haben nun auch gesehen was sie

verdeckt. Ich denke dabei nicht an den ersten Ausbruch des Balkankrieges, über den

man allenfalls verschiedener Ansicht sein kann, obschon der ganze spätere Verlauf
denen recht gab, die auch dem „Heroismus" des Anfangs gegenüber sehr skeptisch
blieben. Ich denke an das, was daraus geworden ist und an die ganze Art, wie


	Christus unsere Hoffnung

