
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 12

Artikel: Die Unvergänglichkeit Christi

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 494 —

Wiederaufleben des Geistes, der Jesaja jene wundervollen Worte
diktierte, die dann in Jesus Fleisch geworden stnd, so daß er sagen
konnte: „Heute ist diese Schrift erfüllt vor euren Ohren, d. h. von
jetzt an find diese Worte nicht bloß Verheißung, sondern jetzt beginnt
die Erfüllung: die Kraft Gottes strömt durch mich in die Welt, fo
daß nun die grundlegende Erneuerung der menschlichen Beziehungen
angebahnt ist, das Reich Gottes ist nahe herbeigekommen".

Warum glauben wir Jesu nicht? Warum reden wir immer
von einer Paradvxie des Evangeliums, als ob es etwas übergewöhnliches,

gleichsam ein monnmentaler Ausriß einer menschlichen Gesellschaft
sei, nachdem die Wirklichkeit ungefähr bauen müsse? Es seien aber
auch andere Gesichtspnnkte zu berücksichtigen, Gesichtspunkte der Billigkeit

gegenüber dem Gewordenen. Es handle sich darum, besonders
für die Pfarrer, eine fortlaufende Kongruente zustande zu bringen
zwischen den Forderungen des Evangeliums und den Forderungen
des praktischen Lebens. So mögen auch die Leute von Nazareth oder
doch die „Gebildeten" unter ihnen gesprochen haben. Jesus aber
wußte, daß das Evangelium keine Paradoxie, keine einseitige,
überspannte Darstellung sittlicher Forderungen ist, sondern die Botschaft
von dem Leben aus Gott, von den Kräften, die sich in uns entwickeln,
wenn wir uns gleichsam der Bestrahlung durch Gott aussetzen. Die
volle Möglichkeit dieses Lebens bestreiten heißt Gottes Wirklichkeit
bestreiten, heißt aus Gott eine Abstraktion, einen Götzen, einen
theologischen Lehrbegriff machen. Jesus aber vertraute auf die volle
Gnade Gottes und siehe, in ihm erfüllte sich alles weit herrlicher als
je in den alten Zeiten. Wird Gvtt um Christi willen nicht auch heute
Menschen begnadigen können, daß in ihnen „die Schrift erfüllt ist"
und durch sie die Gottesenergien neue Kraft gewinnen? Wir glauben
es und um dieses Glaubens willen hoffen wir auf neue Erfüllungen
nnd Vollendungen. H. Bader.

vie Unvergângiicbkeit Misti.
„Dieser wird gesetzt zu einem Fall

und Auferstehen vieler, und zu einem
Zeichen, dem widersprochen wird,"

iRie heutige Zeit ist eine große Revifionsarbeit. Sie fichtst, prüft,
« kontrolliert. Sie revidiert alles, was man bis heute gedacht,

geglaubt, an Lebensformen und Weltanschauungen geschaffen und
aufgestellt hat, alles, was den Menschen Anregung gegeben hat, was
Leitstern ihres Handelns gewesen ist. Sie tut es, wie es wohl noch
nie der Fall gewesen ist. Sie scheut sich nicht, die letzten Konsequenzen
zu ziehen. Ganze Seiten und Teile des Gebäudes unserer Ansichten
sollen heruntergerissen werden, wenn sie baufällig find. Es liegt in



— 495 —

der ganzen Zeit etwas vom wesentlichen Charakterzug eines ihrer
größten Interpreten, Nietzsche. Man ist rücksichtslos kritisch. Man
„drückt seine Hand auf Jahrhunderte, wie auf Wachs".

Es ist das Recht der heutigen Zeit, dies zu tun. Ich füge
ruhig bei: „Es ist ihre Pflicht". Wir sind es uns und späteren
Zeiten schuldig. Man wird uns einmal dankbar sein dafür.
Weltgeschichtlich sind ivir dazu ermächtigt und verpflichtet.

Wir find es, wie die Menschheit es jedesmal ist, wenn sie an
einem kritischen Wendepunkt steht. Die ganze heutige Weltlage stellt
uns vor Probleme, die wir nur unter Preisgabe früherer Lebensformen

lösen können. Die ganze geistige und materielle Not der
Menschheit ruft nach einer Umgestaltung und damit zunächst nach
einer scharfen Revision, Niemand ist weniger geneigt als ich, all den

Leichtsinn und den widerwärtigen Uebermut, mit dem man dabei alte
Werte zum alten Eisen wirft, zu übersehen oder gar in Schutz zu
nehmen. Aber gerade darum möchte ich auch, daß man sich klar werde,
wie viel starkes und ernstes Verantwortungsgefühl, wie viel
Pflichtbewußtsein bei dieser Revisionsarbeit mitwirkt. Es ist das Recht dessen,
der stch zn einer weiten, kühnen Fahrt rüstet, seine Fahrzeuge genau
zu nntersuchen und nur die mitzunehmen, die allen Stürmen trotzen
können.

Es versteht sich von selbst, daß das Christentum von dieser
kritischen Revisionsarbeit nicht verschont bleiben kann. Es wäre ein
schlechtes Zeichen, wenn es verschont bliebe. Man würde ihm damit
nur die Ehre eines ernsten Angriffes versagen. Man würde es als
eine aufgegebene Position betrachten. Indem man es gerade zum
Mittelpunkt des Kampfes macht, gibt man ihm das Zeugnis, daß es
tatsächlich im Mittelpunkt der Welt steht. Ob es diese Stellung
fernerhin zu behaupten vermag, das soll es selber erweisen. Ein offener,
ehrlicher Kampf wird ihm angeboten; es hat keinen Grund, ihn
abzuweisen. Hat es Vertrauen zu sich, so wird es ihu ausfechten,
^oblssss «bliß's.

Das Christentum hat um so weniger Grund, dieser Entscheidung
auszuweichen, als es sie herbeigeführt hat. Die erste Herausforderung
kommt hier vom Christentum, nicht von der Welt. Es ist ja mit dem

Ausspruch aufgetreten, den Menschen auf ewig die Richtung zu
weisen, die sie einzuhalten haben. Es behauptet, das Welträtsel gelöst
zu haben, die einzige wahre Orientierung zu geben. Ohne Widerstand
wird stch die Welt dies nicht gefallen lassen. Immer wieder, namentlich,

wenn nene Schwierigkeiten auftauchen, wenn die Menschen vor
dem Problem stehen, wie sie ihr Leben gestalten sollen, stellt sich die

Frage aufs neue, ob das Christentum noch weiterhin ihr Leitstern
sein kann. Ob es sich nicht, bewußt oder unbewußt, einer furchtbaren
Fälschung und Selbstüberschätzung schuldig macht, wenn cs. das doch
historisch entstanden ist und mit allen relativen Werten der geschieht-



— 496 —

lichen Entwicklung verwoben ist, behauptet, eine absolute, ewige Macht
zu sein? Was in der Zeit entsteht, muß in der Zeit vergehen. Ist
es nicht das Gesetz der Geschichte?

Es wäre das schmählichste Zeichen für das Christentum, wenn
es diese Angriffe nicht als Antwort auf feine Provokation auffaßte,
wenn es fich dem Kampf, zu dem es ja selber aufgefordert hat, entzöge.

Aber das tut es nicht, wird man sagen. Ja, wie steht es?
Ein Punkt ist außer Zweifel. Es fehlt dem Christentum nicht an
Anwälten. Christus steht wieder einmal inmitten einer leidenschaftlichen

Gerichtssitzung. Wieder einmal vor Richtern, die ihm das Recht
aufs Dasein absprechen. Alle Stimmungen find im Kollegium
vertreten. Vom fanatischen Haß bis zur kühlen Ablehnung. Von der
kalten Gleichgültigkeit bis zur wehmutsvollen Haltung des Richters,
der aus Vernunftgründen verurteilt, aber selber unter dem Urteil
leidet, weil warme Sympathie ihn mit dem Angeklagten verbindet.
Und nnn macht eine ganze Schar von Verteidigern gegen das
Richterkollegium Front. Es wird leidenschaftlich, fanatisch um das Existenzrecht

des Angeklagten gestritten.
Und doch entspricht das Ergebnis der Verteidigung nicht dem

Kraftaufwand. Es ist fast trostloser als das Ergebnis der Anklage.
Es versetzt uns in eine hoffnungslose Stimmung, weil in diesen
Apologien so oft ganz unverkennbar die Verlegenheit, die Aengstlichkeit,
der Mangel an Vertrauen zu der eigenen guten Sache, die Furcht,
felber in den Untergang gerissen zu werden, zum Ausdruck kommen.

Woher denn die Angst, die klägliche Verlegenheit, wie sie für fo
viele Apologien des Christentums gegen die moderne Kultur
charakteristisch ist? Warum fallen die Versuche, Christi Ewigkeit zu erweisen,
so traurig aus? Warum so wenig wahre triumphierende Freude an
dieser Ewigkeit? Warum beugt man sich unter den Relativismus der

Zeit, statt sein Joch abzuschütteln? Woher die Erscheinung, daß es
mit Gottes Sache so jämmerlich stünde, wenn Gott auf seine menschlichen

Anwälte angewiesen wäre? Mir scheint es aus dem Urquell
aller Verlegenheiten und aller Aengste des menschlichen Daseins zu
kommen. Nämlich daher, daß wir unser Ich an Gottes Stelle
setzen. Wir sind zu kleinlich, zu feige, um mit Gott weite Horizonte
aufzusuchen, darum allenthalben Not. Gefahr, Angst. Gottes Gedanken
sind zu groß für uns, daher das Gewirr von Verlegenheiten, Das
mächtige Schiff, das zur hohen See fährt, durchschneidet stolz die

Wellen, welche die kleinen Kähne wie Nußschalen hin- und Herwerfen.
Das ist der Grund unserer Unfähigkeit, die Ewigkeit Christi schlagend

zu erweisen und selber ihrer froh zu werden. An Jesu Stelle setzen

wir alles, was wir über ihn gedacht, geglaubt haben, alles, womit
wir ihn verbunden, kompromittiert, geschwächt, gelähmt haben. Unsere
blassen Spekulationen über ihn verdrängen sein starkes, gesundes Wesen.
Der schwache Rest, den unsere Kritik noch bestehen läßt, verdrängt
das intensivste und stärkste Leben, das es je gab.



— 497 -
Aus unseren Gefühlen, Stimmungen, Gedanken machen wir

Ewigkeitswerte. Was Wunder, daß die modernen Stürme fo leicht
mit diesen „Ewigkeitswerten" fertig werden und sie im Spiel
wegfegen. Unsere Dogmen ersetzen Gottes stets lebendige Gedanken.
Unsere Organisationen treten an die Stelle seiner stets neuen Impulse,
seines stets neuschaffenden Lebens. Der kleine Ausschnitt aus Christi
Werk, den wir uns zu unserer persönlichen Bequemlichkeit zurechtgestutzt

haben, verdrängt die große Welt, die er in unsere Welt
gebracht hat, um sie stets zu beunruhigen und zu sprengen. Die
gemütliche Ruhe tritt an Stelle der ernsten Entscheidung. Die enge,
starre Welt des Menschen verdrängt die lebendige, wachsende Welt
Gottes.

Damit verkürzen wir Christi Existenzrecht. Darum sind wir
Christen schuld, daß heute dem Christentum sein ewiger, absoluter
Charakter abgesprochen wird.

Die apologetische Geschichtsphilosophie des modernen Christentums

ist leider oft ein schlagender Beweis für das erste, was jedem
auffällt, der in religiösen Dingen Sinn für Realität hat. Das ist,
daß Gott Ewigkeitsgedanken denkt und Ewigkeitsimpulse gibt, und daß
die Menschen nicht ruhen, bis sie die Ewigkeitsgedanken in relative
Ansichten verwandelt haben und aus den Ewigkeitsimpulsen kleine

Anregungen zum Erreichen noch kleinerer Ziele gemacht haben. Gott hat in
Christo die ganze Wucht, die ganze gewaltige Erhabenheit der Ewigkeit
in die Zeit hineingeworfen. Gvtt gibt hier der Menschheit einen
Impuls, der sie über alles Begrenzte, Relative hinwegtragen soll, sie
über Zeit und Tod hinweghebt. Aber, was haben die Menschen daraus

gemacht!

Und man hat dazu eine theoretische Rechtfertigung erfunden.
Das ist die offizielle, klägliche, verschämte Geschichtsphilosophie, die das
Christentum gerade um den besten Beweis seiner Abfolutheit und
Ewigkeit bringt. Die immer nur, was getan, geschaffen worden, bereits
geschehen ist, als Beweis der Kraft und der Größe Christi heranzieht.
Sie pocht auf die gelösten Rätsel, statt die Lebensfähigkeit des Christentums

daran zu erproben, daß es mit stets neuen Rätseln, Problemen,
Aufgaben die Welt in stets neue Spannung versetzt. Sie hält sich

ängstlich an das Gegebene, Geschaffene, anstatt die Stärke des christlichen

Lebensstroms vor allem daran zu ermessen, wie weit das
Christentum noch gehen kann, wie viele neue Lebensformen es noch
schaffen mag, was für Anregungen zur Ueberwindung der heutigen
Schwierigkeiten es gibt. Eine echt christliche Geschichtsphilosophie wird
die ganze bisherige Geschichte des Christentums immer nur als
Vorgeschichte betrachten.

Wie ist es aber, wenn wir uns der Gewalt des göttlichen Lebens
nicht mehr widerfetzen; wenn wir nicht mehr sein Leben auf die Stufe
unseres Lebens herunterziehen, wenn wir nicht mehr aus seinen



— 498 —

Ewigkeitsgedanken Tagesstimmnngen, Tageswerte machen? Nun,
da scheint mir, daß wir auch heute, ich möchte sagen, ganz
besonders heute, die Ewigkeit Christi in ihrer ganzen erhabenen
Größe, ihrer vernichtenden Majestät erleben können.

Gott hat in Christo geredet. Zu einer bestimmten Zeit, gewiß.
Wir leben in der Zeit, und so redet Gott zu einer bestimmten Zeit
durch bestimmte Menschen, wenn er uns etwas zu sagen hat. So
hat Gott in Christo zu einer Zeit geredet, die ganz andere Fragen,
Zustände, Bedürfnisse, Nöte hatte, als wir. Was geht uns heute die
nationale und religiöse Not des Spätjudentums denn an? Können
wir in den sozialen Kämpfen und Konflikten von damals etwas
erblicken, das mit den heutigen Problemen und Konflikten noch wirklich

wesensverwandt ist? Studiert moderne Nationalökonomie und
heutige Politik und seht, ob ihr es vermögt, in den damaligen
sozialen und politischen Kämpfen etwas anderes zu sehen als Vorspiele
zu den Umwälzungen, die heute die Welt erschüttern. Da hat Naumann
Recht. Ich könnte seine radikalsten Aussprüche über die Kluft zwischen
der damaligen und der heutigen Welt überbieten, ohne das Gefühl
zu haben, ich hätte mich von der Wahrheit entfernt. Die heutige
Welt mit all ihren brennenden, furchtbaren Fragen, mit all den

zukünftigen Problemen, die sich in den modernen Wirren erst ankünden
— und das damalige Leben mit seinem enger begrenzten Raum, feiner
relativen Einfachheit.

Aber inmitten unserer komplizierten, wirren, ungestümen Zeit
glaube ich so fest und ruhig an die Ewigkeit Jesu, als ich es im
Mittelalter oder zur Zeit der Reformation getan hätte. Wohl noch
fester und ruhiger. Wie ich noch viel fester an die Stärke des Bootes
glaube, das mich im Sturme trägt, als an die des Kahnes, der mich
nur im geschützten Hafen herumführt.

Mir scheint, als erhebe sich inmitten der modernen Kämpfe,
Nöte und Probleme die reine Gestalt Jesu mit einzigartiger Kraft.
Gerade weil wir einmal gezwungen sind, mit dieser Gestalt Ernst zn
machen in einer Zeit, die so gar wenig Verwandtschaft mit der ihrigen
besitzt.

Die Probe ist ernst. Wer möchte es leugnen? Aber wenn sie

bestanden wird, dann ist sie auch entscheidend.
Die Gestalt Christi wird vielleicht noch mehr als jetzt von allem

Relativen, zeitgeschichtlich Bedingten losgerissen werden, aber es wird
dadurch gerade, was an ihr ewig, absolut ist, umso stärker und reiner
hervorstrahlen. Der Diamant strahlt Heller, wenn man feine Hülle
zerreibt. Es ist vielleicht keine Zeit in einer so glücklichen Lage gewesen,
wie die heutige, um Jesu UnVergänglichkeit zu verstehen und danach

zn handeln. Wird sie es tun? Das ist die große Frage. Die
Kirchengeschichte ist leider so oft die Geschichte der verpaßten Möglichkeiten,
daß man Angst haben könnte. Doch könnte es einmal eine
Ausnahme geben.



— 499 —

Es fragt sich, ob Christi Person als geschlossene, große Einheit
Leitstern unseres Handelns, Ziel unserer höchsten Sehnsucht sein kann.
Und nun zwingt uns der furchtbare Ernst der heutigen Lage, uns
der Größe dessen, was uns in ihm gegeben ist, bewußt zu werden.
Jn einer Zeit, da so vieles stürzt und noch vieles vor dem Sturze
steht, freuen wir uns des Besitzes eines ewigen Gutes, das uns fest

garantiert ist. Und da erblicke ich zunächst eine Hauptgarantie der Ewigkeit
Jesu in der großen, heiligen Einfachheit alles dessen, was von
ihm stammt. Jesus hat weder ein kompliziertes System noch einen
detaillierten Kodex gegeben. Daß mit ihm die Ewigkeit in die Zeit
eingreift, hat er fchon dadurch bewiesen, daß er in einer Zeit, die
lauter Detailarbeit trieb, die in lauter Einzelheiten aufging, ein paar
große Realitäten feststellte. So steht er über der Zeit, obschon er in
ihr lebt. Jesu Leben und Werk ist die denkbar größte Einfachheit. So
losgelöst von allem, was das Leben erschwert, kompliziert, was Kräfte
vergeudet, was den Sinn von der Hauptsache ablenkt, die Tätigkeit
zersplittert.

Alles, was er tut, geschieht mit einer heiligen Selbstverständlichkeit.
Es ist allerdings eine Selbstverständlichkeit, deren Größe uns erst an
den Irrwegen der Menschheit aufgeht. Unsere Geschichte dreht sich

nämlich um das Selbstverständliche. Und zwar so, daß wir nach
traurigen Umwegen und durch starke Erschütterungen wieder für die

selbstverständlichen Tatsachen unserer Welt Sinn bekommen.

„Gott hat den Menschen gerade gemacht; aber sie suchen viele
Künste." Es ist ein Beweis der Liebe Gottes, daß er sich nicht durch
diese Künste abhalten läßt, uns immer wieder seine große Einfachheit
zu offenbaren.

Gott, die Ewigkeit, der Wert der Seele, die Wahrheit der
Vergebung, die Bruderliebe, alles, was man fönst umgeht, wegdeutet,
oder auf unglaublich komplizierte Weise erhärtet, beweist, das alles
macht Christus durch die unmittelbare Einfachheit und Wahrheit
seiner Person zu etwas Selbstverständlichem, Einleuchtendem. Wir
glauben ihm das alles, wie wir der klaren Julisonne glauben, daß sie

strahlt und wärmt. Durch diese Einfachheit kann Jesus wieder mit
jeder Zeit neu in Verbindung treten. Wo komplizierte Systeme
verfugen, schwerfällige Organisationen unfähig oder gar hemmend sind,
kann man sich an dieser machtvollen, ewig jungen Einfachheit
aufrichten.

Christi Leben verläuft in der Zeit und ist doch durch seine
einfache Form eine Ueberwindung der Zeit. Däs gleiche gilt von dem

Inhalt dieses Lebens.

Jesus wendet sich an das Gewöhnlichste, was es auf Erden gibt,
an eine leidende, geknechtete, unfreie Menfchenseele. Im Grunde an
etwas Landläufiges, an etwas, das auf den ersten Blick nicht viel
interessantes bietet. Ihre Kämpfe, seien sie gegen die erdrückende



— 500 —

Macht des Aeußeren, oder gegen die dämonische Gewalt des Bösen im
Innern gerichtet, mögen vielleicht einen Augenblick Mitleid einflößen;
aber niemand sieht darin etwas, das Anspruch auf eine ganz große,
erlösende Tat hat. Dieses kleine, gewöhnliche Wesen bringt Jesus in
Berührung mit dem, was dnrch ihn ebenso einfach und selbstverständlich

geworden ist, als daß unser Leben etwas sehr Gewöhnliches, Kleinliches

ist, mit der Heiligkeit und Macht Gottes.
Und damit ift auf ewig die Form geschaffeu, die ein Menschenleben

haben soll, wenn es auf Ewigkeit Anspruch erhebt. Das Höchste,
was wir uns denken können, die vollkommene Heiligkeit, die reinste
Liebe geben dem Dasein Ziel und Sinn.

Und die lebendige Persönlichkeit Gottes bürgt dafür, daß dies

Ziel kein Traum, sondern Wahrheit ist.

Es mag ja, geschichtlich gesprochen, sein, daß die Welt einmal
aller absoluten Forderung den Abschied gibt, um dann im trüben
Sumpfe des Relativisums, der Flachheit zu verkommen. Dann würde
auch die Stunde des Christentums geschlagen haben d. h. die Stuude,
da es aufhören müßte, den Menschen die Richtung auf das höchste

Ziel zu weisen. Aber es hätte dadurch nur die Form seines ewigen
Bestandes gewechselt. Es würde gleichwohl weiterleben, als Gericht,
als Todesurteil über alles, was man an feine Stelle gesetzt hätte.

Die Konzentration auf das Wesentliche und die Wendung auf
das Letzte, Höchste verleihen der Person Christi ihre Unabhängigkeit
von allem, was zeitlich bedingt ist. Das Christentum ist historisch
entstanden, hat viele Kulturen schaffen und befestigen helfen, und doch

ist es dank der Eigenart Christi über alles zeitliche, geschichtliche
erhaben, ist es fähig, aufs neue mit allen auftauchenden Aufgaben den

engsten Bund zu schließen. Auch in Zeiten, die, wie unsere Zeit,
einen völlig andern Charakter haben, als Jesu Welt, die mit ganz
anderen Problemen zu tun haben.

Solange die Menschheit ihren großen, schweren Kampf um
Gerechtigkeit und Heiligkeit kämpft, solange die Seele nnter dem Druck des

Aeußeren, und unter der teuflischen Gewalt des Bösen leidet und
sich nach Gott, nach seiner Freiheit, nnd Heiligkeit sehnt, behält Christus
ewige, absolute Geltung. Und solange unsere Gedanken der Ausdruck
unserer Sehnsucht nach der Ewigkeit sind und unser Leben ein schwankender

Schritt zur Ewigkeit ist, solange werden wir in ihm die Kraft
schöpfen, Ewigkcitsgedanken zu denken und unser Leben nach der Ewigkeit

zu richten.
Jesu Kraft ist ewig jung und weltverjüngend. Bei einem andern

Weltbild, bei einer andern Notlage, als der, die ihn bedrückte, sehen

wir in Jesu Leben die höchste Form eines großen, wahren, heiligen
Lebens und werden in dem Maß dieses Lebens teilhaftig, als wir
Christus Einfluß auf unser Wesen einräumen. Er richtet den Willen
auf das höchste und letzte; er umfaßt die ganze Welt mit feiner



— 501 —

heldenmütigen Liebe. Voller Teilnahme versetzt er sich in das kleinste,
am meisten verachtete; aber er geht dabei von der weitesten Gesamtschau

aus. Jn ihm lebt die heiligste Leidenschaft. Unbegrenzt ist seine
Fähigkeit, sich gegen das Böse und Ungerechte zu empören. Ohne
Grenzen ist auch sein Eifer im Kampf gegen alles, was den Menschen
knechtet, entwürdigt, was ihn anders bewertet, denn als lebendige,
von Gott geschaffene, für Gott bestimmte Seele. Darum ist er auch
nicht vor dem Opfer zurückgescheut, das es allein möglich machte, das
Höchste zu verlangen und den Kampf um das Heiligste zu wagen.

Das Ich wird ganz zum Werkzeug Gottes. „Stirb und werde"
ist durch ihn zur Form jedes großen Lebens überhaupt geworden.
Was tut es, wenn bei den wuchtigen Hieben Gottes das Werkzeug
zerschellt. Wenn nur das, was Gott zerstören will, ins Wanken gerät.

Damit steht Christus auch inmitten unserer Zeit als Zeichen,
dem widersprochen wird, aber auch als Zeichen, das zum Fall vieler
gesetzt ist. Unter dieses Zeichen schart sich, was heute weiter will;
in diesem Zeichen wird am heftigsten gegen die Not und die Schmach
unserer Welt gekämpft. Wir haben Leidenschaft, Begeisterung so

notwendig, wie Licht und Luft. Wir brauchen in unbegrenztem Maß
die Fähigkeit, unter ungerechten Zuständen zu leiden und uns dagegen
zu empören. Wir können die Welt vom schweren Druck, der auf ihr
lastet, nur befreien helfen, wenn wir ganz von Gott getragen werden,
wenn wir felber schweigen, damit er rede, wenn wir mit unserm
Ich zurücktreten, damit Gott allein herrsche.

So bezeugen wir die UnVergänglichkeit dessen, der dies vermocht
hat. Nur durch die UnVergänglichkeit Christi werden mir die heutige
Welt überwinden. Christi Gewalt ist ewig, weil jede Zeit durch ihn
zum Weltgericht wird. Auch unsere Zeit. Der Angeklagte wird zum
Kläger und Richter. Seine beste Apologie ist, daß er mit seinem
machtvollen, heiligen Leben der Zeit, die ihn verurteilen möchte, die

Existenzberechtigung entzieht. Sie hat es nicht vermocht, dem Leben
eine starke Grundlage zu geben. Sie hat Gott entthront. Den
Menschen hat sie zum Gott oder zur Maschine gemacht. Darum muß
sie untergehen; darum erfüllt sie die Welt mit ihren Weherufen. Doch
eine Stimme erhebt sich aus den Klagen. Sie ist scharf, unheimlich,
weil die ganze Erhabenheit, der ganze Ernst der Ewigkeit in ihr
zum Ausdruck kommt. Sie erhebt und tröstet aber auch, weil der
freudige Sieg des Ewigen über die Not und die Schmach des
Zeitlichen in ihr lebt. „An meiner UnVergänglichkeit zerschellt eine Welt;
aus meiner UnVergänglichkeit wird eine neue Welt erstehen."

I. Matthieu.


	Die Unvergänglichkeit Christi

