
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 12

Artikel: Erfüllungen und Vollendungen (Luk. IV, 16-30)

Autor: Bader, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 489 —

Sieg, der bereit liegt und verhalte dich darnach, und der Sieg ist
gewiß!

Es erzeugt also das Vertrauen zn der Gegenwärtigkeit des
Gottesreiches nicht eine Erschlaffung, sondern wird zur Vorbedingung
einer starken Spannung auf die Zukunft hin. Aber wir können und
sollen nicht immer angespannt fein, wir haben auch Entspannung nötig.
Die Richtung auf die Zukunft hin erzeugt eine gewisse Unruhe und
könnte zuletzt zu innerer Leere führen. Es könnte geschehen, daß wir
ob lauter Vorwärtsdrängen die Kraft zum Vorwärtskommen verlören.
Darum ist es gut, daß wir neben der Unruhe auch die Ruhe haben,
neben dem Hoffen das Besitzen; darum ist es gut, daß wir von
Zeit zu Zeit versinken dürfen in die Seligkeit des Habens, in die
Gegenwärtigkeit des Höchsten, daß wir im Beginn schon das Ende, in
der Verheißung die Erfüllung, im Teil das Ganze genießen und darin
zufrieden fein dürfen; darum ist es gut, daß wir mitten in einer
chaotischen, verdüsterten, scheinbar gottfernen Welt doch sagen dürfen:
„Das Reich Gottes ist da;" darum ist es etwas gar Herrliches um
die Weihnachtsbotschaft, die einmal im Jahr diese' Wahrheit so
einseitig betont uud sie uns so mächtig und lieblich nahe bringt, daß
wir ihr kaum entgehen können. „Freut euch, gerade ihr, die Kämpfer,
die Arbeiter, die Fremdlinge in der heutigen Welt, die von Sehnsucht
Beunruhigten: was ihr erarbeitet, erkämpfet, ersehnt, es ift schon da,
es ist allein!" L. Ragaz.

Mullungen uns ilollenSungen.
Luk. IV, 16—30.

Die vollständige Ablehnung, die Jesus in Nazareth erleben
mußte, ist ungemein bezeichnend für die Erwartungen, die die Menschen,

nicht zum wenigsten fromme und kirchliche Kreise an das Walten
Gottes knüpfen. Ich möchte deshalb zunächst etwas näher auf jenes
Vorkommnis eingehen. Jesus war eines schönen Tages von zu Hause
weggegangen, um Johannes den Täufer zu hören. Er kam von
diefem Ausflug nicht mehr zurück und nach einigen Wochen oder
Monaten hörten seine Angehörigen, daß er in der Gegend am See
drunten auftrete als Prophet und Bußprediger, und allerlei
merkwürdige und wunderbare Begebenheiten wurden von ihm erzählt.
Den Seinen war dies peinlich und sie begriffen nicht, was in ihren
Sohn und Bruder gefahren sei. Sie wollten ihn heimholen, wurden
von ihm aber abgewiesen. Wie viel stch der Dorfklatsch in Nazareth
mit diesem Versuch beschäftiget hat, wissen wir nicht. Es ist nicht
ausgeschlossen, daß die Nazarener das Wirken ihres Mitbürgers mit
einem gewissen Wohlwollen verfolgten. So wie etwa heute eine

Dorfschaft gerne hört, wenn öffentliche Nachrichten über einen
Mitbürger, z. B. über einen Pfarrer zu ihr dringen. Da, an einem



— 490 —

Sabbath kommt er, Jesus, selbst nach Nazareth und geht in die
Synagoge, um zu reden. Natürlich drängt sich alles herzu. Man
freut sich über den Genuß, der bevorsteht uud richtet sich so recht auf
eine erbauliche Stunde ein. Er wird von Gott sprechen, natürlich,
d. h. von Gottes heiligem Gesetz. Er wird mit Donnerworten reden

gegen den unheiligen Zeitgeist. Denn er ist ja ein großer Bußprediger
wie-Johannes der Täufer. Und die Welt ist wirklich schlecht und die

Menschen falsch nnd man weiß bald nicht mehr, wem man trauen
soll. Da tut es so wohl, ein rechtes Wort der Mahnung zu hören
nnd einen kräftigen Hinweis auf das Wort Gottes, damit jeder wieder
einmal weiß, woran er ist. Und er wird sprechen von den Taten
Gottes zur Zeit der Väter. Es ist ja sv nötig, daß man immer
ivieder daran erinnert wird, daß Gott wirklich einmal zu den Menschen

gesprochen hat. Sonst könnte man nichts hoffen für die Zukunft,
und davon wird er wohl auch reden, nämlich wie eines Tages die

Posaunen erschallen werden, gleich einem Donner. Und es werden
wanken die Pfeiler der Erde und alles Unreine wird umkommen.
Dann aber wird Gott aufrichten das Reich der Herrlichkeit und Friede
und Vollkommenheit werden herrschen ans Erden. — So sitzen sie

denn, gespannt, neugierig, bereit anzuerkennen und sich zu sreuen,
einige vielleicht freilich mit starkem Mißtranen und Unbehagen.

Er aber läßt stch das Buch Jesaja reichen und liest die mes-
sianische Verheissung des 61. Kapitels: keine Droh- und Donnerworte,
nicht von Erdbeben und Gericht, sondern: Hilfe den Armen, Heilung
den Zerstoßenen, Befreiung den Gefangenen, das Gesicht den Blinden,
Erlösung den Zerschlagenen, mit einem Wort das angenehme Jahr
des Herrn. Uud Jesus fügt die Worte bei: heute ist diese Schrift
erfüllt vor euren Ohren. — Wie viele der Zuhörer ganz begriffen,
was er sagte, muß dahin gestellt bleiben. Jedenfalls aber sind Alle
enttäuscht und empört. Wie kann man nur so mit den Worten der
heiligen Schrift spielen! Sie follen glauben, daß ausgerechnet jetzt
und durch diesen Jesus, den sie doch von klein auf keimen, die

Verheißungen des Propheten erfüllt seien? Da müßte doch ganz Anderes
vorher gegangen sein, das Göttliche geschieht nicht auf eine so alltägliche

gewöhnliche Weise. Und sie lehnen ihn rundweg ab.
Und nun also: die Gründe der Ablehnung: Die Leute glaubten

ganz gern, was von Gott berichtet wird aus alten Zeiten, die
Geschichte Abrahams, Isaaks und Jakobs, die Geschichte Mose und des

Auszugs aus Egypten. Gewiß, damals hat Gott gestürzt und erhöht.
Damals hat er eingegriffen und die Ereignisse geleitet. Und er wird
es wieder tun: die glühendsten und unmöglichsten Phantasien wurden
ausgeheckt von der erlösenden Wirksamkeit Gottes in der Zukunft.
Für die Gegenwart aber, solange nicht Zeichen und Wunder vom
Himmel her geschahen, vertröstete man sich mit dem Gesetz, mit der
Anweisung zn einem rechten, reinen, gottgefälligen Leben, damit man
einmal bestehen könne vvr Gott, wenn sein Tag komme. Einstweilen



— 491 —

haben aber noch die Ungläubigen und Unreinen das Wort und der
Rechtschaffene, der auf den Wegen des Herrn wandelt gilt nichts in
der Welt. Der Herr wartet, bis sein Volk sich in völliger Reinheit

zu ihm bekehrt hat: denn ihm graut vor Unreinheit, vor der Sünde.
Wie svll nnn auf einmal alles vergeben nnd gerettet sein? Ist eine

solche Rede nicht eine offenkundige Verhöhnung der Gerechtigkeit
Gottes? Wie soll ein gewöhnlicher Mensch es wagen dürfen, über
das Gesetz und die Propheten hinauszugehen? Ist das nicht eine

Ueberhebnng sondergleichen, zu tun, als ob Gott selber einen gesandt
habe? Gewiß, man soll von Gott reden, von seiner Vollkommenheit,
von feiner Gerechtigkeit und Erhabenheit. Aber gleichsam aus Gott
reden, so als ob er selber spräche, wie will das ein so ungelehrter
und unscheinbarer Mensch verantworten?

Wohlverstanden: sie konnten Jesum nicht gelten lassen, ihn, durch
den die Kraft Gottes wirkte in einer so offenkundigen Weise, daß uns ja
sein Leben als die klassische Zeit der Gottesoffenbarung erscheint, wenn
man so sagen darf. Jesus konnte sich auch ganz gut auf die

Ausstrahlungen seines Wesens berufen, auf die vielen Heilungen, die durch
ihn geschehen waren, wobei er freilich in die unangenehme Lage kam,
feinen Mitbürgern sagen zu müssen, daß sie um ihrer Zweifelsncht
feiner Person gegenüber willen die Gotteskräfte nicht erfahren könnten.
So bleibt es auffallend, daß Jesus doch wieder so wenig überzeugenden

Eindruck machte und daß er eigentlich nnr lächerlich wenige
Lente zu erfüllen vermochte mit der Gewißheit, daß sein Wirken jene
langersehnte Wendung in der Geschichte der Menschen bedeute, ivelche
die Propheten klar vorausgesehen hatten? Die einflußreichen Kreise
seines Volkes konnten nicht mit, ja, ihnen machte das Wirken und
Reden Jesu eher den Eindruck des Pietätlosen und Umstürzlerischen
und indem sich das Größte und Bedeutungsvollste abspielte, das je

auf Erden geschehen ist, blieben sie ahnungslos und unverständig.
AlsGott die ausschlaggebende Tat in der Verwirklich ung
des Gottesreiches vollzog, merkten diejenigen, welche
glanbten am meisten Wissen von Gott und seinen
Absichten zu haben, nichts davon.

Ich möchte diese Tatsache festhalten. Sie ist vvn ungemeiner
Wichtigkeit und in ihrem Lichte sehe ich eine nicht mißznverstehende
Analogie zu unserer Zeit. Hier ist zwar nicht Jesus in Fleisch
und Blut und auch kein Luther oder Zwingli. Aber es leben
gegenwärtig über alle Länder zerstreut eine große Zahl von Menschen,
ivelche gerade um Jesu willen den Frommen und den Kirchen
gegenüber in eine ähnliche Situation hineingekommen sind wie er.

In der Christenheit läßt man wieder, genau wie im Judentum der

Zeit Jesu alles gelten, was Gott in alten Zeiten, zur Zeit Jesu und der
Apostel und Märtyrer, allenfalls noch zur Zeit der Reformation getan
habe. Und gleichfalls hegt man glühende Hoffnungen für die Zukunft,
n der wieder erlösende Taten Gottes geschehen follen, wenn nicht



— 492 —

in diesem, so in jenem Leben. Für die Gegenwart aber wagt man
nichts zu hoffen, als sittliche Fortschritte des einzelnen Menschen,
Bewahrungen vor Versuchung und Sünde, als ein stilles Ruhen in
Gott, der hilft, die unruhige und böse Welt zu ertragen. Aber daß
Gott heute wieder eingreife in die Geschicke der Völker, Altes stürze,
Neues aufrichte, daß Gott Menschen und Verhältnisse miteinander
ändern wolle, keine sittliche Kraft, sie erweise sich denn der Welt gegenüber

deutlich als eine solche, indem sie umgestaltend wirke, daß wir
fortlaufend mitten drinnen feien im werdenden Reich Gottes, daß es

Gott sei, der wolle, daß den Armen geholfen werde, nicht mit Almosen,
sondern durch eine andere Gestaltung der Besitz- und Erwerbsverhältnisse,

solche Predigt stößt auf den vollen Widerstand der Frommen
und Schriftgelehrten. Wer so redet, der macht sich in den Augen der
Sachverständigen einer lächerlichen Ueberbebung schuldig. Das gilt
als eine Veräußerlichung des Evangeliums, als ein Verrücken der
Wahrheit von der innern auf die äußere Linie.

Nnd doch liegt das Bedeutsame am Wesen Gottes gerade darin,
daß er immer Gegenwart, nie Vergangenheit oder Zukunft ist. Denn
Gott ist unser Leben, das Leben, welches wir jetzt leben. Was einmal
geschah, das war und ist nicht mehr und was einmal geschehen wird, das
wird sein, aber es ist noch nicht. Aber was jetzt ist, das geschieht und
formt und bildet stch. Gott schafft mit alter Kraft und Treue. Warum
wollen wir immer sein, wie die Lente zu Nazareth und Jerusalem, welche
das nicht glauben wollten, und zwar gerade dann am wenigsten, als sie

es am ehesten hätten glauben müssen? Ist es wirklich unsere Ueberzeugung,
daß der Gang der Ereignisse absolut so gehen müsse, wie er geht, nämlich,
um einige Beispiele anzuführen, immer weiter mit dem Ausbau der
Staatsgewalten, mit dem Rüstungsfieber, mit der Konzentration der
Kapitalien u. s. w. Hat nicht Jesus die Hohlheit dieser Mächte aufgedeckt,

nämlich daß sie ihre Kraft und ihren Einfluß verlieren, sobald man
nicht mehr daran glaubt, während umgekehrt die Kräfte, welche aus Gott
sind, Barmherzigkeit, Treues Gerechtigkeit, Wahrheit ihre Geltung
behalten, anch wenn die Menschen nichts darnach fragen, um dessetwillen,
weil eben in ihnen unser Leben liegt. Nnd nun sollen wir immer wieder
glauben, daß man es gehen lassen müsse, wie es gehe und nur darnach
trachten, persönlich untadelig zu bleiben? Wo gerade das das Wundervolle

ist, daß um Jesu willen wir Alle es eigentlich uicht gehen lassen
können. Wir durchschauen eben um seinetwillen die „Welt", die Institutionen

und Gesetzlichkeiten. Wir wissen, wie sie zustande gekommen
sind, trotz der verzweifelten Geschichtslügen der interessierten Kreise.
Wir kennen z. B. die Entstehung des deutschen Fürstenrechtes, wie sich

aus den Kriegssöldnern der altgermanischen Markgenossenschaften, den

„DuLss", die Wölfe entwickelt haben, welche die Herden, deren Frieden
sie hätten schützen follen, zu Untertanen machten und wie auf lang-
same, heimtückische Weise die alte Volksfreiheit und der alte
Genossenschaftsgeist erwürgt wurde. Man lese darüber einige sprechende Bei-



— 493 —

spiele in der Geschichte des Bauernkrieges von Zimmermann nach.
Oder wir kennen die Entstehung der modernen Geldmacht, welche aus
den Handelsprivilegien einiger Kauffarteihäuser des ausgehenden Mittelalters

sich zu der weltumspannenden Organisation der Bankkonzerne
entwickelte, die sich nun Regierungen und Volker dienstbar und tribut-
(zins)vflichtig zu machen wissen. (Vergl. die Finanzierung der jungen
chinesischen Republik.) Wir kennen die Entstehung bestimmter „Rechte",
man denke an das „Recht" der Fabrikanten, die Arbeiter beliebig
lang arbeiten zu lassen, das nun mühsam auf gesetzlichem Wege auf
ein menschenwürdiges Maß zurückgeschnitten werden muß. Oder wir
kennen den Wert der Anschauungen über gut und böse, die so sehr
von der Konvention und vom Besitz bestimmt sind. — Ist cs da eigentlich
nicht selbstverständlich, daß wir uns diesen Gesetzlichkeiten nicht beugen.
Wir können ihre Ansprüche wohl ertragen, als ein Stück nnserer Sünde,
aber wir können sie nie billigen. Und es ist merkwürdig zu beobachten,
wie im Grunde genommen doch alle Menschen sich klammern an das
Inwendige, an das, „was kein Auge gesehen und keiu Ohr gehört hat".
Nur verfallen dabei diejenigen, welche an die Notwendigkeit der
Gesetzlichkeiten glauben, wieder auf die Wege der Pharisäer und Schriftgelehrten,

auf kultische Frömmigkeit und auf gute Werke. Die Mühseligen
und Beladenen aber und wer immer vom Geiste ergriffen ist, fühlt sich

getrieben zum Ansturm gegen Staat und Gesellschaft.
Wie offenbar ist es doch, daß etwas lebendig ist in unserer

Zeit, daß wir großen Ereignissen und Entscheidungen entgegengehen.
Gewiß, es sind Menschen, die da handeln, Menschen, die sich in keiner
Weise mit Jesus vergleichen dürfen. Aber was tut's? Wenn diese

Menschen nur ein ganz klein wenig wahr und ehrlich sind. An diesem
Stücklein Ehrlichkeit wird Gott sie packen können nnd in feine Bahnen
reißen. Oder dürfen wir an gar nichts mehr glauben, an keine
Aufrichtigkeit und Uneigennützigkeit? Ist alles nur Spekulation? Sollen
z. B. alle Unternehmungen und Reden der Sozialdemokratie nur zur
Erhöhung der Partei dienen, damit diese Macht uud Ansehen gewinne,
damit der einzelne Parteigenosse seinen Vorteil finde? Ich glaube,
Gott sinde sehr viele Anhaltspunkte in der heutigen Gesellschaft,
besonders im Proletariat. Sonst könnte das gar nicht geschehen, was
geschieht und was sich vorbereitet, sonst mären diese neuen Gemein-
schaftsbildungeu. die neuen Hilfswerke gar nicht möglich, die stch gegen
die ganze herrschende Gesellschaft mühsam durchsetzen müssen. Menschlich

gesprochen ist der ganze Sozialismus eine Unmöglichkeit, eine
Utopie. Und doch setzt er sich durch, freilich nicht als politische Phrase
(so weit er das ist, ist er schon mitten im Fiasko drinnen), sondern
als eine neue Beziehung der Menschen zu einander, eine einfache,
schlichte Brüderlichkeit, eine Kampfgenosfenschaft gegen alle
Unterdrückung, gegen alle Gewalttat, gegen alle Laster. Ist nicht jetzt
schon etwas da, wie eine internationale Liga zur Ueberwindung des
Elendes, eben das, was eigentlich die christliche Kirche sein sollte, ein



— 494 —

Wiederaufleben des Geistes, der Jesaja jene wundervollen Worte
diktierte, die dann in Jesus Fleisch geworden stnd, so daß er sagen
konnte: „Heute ist diese Schrift erfüllt vor euren Ohren, d. h. von
jetzt an find diese Worte nicht bloß Verheißung, sondern jetzt beginnt
die Erfüllung: die Kraft Gottes strömt durch mich in die Welt, fo
daß nun die grundlegende Erneuerung der menschlichen Beziehungen
angebahnt ist, das Reich Gottes ist nahe herbeigekommen".

Warum glauben wir Jesu nicht? Warum reden wir immer
von einer Paradvxie des Evangeliums, als ob es etwas übergewöhnliches,

gleichsam ein monnmentaler Ausriß einer menschlichen Gesellschaft
sei, nachdem die Wirklichkeit ungefähr bauen müsse? Es seien aber
auch andere Gesichtspnnkte zu berücksichtigen, Gesichtspunkte der Billigkeit

gegenüber dem Gewordenen. Es handle sich darum, besonders
für die Pfarrer, eine fortlaufende Kongruente zustande zu bringen
zwischen den Forderungen des Evangeliums und den Forderungen
des praktischen Lebens. So mögen auch die Leute von Nazareth oder
doch die „Gebildeten" unter ihnen gesprochen haben. Jesus aber
wußte, daß das Evangelium keine Paradoxie, keine einseitige,
überspannte Darstellung sittlicher Forderungen ist, sondern die Botschaft
von dem Leben aus Gott, von den Kräften, die sich in uns entwickeln,
wenn wir uns gleichsam der Bestrahlung durch Gott aussetzen. Die
volle Möglichkeit dieses Lebens bestreiten heißt Gottes Wirklichkeit
bestreiten, heißt aus Gott eine Abstraktion, einen Götzen, einen
theologischen Lehrbegriff machen. Jesus aber vertraute auf die volle
Gnade Gottes und siehe, in ihm erfüllte sich alles weit herrlicher als
je in den alten Zeiten. Wird Gvtt um Christi willen nicht auch heute
Menschen begnadigen können, daß in ihnen „die Schrift erfüllt ist"
und durch sie die Gottesenergien neue Kraft gewinnen? Wir glauben
es und um dieses Glaubens willen hoffen wir auf neue Erfüllungen
nnd Vollendungen. H. Bader.

vie Unvergângiicbkeit Misti.
„Dieser wird gesetzt zu einem Fall

und Auferstehen vieler, und zu einem
Zeichen, dem widersprochen wird,"

iRie heutige Zeit ist eine große Revifionsarbeit. Sie fichtst, prüft,
« kontrolliert. Sie revidiert alles, was man bis heute gedacht,

geglaubt, an Lebensformen und Weltanschauungen geschaffen und
aufgestellt hat, alles, was den Menschen Anregung gegeben hat, was
Leitstern ihres Handelns gewesen ist. Sie tut es, wie es wohl noch
nie der Fall gewesen ist. Sie scheut sich nicht, die letzten Konsequenzen
zu ziehen. Ganze Seiten und Teile des Gebäudes unserer Ansichten
sollen heruntergerissen werden, wenn sie baufällig find. Es liegt in


	Erfüllungen und Vollendungen (Luk. IV, 16-30)

