
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 12

Artikel: Das Licht der Welt (Jes. 8, 11 ff.)

Autor: Kutter, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


M
9

vas riebt «er Aelt.
Jes. 8, 11 ff.

F H lie die Sonne am Himmel steht, mögen sie auch Wolkenmassen
verdunkeln, wie es Tag ist, mögen die Menschen auch hinter
verschlossenen Fensterläden den Morgen verschlafen, — fo ist

Jesus da. Mitten unter uns. Das Licht der Welt. Ob wir ihn sehen
oder nicht, ist ganz Nebensache. Er ist nicht erst da, wenn wir unsre
Augen aufmachen, nein, er ist da, weil er nicht anders kann, als da
sein. Wir leben von ihm, ohne es nur zu wissen. Aus tausend
Kanälen strömt uns fein Leben zu, wir können ohne ihn gar nicht
sein. Wenn du wirklich leben, wenn du dein eigenes Leben leben
willst, dann mußt du es aus seiner Quelle schöpfen. Du kannst dich
ja in allen möglichen Dingen herumtreiben, von allen möglichen
Mächten und Geistern regieren lassen, du kannst dein eigenes Selbst
auf den höchsten Thron erheben — aber wenn du leben willst, dann
mußt du zu Jesus kommen. Denn er ist das Leben. Du kannst ein
großer Mensch sein ohne ihn, aber nicht ein lebendiger. Und wie du,
so Alle, die ganze Gesellschaft. Was wir heute die soziale Frage
nennen, ist aus dem Evangelium erwachsen. Der Kampf, in dem wir
stehen, ist nichts anderes, als der „Krieg", den Jesus gebracht, das
„Feuer", das er entfacht hat. Hinter den kleinen Gegensätzen, die
jetzt noch die Parteien in Atem halten, steht der große entscheidende:
Ihr könnt nicht Gott nnd dem Mammon dienen! Und immer
entschiedener bricht dieser Gegensatz sich Bahn; immer deutlicher erscheint
über den aufgeregten Wassern durch die Nacht dahinwandelnd Jesus.
Die soziale Frage ist feine Frage und wird auch nur von ihm gelöst
werden. Und draußen in der weiten Welt, in der Nacht des Heidentums,

da geht langsam das Licht seines Namens über den Völkern
auf. Durch die unermüdliche Arbeit unferer Missionare ist das
Evangelium zum Sauerteig geworden, der allmählich die ganze Masse
durchsäuert. Was zurzeit des Apostels Paulus eine müßige Behauptung
geschienen, das fängt heute an seine Verwirklichung zu finden: Alle

Predigt, gehalten am 30. November 1913 in dcr Kreuzkirche in Zürich.



- 474 —

Kniee werden sich ihm bengen und alle Zungen bekennen, daß Jesus
der Herr sei, zur Ehre Gottes des Vaters. Das Licht der Welt!
Worin besteht sein Glanz, was gibt ihm seine Kraft?

Die Geschichte von der Ehebrecherin, die unserem Texte vorangeht,

sagt es uns. Als die Pharisäer auf Jesum drangen, sein Urteil

über die Sünderin auszusprechen, als sie ihn zwingen wollten,
seine Stellung zum Gesetze, das die Todesstrafe über den Ehebruch
verhängte, unzweideutig darzulegen, da fchleuderte er ihnen das Wort
ins Gesicht: Wer unter euch ohne Sünde ist, werfe den ersten Stein
auf sie. Als wäre es mitten in der Nacht plötzlich Tag geworden,
so traf sie dieses Wort. Sie hielten sein Licht nicht aus. Einer nach
dem Andern machte sich davon. Und Jesus sprach zur Ehebrecherin:
„Wenn dich niemand verdammt, so verdamme ich dich auch nicht."

Jesus verdammt nicht. Das Gesetz hat seine Rechte und
Forderungen eingebüßt, es gilt nicht mehr. Eine neue Welt hebt an. Jn
atemloser Spannung stehen die Haufen um Jesus herum. Sie ahnen
die ungeheure Bedeutung dieser Stunde. Sie stehen wie geblendet da.

Jn tiefer Stille aufhorchend. Da spricht Jesus zu ihnen: „Ich bin
das Licht der Welt. Wer mir nachfolget, der wird nicht wandeln in
der Finsternis, sondern wird das Licht des Lebens haben."

Er ist das Licht, weil in ihm keine Verdammnis ist. Weil er
nicht zum Gericht, fondern zum Heil der Menschen gekommen, weil
er den Namen dessen offenbart, der „nicht handelt mit ihnen nach ihrer
Sünde, und ihnen nicht vergilt nach ihrer Missetat." Das Gesetz ist
aus. Es gibt fortan kein anderes Gesetz als das der Vergebung und
jedes Gesetz ist nichts anderes mehr als die Konsequenz und Kraft der
Vergebung. Jesus ist das Gesetz. Er, der den Buchstaben und die

Forderungen des Gesetzes in seinem Leben erfüllte, gab sich selbst dahin
sür die Menschen, um eins mit ihnen zu werden und sie zu füllen
mit seinem Leben spendenden Geiste. Jn seinem Reiche erwachsen alle
Gebote ans dem unerschöpflichen Grund dieses Geistes heraus, da gibt
es kein Gesetz mehr, das erst verdammte, nein, da ist die Verdammnis-
losigkeit Gesetz. „Denn Er ist unser Friede, der aus beiden eins hat
gemacht und hat abgebrochen den Zaun, der dazwischen war, in dem,
daß er durch sein Fleisch wegnahm die Feindschaft, nämlich das Gesetz,
so in Geboten gestellet war, auf daß er aus zweien einen neuen
Menschen in ihm selber schüfe und Frieden machte." (Ephef. 3, 14—15.)
„Und hat ausgetilgt die Handschrift, so wider uns war, welche durch
Satzungen entstund und uns entgegen war, und hat sie aus dem
Mittel getan und an das Kreuz geheftet; und hat ausgezogen die

Fürstentümer und die Gewaltigen und sie fchaugetragen öffentlich und
einen Triumph aus ihnen gemacht durch stch selbst." (Col. 2, 14—15.)

Kein Gesetz. Keine Forderungen. Kein Gericht, keine Verurteilung,

keine Verdammnis. Keine Zwangsanstalten irgendwelcher Art.
Kein Gefängnis, kein Schicksal, keine Notwendigkeiten und Unabänderlichkeiten.

Kein System, keine Abstraktheiten, keine Prinzipien. Keine



— 475 —

Staatsgesetze, kein Recht und keine Moralherrschaft. Keine Fürstentümer

und Gewaltigen, keine Mächte und Herrschaften. Keine Kirchen
und Sekten. Kein Papst und keine Päpstlein. Keine Privatreligion
und Privatüberzeugung, keine Glaubensstandpunkte. Kein Christentum.
Denn das Alles bedeutet Verdammnis. Wo Gesetze regieren, da ist
die Verdammnis. Es gibt keinen Zwang, kein Schicksal, keine
Prinzipien, keine Systeme ohne Verdammnis. Verdammnis ist die Gewalt
des Staates und seiner Rechtsgesetze, Verdammnis der Triumph der
Moral. Jn der Verdammnis zeigte sich die Macht der Kirche zurzeit
ihrer größten Blüte, Verdammnis ist heute noch das Kennzeichen jedes
Glaubensstandpunktes. Wir messen, wir beurteilen, wir kritisieren
einander umsomehr, je mehr wir Christen sind. Denn Christentum
ist Gesetz, und Gesetz bedeutet Gericht. Jesus aber ist das Ende des

Gesetzes. Jedes Gesetzes. Nicht nur des mosaischen. Der Geist Jesu
überwindet jede Staatsform, jede Kirche, jedes Recht, jede
Moralherrschaft.

„Also — sagst du mir — Auflösung dcr bestehenden Ordnung,
Zerstörung, Anarchie?" Ja, die Auflösung, die das Gottesreich den

Weltreichen, der Geist dem Buchstaben, das Leben dem Tode, das
Licht der Finsternis, das ursprüngliche frische Wasser allen Tümpeln
und Pfützen bereitet. Die Anarchie der Liebe. Die Liebe aber
ist die einzige Macht, die nicht zerstört. Die „bestehende«
Ordnungen" — was sind sie anderes, als Gewalten, die sich selbst
auflösen? Liebe ist die Anarchie der Anarchie, die Revolution der
Revolution, die Auflösung der Auflösung, der Tod des Todes. Wo
sie regiert, da geschieht, was das Gesetz umsonst gefordert. Die
Liebe hat auch ihr Gericht, ihre Strafe, ihre Vergeltung: Sie vergilt
nicht Böses mit Bösem, sondern Böses mit Gutem. Sie segnet die
Fluchenden, tut wohl den Hastern und Beleidigern, bittet für die
Verfolger. Die Liebe hat auch ihre Mächte nnd Gewalten: tragende,
nicht schlagende, helfende, heilende, bauende, nicht fordernde, gebietende,
antreibende und zwängende. Sie zwingt auch, aber nicht durch das
äußere Gesetz, sondern durch ihre innere Wahrheit. Sie besitzt auch
ihre Notwendigkeiten: sie kann nicht anders als selbst handeln, nicht
fordern. Sie ist das einzige Gesetz, das wirklich Gesetz ist: das Gesetz
des Lebens. Alle ihre Gebote sind nur Fortleitungen und Entwicklungen

des Lebens. Die Liebe kennt auch eine Staatsordnung: Ihr
seid alle Brüder und der Nächste sei aller Diener; cin wirtschaftliches
Prinzip: Sammelt euch nicht Schätze auf Erden, forget nicht für
den andern Morgen, trachtet am ersten nach dem Reich Gottes. Sie
hat auch ihre Kirche und ihren Glaubensstandpunkt: Ein Leib und
ein Geist, ein Herr, ein Glaube, eine Taufe; ein Gott und Vater
unser aller, der da ist über ench allen und durch euch alle und in
euch allen." (Ephes. 4, 4—6.) Sie weiß auch von einer Völkerfrage:
Friede auf Erden und an den Menschen ein Wohlgefallen. Liebe ist
unendliche Fülle, unerschöpfliches Leben. Sie glaubt alles, hofft alles,



— 476 —

duldet alles. Sie vereinigt alles. Sie kennt keine Gegensätze. Sie
ist das Element der Gemeinsamkeit. Sie erfüllt das Gesetz, denn sie
überwindet das Böse. Sie überwindet es indem sie den Bösen liebt
und den Gottlosen gerecht spricht. Was ist sie? Sie ist der Sinn
des Daseins, die verborgene Quelle aller Wirklichkeit, der schöpferische
Ursprung des Seins. Das Wirkliche im Wirklichen, das Seiende im
Sein, das Gute im Guten was ist die Liebe? Ich weiß es nicht.
Man kann nicht über sie reden, man kann nur aus ihr reden, man
kann sie nur haben. Gott ist die Liebe.

Jn Jesus ist sie offenbar unter den Menschen. Darum ist es

klar, daß alle Menschen ohne weiteres zu ihm gehören. Liebe gehört
allen Menschen. Sie ist das einzige gemeinsame, das sie haben. Jn
ihrem Lichte hören die Unterschiede auf und kommt das zum
Borschein, was sie eigentlich sind. Hier werden sie wieder Menschen —
und du zweifelst noch daran, ob die Mission unter den Heiden nötig
fei, die Mission des Evangeliums von Jesus Christus? Du könntest
ebenso gut daran zweifeln, ob die Menschen das Leben nötig haben!

Aber diese Offenbarung bedeutet Kampf, unerbittlichen,
unversöhnlichen Kampf mit der Finsternis. „Denn die Menschen lieben die

Finsternis mehr als das Licht." Die Welt will nichts von Liebe
wissen, und das Evangelium will von nichts anderem wiffen. Die
Welt läßt die Liebe als Ausnahme gehen. Jesus verwandelt jede
Herrschaft in das Reich der Liebe. Liebe allein gilt hier, Gesetze und
Gebote nur als Energieen der Liebe, nicht als eigene, selbständige
Gewalten. Alle Kompromisse zwischen einem Reich der Liebe und einem
Reich des Rechts sind ausgeschlossen. Liebe allein — oder nichts.
Das Evangelium kann niemals Staatsreligivn oder Kirchensatzung fein.
Es kann die Rechtsgesetze sich Untertan machen, aber nie ihnen Untertan

werden. Jedes Christentum, das sich den Mächten dieser Welt
anbequemt, ist nicht mehr Evangelium, und jedes Andere, das selbst
eine Herrschgewalt sein will, ist das Gegenteil des Evangeliums.
Das Evangelium protestiert ununterbrochen gegen jede nicht aus dem
Geist der Liebe geborene Ordnung und steht daher in einem
unaufhörlichen Kampf mit den „bestehenden Ordnungen" der Gemalt. Unfer
ganzes gegenwärtiges Christentum ist ein Abfall vom Evangelium.
Es paktiert mit den Mächten dieser Welt und verleugnet Jesum.

Aber wie ist es möglich, wenn dem fo ist, daß Jesus den
Anspruch erhebt, das Licht der Welt zu sein?

Die Welt will Recht, nur Recht. Die Menschen wollen, seitdem
sie von Gott abgefallen sind, rechten mit ihm, nicht ihn lieben. Sie
wollen ihn zur Rechenschaft ziehen können, sie wollen seine
Weltregierung kritisieren, seine Existenz auf der Wagschale ihrer Begriffe
wägen können. Sie wollen in ein äußerliches Verhältnis zu ihm
treten, verhandeln mit ihm, Leistungen, Werke, zeremonielle und
sittliche Gesetze befolgen, um seiner Gegenleistung sicher zu sein. Sie



— 477 —

wollen Religion, nicht Gott selbst. Alles, was Gesetz ist, verftehen
sie. Gesetz ist ihnen das höchste. Was darüber ist — ist Schwärmerei.
Sie preisen die lückenlose Geltnng des Naturgesetzes, in dem keine
Wunder Platz haben, sie verherrlichen ihre Staatsordnungen und ihre
Rechte, sie sehen im Moralgesetz den letzten und höchsten Ausdruck der
Wahrheit. Sie wollen verurteilen, verdammen können. Das Gute
soll belohnt, das Böse bestraft werden. Jedem fein Recht. ?iut fu-
Ltitiu, vsreät luunclus. Die Welt will unterdrücken und unterdrückt
fein. Sie liebt die Fesseln, vergöttert die Ketten. Sie jauchzt dem
Stärkeren zu und gibt ihm recht. Sie kennt nur die Gewalt des
äußern Regimentes, sie weiß nichts von den innern Gewalten des
Geistes. Darum hat sie Jesum gekreuzigt. Sie hat ihn nicht
verstanden. Sie kann ihn nicht verstehen. Wie ist er denn ihr Licht?

Das Licht macht die tiefsten Gründe offenbar, es zündet hinab
und läßt nichts unentdeckt. Hat die Welt noch tiefere Gründe als sie

felber weiß, gibt es in ihr noch etwas zu entdecken, das sie nicht schon
längst gefunden hätte? O gewiß! Denn sie ist etwas ganz anderes,
als sie scheint. Was? Sage mir: Kennst du die Menschen, mit
denen du täglich zu tun hast? — Du lässest etwa deine Blicke von hoher
Warte umherschweifen über das Gewirr der Dächer und Giebel, die
fich in wüstem Gemeng an dich herandrängen; verschlossene Fensterreihen

schauen höhnisch und boshaft zu dir hinauf, als wollten sie dir
ein schlimmes Geheimnis verbergen, das fich hinter ihnen abspielt.
Welches Geheimnis? Was verheimlichen die mißtrauischen Augen der
Menschen, was versteckt ihr verschlossener Mund? Alle die tausend
Gesichter, die neben dir vorüberhuschen auf der Gaffe — was
verbergen sie? Du selbst, was willst du dir niemals gestehen? Ich will
es dir sagen: eine ungeheure Enttäuschung, einen unheilbaren Schmerz,
eine lauernde Verzweiflung. Die Verzweiflung am Leben. Wir leben
und wissen nicht warum. Wir tragen die Last des Daseins, ohne sie

zu verftehen. Wir begreifen alle die Ordnungen, Gesetze, Folgerichtigkeiten,

Vergeltungen, Ursachen und Wirkungen nicht, die vom ersten
Atemzug unseres Lebens auf uns einstürmen und uns gefangen nehmen
ohne uns zu fragen. Wir verstehen nicht warum eine Welt ist, diese
Welt nnd nicht lieber eine andere. Wir segnen sie, weil wir müssen.
Wir segnen sie, weil wir ihr nicht fluchen können, ohne zu Grunde
zu gehen. — O, gewiß, herrlich sind die Naturgesetze! Wenn wir
durch die sonnenbeglänzte Flur wandeln, oder zu erhabenen Gipfeln
emporklimmen, da jauchzt unsere Seele, fließt unser Mund über
von strömendem Lob. Aber ein einziger Fehltritt — und du stürzest
hinab in das Grauen des Todes! Dieselben Naturgesetze, die dir
eine Welt farbenreicher Lust vor die trunkenen Augen zaubern, reißen
dich ins Verderben, dieselbe Kraft, die dich noch eben entzückte,
zermalmt dein flüchtiges Dasein. Sie gehört nicht dir, die Heimat,
durch die du erhobenen Gefühles wandelst, der Boden, auf dem du
stehst, begräbt dich und gibt dich den Würmern zum Fräße. O ja,



— 478 —

die Natur ist schön, zum Verzweifeln schön! — Mit stolzem Selbstgefühl

preist der Mensch die Gesetze, die er sich selbst gegeben hat, und
unter deren Herrschaft seine tätige Kraft sich entfaltet. Ein Wunderwerk

ist der Staat, der die Wohlfahrt des Ganzen der Willkür des

Einzelnen abgewinnt. Aber kommst du in einem unbewachten Moment
mit ihm in Konflikt, so zerdrückt er dich. Der Schwache gedeiht nicht
in ihm. Wer seinen Forderungen nicht mehr genügt — ob schuldig
oder unschuldig — geht an ihm zu Grunde. Der Staat kennt kein
Erbarmen. Wer sich nicht mehr zu erhalten vermag, den fressen die

gepriesenen Gesetze. Das Gemeinwesen, das Wohl der Gesamtheit
wirft ihn auf die Seite. Das Gesetz schützt die Starken und zwingt
die Schwachen nieder. Es stützt sich auf das Recht und tut in seinem
Namen Unrecht. Denn was ist Recht, was ist Gerechtigkeit? Und
gäbe es auch ein unbestrittenes Recht für Alle — wie furchtbar, daß
du nur dein Recht kennst, dein Recht verteidigen, für dein Recht
einstehen mußt! Wie verwüstet der Prozeß, den du führst, dein tieferes
Empfinden, die freundliche Beziehung zu deinen Mitmenschen! Gesetze
und Rechte müssen ja sein, und doch, wie entsetzlich ist es, daß ste

sind! Aeußerer Zwang allein ringt dem Menschengeschlecht Kultur
und Bildung ab. Gewiß. Aber warum ist es so? „Nach ewigen,
ehernen, großen Gesetzen, müssen wir alle unseres Daseins Kreise
vollenden." Warum? — „Es ist nun einmal so." — Ja, aber warum,
warum? Tausende gehen an dieser Notwendigkeit zu Grunde und die
Ueberlebenden erbauen sich eine rasch wieder verblühende Kultur auf
ihren Gräbern. Warum? Ja, herrlich sind unsere Staatseinrichtungen

— so herrlich, daß die Revolution langsam unter ihrem
Regiments heranreift. — Herrlich ist das Gesetz unseres innern Menschen,
find die erhabenen Grundsätze der Moral, in die wir uns so oft,
angewidert von der Brutalität des Außenlebens zurückziehen, gewiß, daß
uns hier das friedliche und ideale Licht einer Wahrheit empfängt, die

uns die Härten des Daseins vergessen macht. Die Härten des Daseins?
Sind sie nicht gerade darum so unerträglich, weil sie im Lichte der
Moral stehen? Ist es wahr, sind die erhabenen Moralgesetze unsere
Erquickung? Sind sie nicht im Gegenteil unsere Qual, größer und
schmerzlicher als die des äußeren Gesetzes? Wie mancher, der die

Gesetzesstrafe verwunden hat, geht an dem Gericht zu Grunde, das
die Moral aus tausend spähenden Augen, von tausend redseligen Lippen
ans ihn wirft! O, diese Augen! Diese vom Bewußtsein der Moral
geschärften, vom Lichte der Wahrheit Heller gemachten Augen! Diese
Augen, die um so schärfer sehen, je frömmer sie sind! Die alles sehen,
in alles hineinleuchten, alles erraten! Frage die Gefallenen, die Sünder
und Verachteten alle, was wie Gift auf ihr letztes, tieferes Empfinden,
anf ihre letzten Entschließungen zum Guten wirkt, und sie werden dir
sagen, daß es das Gute selbst ist, das Gute in der Form eines
Gesetzes, das um so schärfer und lückenloser gilt, je vortrefflicher sein

Wahrheitsgehalt ist. Ja, erhaben und wunderbar sind die Sittengesetze



— 479 —

in unserer Brust, so wunderbar, daß Tausende an ihrem Gericht stch

ihre Verdammnis holen!
Sage mir: bist du das, was die Gesetze alle aus dir gemacht

haben? Bist du dein Charakter, oder ist derselbe nur die harte Schale
um dein eigentliches Selbst? Antwortet mir: Leben wir wirklich oder
fpielen wir nur Leben? Meinen wir's wirklich so, wie wir's treiben,
oder verbergen wir hinter unserer Maske noch ein ganz anderes, ein
eigentliches Ich und Du? Ist's uns nicht, als möchten wir's oft in
die Welt hinausschreien: o glaubt uns nicht, wir sind gar nicht so,
wie wir reden uud handeln, es redet und handelt in uns, wir selbst
sind versteckt und gebunden! Wir haben Heimweh. „Aus der Jugendzeit

klingt ein Lied mir immerdar." Wir möchten zurück in die
Unschuld, in die Welt ohne Harm und Qual, ins verlorene Paradies,
wo kein Wechsel des Lichtes und der Finsternis ist, wo die Sonne der
Liebe uns ewig strahlt, dahin, wo das Kindliche, die Einfalt, die
Wahrheit, das Leben, das ewig Selbstverständliche wohnt, in die

Freude uud in das Wohlgefallen des himmlischen Vaters, wovon uns
das Lied singt. Das wunderbare Lied tief im eigenen Herzen. Wir
alle hören seine Melodie. Den Künstler begeistert sie zum unsterblichen

Werke, dem Denker zaubert sie Idee um Idee vor den staunenden

Geist, dem Elenden gießt sie Mnt und Hoffnung ins Herz. Es
singt und klingt von einer höhern Welt, wir hören und müssen hören,
denn was es singt, ist wahr, ist Klang aus der Heimat. Warum,
wenn wir doch nur Staub vom Staube sind, bloße vorübergehende
Gebilde der sichtbaren Welt, nähren wir diese Sehnsucht im Herzen?
Warum haben mir Heimweh, wenn es doch keine Heimat gibt? Warum
ift diefe Welt, in die wir doch hineingeboren worden, deren Wesen
wir doch von Anfang an in uns aufgenommen, nie unsere Heimat,
kann sie es nie sein? Warum, wenn es keine Ewigkeit gibt, lieben
wir sie aus tiefster Seele?

Ja, es ist so: Wir lieben, darum leiden wir so sehr in einer
Welt, die nur Gerechtigkeit kennt. Die Liebe allein kann geliebt werden,
und dadurch, daß wir lieben, beweisen tvir, unserem eigenen Stolze
zum Trotz, daß es eine Liebe gibt. Wir könnten uns nicht aufbäumen
gegen ste, wenn wir sie nicht kennten; wir hassen nur darum, weil wir
eigentlich lieben. Wir preisen die Gerechtigkeit nur, weil wir uns unserer
Liebe schämen. Weil wir uns schämen unserer tieferen Empfindungen,
darum umschnüren wir uns mit den Panzer des harten Rechtes.
Aber es ist uns nicht ernst damit. Unsere stolze Gesetzlichkeit ist uns
ein fremdes in der Gottesferne angelerntes Element, ein in der
Winterkälte der Gottlosigkeit angezwungenes Kleid, das wir von uns
werfen, wenn uns die Sonne des Evangeliums grüßt. All' unser
Schelten, Richten, Verdammen, unsere ganze Unerbittlichkeit ist falsch
verstandene, sozusagen gefrorene Liebe. Wir können nicht anders, wir
find nun einmal, was wir sind: Wir müssen lieben. Wo die
Liebe fehlt, da ist die Finsternis.



— 480 —

Finsternis. Du steigst einsam durch den schwarzen Wald hinaus.
Tastend und angstvoll. Denn neben dir knackt und raschelt es und
huscht es vorbei, um dich herum greift und haftet es, Hände die stch

anklammern, Füße, die fieberen Grund suchen. Geschrei, Gestöhn, Jammer
und Gelächter von allen Seiten. Und tief unter dir das Brausen
des Stromes, in den die hinabgleiten, die sich nicht zu behaupten
verstehen. Du willst dich festhalten, du greifst nach etwas, es ist
eine weiche Masse, sie wehrt sich, springt auf, dir an den Hals,
umklammert deine Handgelenke, der Kampf ist da. Du mußt kämpfen,
willst du nicht unterliegen. Kämpfen gegen etwas, das du gar nicht
kennst, kämpfen einfach, weil es Nacht ist! — Das ist unser Leben.
Wir kriegen, hassen, töten, weil wir einander nicht sehen. Du siehst
deinen Nachbarn nicht und er sieht dich nicht. Du bist ihm und er
dir ein Gespenst. Ein Mensch kennt den andern nicht, eine Klasse die
andere, ein Volk das andere nicht. Wir tappen in der Nacht unseres
irdischen Daseins herum, streben gegen einander, ohne unfern eigenen
Willen, getrieben vom Gesetz des Lebens. Wir müssen, wir werden
gestoßen, von allen Seiten stürmts auf uns herein, tausend Gewalten
zwingen uns, in tausend Gegensätzen taumeln wir daher und wissen
nichts, erkennen nichts, sehen nichts.

O Licht, Licht!
Der große Heide Pluto malt uns in seiner meisterlichen Art das

Bild unseres Lebens wie solgt: Jn einer Höhle sitzen, das Gesicht
nach innen gekehrt, angeschmiedet, unvermögend den Kopf zu wenden,
eine Menge Menschen. Vor der Höhle führt ein Weg vorbei, auf
dem die draußen Bestndlichen wandeln. Und wenn sie vorüberkommen,
so zeichnet sich ihr Schatten auf der Innenseite der Höhle ab, tönt
dumpf und unverständlich ihr Wort in den Ohren der Gefangenen.
Alles was die sehen und hören, weil sie nie etwas anderes gesehen
und gehört, das nehmen sie für die Wahrheit selbst, den Schatten
für den Körper, den dumpfen Ton für das Wort. Sie wissen nichts
von der wahrhaftigen Welt. Sie kennen kein anderes Leben als das
in der Höhle. Sie haben das Licht nie gesehen. Käme einer von
ihnen ans Licht hervor und an die sonnenbeglänzte Welt, er meinte,
weniger zu sehen als in der Höhle, weil in seine blöden Augen die

übermäßige Fülle des Lichtes sich ergöße. Aber bliebe er und gewöhnte
er sich ans Licht, dann würden ihm die Augen aufgetan für die
wahre Welt und er wollte nie mehr zurück. Und wenn es ihn triebe,
seinen Mitgefangenen von früher Kunde vom Licht und der
wahrhaftigen Welt zu bringen, wenn er ihnen erzählte von dem wirklichen
Leben, dann würden sie meinen, er fei von Sinnen geworden, ihn
auslachen, verspotten und mißhandeln, denn sie würden es ihm nicht
glauben.

Jesus ist gekommen und hat uns die Kunde gebracht. „Wir
fahen feine Herrlichkeit, als des eingeborenen Sohnes Gottes voller
Gnade und Wahrheit". Wer ist er? Verstehen wir ihn? Ertragen



— 481 -
wir fein Licht? Wie gut können wir mit den Pharisäern fühlen,
die geblendet von seinem Glänze nicht glaubten und von ihm die

Legitimation seines Auftretens verlangten: du zeugst von dir selbst,
dein Zeugnis ist nicht wahr. Unsere blöden Augen, an die Dämmerung
gewöhnt, vermögen nur eins ums andere zu fassen, eines aus dem
andern abzuleiten. Wir müssen historische, naturwissenschaftliche, rechtliche

u. a. Beglaubigungen haben, bevor wir Vertrauen schenken können.
Das Ursprüngliche, das aus der Tiefe, alle Zusammenhänge sprengend,
aufbricht, ist uns unheimlich. Was sich selbst beglaubigt, was seine

Legitimation aus der eigenen Wahrheit schöpft, was keinen andern
Heimatschein als den, den ihm Gvtt selbst ausgestellt hat, vorzuweisen,
vermag, das ist uns ein Rätsel. Legitimiere dich — so hat das offizielle
Christentum, so haben die Priester und die Lehrer desselben mit den

Pharisäern bis zum heutigem Tage gesprochen. Das Licht muß sich

vom Schatten, die Quelle vom Bächlein, der Ursprung vom Gewordenen
richten lassen. Gegen Jesum stellen die Menschen ihr Priestertribunal
auf. Aber da vertauschen sich die Rollen. Jesus ist Richter und
unsere Gerechtigkeit das Gerichtete. Jn seinem Lichte wird unsere
Finsternis offenbar. Wir haben nur Rechte, nur Gesetze, nur
Verdammnis, weil wir in der Finsternis sind. Jesus aber hat den
Vater. Jesus hat den Ursprung, von dem wir abgefallen find. Jesns
hat die Liebe, deren Mißachtung unsererseits erst dem Gesetze gerufen,
Jesus hat die Einfalt, die unseren Zersplitterungen und Gegensätzen
ein Ende macht. Jesus hat das, dessen Einbuße uns die Gewalten
und Mächte, Fürstentümer, Throne, Herrschaften, Staaten, Kirchen,
Parteien, Systeme, Meinungen, Satzungen, Zeremonien, Standpunkte;
die Notwendigkeiten, Schicksale, Unvermeidlichkeiten, Verhängnisse; die
Gesetze, Gebote, Pflichten, Rechte, Verordnungen, Paragraphen; die

Tribunale, die Verurteilungen, die Verdammnis eingebracht hat:
das Leben.

Jesus hat den Vater. Aus Jesus redet und handelt — Gott.
Hier ist heiliges Land. Gott selbst fpricht zu dir. Da hört das
deinige auf, Gott fängt an. Da gilt nichts mehr, keine Religion,
kein Recht, kein Christentum und kein Heidentum, Gott allein. Nicht
das Gottesdogma. Nein, Gott selbst.

Und du zweifelst noch daran, daß dieses Evangelium die ganze
Welt erfüllen wird? Zweifelst heute noch, da ivir alle von der
innern Wahrheit des Evangeliums ergriffen wieder anfangen auf
Jesum aufzumerken? Rasch ändert sich das Angesicht der Welt. Die
Götzen stürzen, Jesus wird uns neu geboren. Alles harrt seiner.
Die Geringen erstehen aus dem Staube. Die Gewaltigen sinken vom
Thron. Die Weltmächte zittern, die Schwachen werden stark, die
Schatten verschwinden, die Finsternis vergeht — es kommt der Tag,
da wir, ausgerüstet mit dem vollen Sieg des Evangeliums, den Heiden
nicht mehr nur ein Christentum irgendwelcher Konfession, sondern ihn
selbst, Jesum, bringen werden, das Licht der Welt. H. Kutter.


	Das Licht der Welt (Jes. 8, 11 ff.)

