
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 11

Artikel: Glaube und Fortschritt

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133057

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


435 —

glaube und Fortschritt.

I DHan befindet sich in einer seltsamen ^age, Ivenn man heute für
» den Glauben an den Fortschritt eintreten will. Folgendes^ ^ « Bild könnte sie etwa veranschaulichen: Man will für eine gnte

Sache einen entscheidenden Schlag führen, aber man muß sich dazu
vvr allem einer ganzen Menge lästiger, unzuverlässiger und schmutziger
Bundesgeuvssen entledigen, die angeblich die gleiche Sache verfechten.

So müssen wir zunächst den Kampfplatz säubern, damit mit
edeln und reinen Waffen gekämpft werde.

Man kann sich fragen, ob je eine große Sache so sehr in den
Bann der Phrase, der Schablone geraten ist, wie der Fortschrittsglaube;

ob je ein großer Glaube, der ganz der Sphäre des Persönlichen,

Unmittelbaren, Schöpferischen angehört, so sehr veräußerlicht,
mechanisiert und beschmutzt worden ist. Was dann ohne weiteres
den Ekel erklärt, der viele beim bloßen Anhören des Wortes
„Fortschritt" befällt. Ich kann es sehr wohl begreifen, wenn bei manchen
das Wort einen ganz widrigen Komplex hervorzaubert: Schützenfestreden

voller Schwulst und Bombast, patriotische Reden, Volksreden
voller Lügen und Schmeicheleien, durch die man das Volk in eine
falsche Sicherheit einwiegt, statt es mächtig aufzurütteln und auf die
Gefahren aufmerksam zu macheu, die ihm vvn allen Seiten drvhen.
Wissenschaftliche vder pädagogische Reden, in denen der Glaube au die
allein seligmachende Kirche und Religion vom Glauben an die allein
seligmachende Vernunft oder Wissenschaft verdrängt worden ist, und
der Fortschritt als das schönste Ergebnis des Thronwechsels gefeiert
wird. Zerrbilder, ja gewiß, aber Zerrbilder, die uns so oft als
Wahrheit geboten werden, daß man sie leicht für die einzige Realität
halten könnte, freilich, um sich dann mit Verachtung davon abzuwenden.

Aber auch abgesehen von diesen widrigen Erscheinungen gibt es
weitverbreitete Anschauungen vom Wesen des Fortschritts, die dem
Glauben an den Fortschritt die ärgsten Hindernisse in den Weg legen.
Wir gehen rasch über die unwürdigsten Formen hinweg, um uns den
sogenannten „höheren Auffassungen" zuzuwenden. Auch die stehen oft
leider noch tief genug. Wir streifen nur, was den Fortschritt in der
bloßen Vermehrung des Wohlseins, des Glücks erblickt, oder was ihn
mit technischer, äußerer, materieller Vervollkommnung zusammenfallen
läßt. Ferner alles, was den Fortschritt davon erwartet, daß irgend
eine Partei ans Ruder gelange, ihr Programm mit Macht durchsetze
und die Welt beglücke, indem sie aus ihren eigenen Parteiinteresscn
Weltgesetze macht.

Es fehlt zwar heute nicht an edleren und tieferen Auffassungen.
Man erwartet den Fortschritt davon, daß ein neuer Geist die Menschen
beseele. Weder äußere Macht noch politischer Kurswechsel, noch Technik,
noch Vermehrung des Glückes können ihn herbeiführen, sondern nur



— 436 —

eine stete Vervollkommnung des menschlichen Wesens. Nichts ist
erreicht, solange nicht mehr Wahrheit, mehr Gerechtigkeit unsere ganzen
Verhältnisse durchdringen. Echtes, tiefes Empfinden, wahre Innerlichkeit

soll die moderne Scheinkultur verdrängen.
Solche Auffasstmgen vom Fortschritt sind wie ein frischer, reiner

Lufthauch inmitten einer schwülen, verpesteten Atmosphäre.
Doch auch hier gibt es viel Entmutigendes, vieles, das ernstes

Zweifel in uns wachrufen muß. Der frische Lufthauch ist ungemein
wohltuend, aber er verkündet noch nicht das Kommen des erlösenden
Gewitters.

Die meisten modernen Auffassungen vom Fortschritt stnd nicht
auf eine wahrhaft große, tragische Anffassung des Daseins begründet.
Darum hat es der moderne Fortschrittsgedanke noch nicht vermocht,
sich so innig mit dem Tiefsten nnd Heiligsten im Leben zu verbinden,
daß der Mensch, der ihn preisgibt, dem Heiligsten entsagt.

Dies ist aus verschiedenen, eng verwandten Gründen der Fall.
Man erwartet den Fortschritt oft nvch von einer Art automatischer,
mechanischer Entwicklung. Oder man erhofft ihn von Faktoren und
Eigenschaften, die völlig unfähig find, ihn herbeizuführen. Was Wunder,
daß man dann zur großen Freude aller Gegner auf halbem Wege
stehen bleibt!

Die niedrigste Ansicht ift, daß der Fortschritt auf automatischem
Wege zustande kommt. Sie ist heute noch viel mehr verbreitet, als
man es meinen könnte. Sie ist eine der Verkleidungen, die sich der

Aberglaube verschafft hat, um stch an einer Zeit zn rächen, die ihm
voller Stolz den Abschied gegeben hat. Mich dünkt, die Rache sei

gelungen. Denn sv sitzt der Aberglaube wieder in unserer Zeit, und
zwar mitten unter den Gestalten, auf welche die „aufgeklärte Zeit"
sehr stolz ist. Mit unglaublicher Borniertheit, mit größter Zähigkeit,
hält man heute an diesem Fortschrittsfetischismus fest, auch in Kreisen,
die auf ihre Bildung, auf ihre völlige Emanzipation pochen. Oft
gerade in solchen Kreisen.

Gott ist entthront; man glaubt nicht an irgend eine persönliche,
planmäßige Leitung der Welt; man glaubt nicht an einen bewußten
Willen, der die Welt einer hohen Bestimmung eutgegenführt; man
unterwirft sich schrankenlos einem brutalen Kausalitätsgesetz und bringt
es dvch zustande, mit einer unglaublichen Naivität an einen Fortschritt
zu glauben. Wie? Ja wie? Durch eine Art unbewußten
Aberglauben, indem man annimmt, daß die sinnlose, planlose Welt auf
irgend eine automatische, mechanische Weise höher getrieben wird. Aber
eben, wie?

Diese Auffassung wird nicht nur von halbgebildeten,
sogenannten wissenschaftlichen Kreisen, sondern leider auch von gewissen
Strömungen des modernen Sozialismus vertreten. Leider. Denn
der Sozialismus, der heute voller Kraft und Initiative iu einer
verweichlichten, dekadenten Zeit den kühnen, männlichen Glauben an den



— 437 —

Fortschritt vertritt, kann fein Ideal nur zur Wirklichkeit machen, wenn
er das Höchste, Persönlichste in den Dienst des Fortschritts stellt uud
alles Mechanische, Aeußerliche völlig davon fernhält. Peinlich ist vor
allem, daß man sich nicht ohne Anschein von Recht auf den Mann
berufen kann, der einer verzweifelten, desorientierten Zeit, die nur
dazu berufen schien, unter furchtbaren Qualen die eigene Zersetzung
erleben zu müssen, den Glauben an das große Vorwärts einflößte
und sie dadurch zu männlichem Tun und energischer Weiterarbeit ver-
anlaßte.

Es läßt sich nicht leugnen, daß Marx' kühner Fortschrittsglaube
einen schweren Dualismus in stch trägt. Er ist ja durch und durch
ethisch, wenn wir ihn auf seinen tieferen Gehalt prüfen, aber es sind
zu seiner Formulierung ungenügende Formen verwendet worden.
Neuere, höhere Gesellschaftsformen, der Triumph der Gerechtigkeit,
das Ende der Ausbeutung, alles verwirklicht sich mit einer Art von
Naturnotwendigkeit. Es ist eines der größten Rätsel der Geschichte,
daß ein System, das in so kühnem Flug, in so wildem, trotzigem
Idealismus, wie kein zweites, vorwärts drängte, alles, was der
Geschichte ihren Sinn, ihre Größe, was der Welt ihre Rechtfertigung
verleiht, einem immanenten, automatischen Prozeß anvertraut. Wir
haben hier nicht das Rätsel zu lösen, sondern daraus hinzuweisen,
daß es zum größten Schaden des Sozialismus immer noch in seinen
Reihen Leute gibt, die unter Verkennung des Besten und Größten
im Marxismus den satalistifch-optimistischen Zug Marx' noch zu
überbieten suchen. Und mit allem Nachdruck muß betont werden, daß es
eine der dringendsten Aufgaben des Sozialismus ist, mit dem letzten
Rest dieser mechanistischen Auffassung aufzuräumen und den Fortschritt
immer mehr in Beziehung zu den höchsten geistigen Werten zu bringen.

Es liegt indessen auf der Hand, daß man nicht allein bei dieser
zuwartenden Stellung verharren kann. Es widerstrebt dem Menschen,
gar nichts für den Fortschritt zu tun. Es widerstrebt ihm aber auch,
alles dafür daranzugeben. So bleibt der bequeme Mittelweg. Etwas
tun, aber nicht alles. Sich bewegen, o ja, — aber auf einer recht
bequemen Straße. Und da haben wir auf einmal das ganze Heer
von Ansichten, Methoden, Vorschlägen, Verbesserungen, Reformen,
die alle das gemeinsame Kennzeichen haben, daß sie den Fortfchritt
fördern und verwirklichen wollen, ohne daß der Mensch das Letzte
und Höchste drangeben muß.

Aber wenu es sich um den Fortschritt handelt, ist das Höchste
gerade hoch genug.

Es sind auch hier große geschichtliche Gruppierungen, deren
Anschauungen weiterwirken und einen oft unseligen Einfluß ausüben.
Ich denke vor allem an die Aufklärungskultur.

Was die Aufklärung für die Emanzipation des Menschengcistes
geleistet hat, foll nicht bestritten werden. Noch weniger, daß sie für
die Menschheit cin kühnes, energisches Vorwärts bedeutet hat.



— 438 —

Und doch mnß gesagt werden, daß die Aufklärung dem
Fortschrittsproblem oft eine Fassung gegeben hat, die das ärgste Hindernis
sür seine Verwirklichung ist. Einmal, weil sie das Ziel nicht hoch

genug gesteckt hat. Sodann, weil man mit einer ungenügenden
Kraftanstrengung das Ziel erreichen zu können glaubt. Darum sind fo
viele Aufklärungsdogmen wie ein Fluch, der schwer auf unserer Kultur
lastet. Ein Fluch für allen Fortschritt und alle Arbeit im Dienste
des Fortschrittes. Bon hier aus bricht immer wieder ein ganzer
Strom in unsere Welt. Er bringt nicht etwa mit frischem Wasser
neue Anregung, sondern verbreitet oft durch seine lauen, schlechten
Wasser Stagnation und Fäulnis. Daher kommt es zum großen Teil,
daß man so genügsam ist in bezug auf die letzten, höchsten Ziele.
Mehr Glück, mehr Bildung, etwas mehr Gerechtigkeit, aber nicht eine

durchgreifende Umwandlung des ganzen Lebens.
Daher kommt es, daß man mit einem unglaublichen Optimismus

der menschlichen Natur die Kraft zutraut, das Höchste zu verwirklichen,
ohne daß ste einen Bruch, eine tragische Läuterung erfahren muß.
Daher kommt es auch, daß man Fortschritt und Vervollkommnung
viel zu sehr von der Beseitigung äußerer Schranken und Hemmnisse
erwartet, viel zu wenig von der innern Bildung und der Erstarkung
der Persönlichkeit. Oder wo man Fortfchritt und Bildung in
Zusammenhang bringt, so ist es oft leider eben die „Bildung", mit der
man heute fo einseitig die Ausbildung des Charakters und der
Persönlichkeit identifiziert. Ich brauche nur die Grundmängel dieser

Bildung zu nennen: Ueberschätzung des Wissens, Heiligsprechung des

Tatsächlichen, Ueberschätzung der Technik. Wir sind stolz auf unfern
Fortschrittsglauben, vermögen aber diesen Glauben doch nur zu der

Peripherie der Persönlichkeit in Beziehung zu bringen.
Wir wollen auf dem weiten, stürmischen Meer, das fich vor

unsern Augen ausbreitet, die kühnsten Erobernngsfahrten unternhemen,
— aber warum bauen wir dann auf den Werften so viele Fahrzeuge,
die nur als Lastschiffe und Schleppdampfer taugen, so wenig Schiffe,
die der hohen See trotzen können?

Darum ist es auch nicht so fehr zum verwundern, wenn man
heute überhaupt an der Möglichkeit verzweifelt, sich auf diese hohe
See hinauszuwagen. Der Fortschritt wird geleugnet; die ihn wollen
und erreichen möchten, werden mit Spott übergössen, wie Bewohner
des Binnenlandes, die mit ihren Lastschiffen weit hinausfahren.

Aber können wir auf den Fortschrittsglauben verzichten? Können
wir es tun, ohne uns selber, ohne das in uns preiszugeben, was sich

nach einer ganz großen, tiefen Weltanschauung sehnt, uud ein ganz
männliches, starkes Leben führen möchte?

Das haben wir nun zu sehen. Der lästigen, widrigen
Bundesgenossen, die uns das Eintreten für den Fortfchrittsgedanken schwer
machten, haben wir uns entledigt. Sehen wir zu, ob wir den Kampf
mit reinen, scharfen Waffen führen können.



— 439 —

Die Gegner sind gnt ausgerüstet. Ihre Waffen find ein scharfer
Sinn für die Schattenseiten, die Torheiten und die Greuel des Lebens.
Dazu Spott, Hohn, ein starkes Gefühl der Ueberlegenheit den armen
Utopisten und Träumern gegenüber, die trotz allem Jammer des Daseins,
trotz allen ewig wiederkehrenden Lastern und Greueln am Fortschritt
festhalten und ihn verkünden. Arme Träumer, nun, laßt sie doch

träumen, wir stehen auf realem Boden.
Ich will nicht lange fragen, wieviel Hochmut, Blasiertheit,

dekadente, zersetzende Kritik auf diesem sogenannten „realen Boden" zu
treffen sind. Noch weniger, wieviel Trägheit, Unfähigkeit zu kühnem
Wollen, Angst, sich zu kompromittieren und etwas zu wagen, bei
dieser Leugnung des Fortschritts als Motiv mitwirken. Die Menschen
bespötteln, was sie nicht verstehen, und was sie zu großem Wollen
und Tun auffordert, das reißen sie herunter, um sich nicht zur Höhe
aufschwingen zu müssen. Auch heute ift es so.

Doch kann dies nicht darüber entscheiden, wer hier recht hat.
Will man für den Fortschritt kämpfen, so muß man es dort tun, wo
die Gegner am stärksten sind. Da, wo ihr wirklich realer Sinn all
dem naiven Optimismus, all dem Glauben, durch etwas mehr Wissen,
durch leichte, harmonische Entwicklung, durch bessere pädagogische
Methoden, durch politische Reformen, durch äußere soziale Umgestaltungen,
den Fortschritt zu verwirklichen, die furchtbaren Tatsachen entgegen-
hält, die der Geschichte unserer Menschheit den Charakter einer
Tragödie verleihen, und neben welchen die harmonischen Fortschrittsträume
sich wie eine lächerliche Posse ausnehmen. Da foll die Entscheidung
fallen. Der Kampf mit ernsten Gegnern zwingt uns hier, uns
entweder ganz zurückzuziehen, oder Positionen zu behaupten, die jedem
Sturm trotzen können.

So müssen wir alles aufgeben, was dem Fortschrittsglauben eine

ungenügende Begründung verleiht. Es geht uns, wie Menschen, die um
etwas Wertvolles, das bisher ihr unangefochtener, selbstverständlicher
Besitz war, fchwer kämpfen müssen. Sie erwarten es nicht mehr von
versiegelten Briefen, Testamenten, Urkunden, sondern wissen sehr wohl, daß
ihnen nur der volle Einsatz ihrer Persönlichkeit den Besitz garantiert.

Dies erleben wir hier. Die Frage, ob man an den Fortschritt
glauben kann oder nicht, wird zu einer persönlichen Entscheidung.
Und in dem Maß als alles wegfällt, was der Entscheidung den
Charakter einer rein persönlichen, frifchen Tat raubt, gewahren wir auch,
was diese Tat für uns bedeutet. Der Glaube, daß etwas anderes
als kühne Initiative, Einstehen mit der ganzen Person den Sieg
herbeiführen könne, wird uns geraubt. So lernen wir wieder verstehen
wie hoch ein solcher Sieg ist, und daß man aus Liebe zu ihm alles
wagen darf. Da handelt es sich nicht mehr darum, mit der Krämerwage

Glück gegen Unglück, Fortschritt gegen Dekadenz abzuwägen
und sich kühl, sachlich auf die Seite zu schlagen, da das Zünglein
hinneigt. Hier wird nicht mathematisch abgewogen, sondern gewagt.



— 440 —

Man rechnet nicht, sondern erlebt. Man zweifelt nicht, fondern läßt
fich mitreißen.

Und wenn man diesen kühnen Sprnng der persönlichen, freien
Entscheidung gewagt hat, steht man auf einer Höhe, von der aus
alles, was mit dem Fortschritt zusammenhängt, in einem ganz neuen
Licht erscheint. Tief unter uns stehen die Utopisten mit ihrem bischen
Traum und Phantasie. Tief unten die Realisten mit ihrem
Verzweifeln am Ideal, ihrer nüchternen Arbeit.

Die gewöhnlichen Begriffe von Ideal und Realität verschwinden,
die landläufigen Auffassungen von Fortschritt und Rückständigkeit fallen
weg, alles macht der einzigen, großen Gewißheit Platz: Dein Leben
wird von der persönlichen Macht fortgerissen, die durch Jammer und
Not, durch Kampf und Tod alles zur Höhe treibt, was im Menschen

zur Höhe empor kann. Und damit wird der Glaube an den
Fortschritt das Allerpersönlichste und zugleich das Allersicherste, was es gibt.

Das Fortschrittsproblem wird ein Glaubensproblem. Unlösbar
für alle methodischen Untersuchungen, Statistiken und wisfenschaftlichen
Kategorien, verbindet es sich mit dem, was unser Leben trägt, treibt,
was ihm erst Sinn, Größe, Zweck, Bestimmung gibt, mit dem Glauben
an Gott.

Jn diesem Sinne kämpfen wir hier mit den Gegnern des
Fortschritts und glauben, erst damit den Kampf anf dem Boden auszu-
fechten, der sich dazu eignet.

Viele Gegner, und gerade die, auf welche es ankommt, haben
selber diesen Boden ausgesucht, damit die Schlacht hier geschlagen
werde. Es gehört zu den seltsamsten Erscheinungen der heutigen
Zeit, daß man aus „religiösen Gründen" gegen einen starken, freudigen
Glauben an den Fortschritt opponiert, und daß man aus „religiöfen
Gründen" den Glauben an den Fortschritt bekämpft, und zwar ohne

zn prüfen, ob er aus einer seichten Auffassung des Lebens und seiner
Konflikte oder aus dem tragischen, qualvollen Empfinden der Not und
des ganzen Jammers des Daseins entspringt. Das Wort Fortschritt
hat heute für viele religiös orientierte Kreise einen schlechten Klang.
Voller Mißtranen steht man allen gegenüber, die noch den Glauben
hegen, durch Initiative, schroffes Vordringen die Menschheit über sich

selber hinauszuführen, und die das Vertrauen stärken wollen, daß sie

aus Not und Elend heraus kann. Was getan wird, um die Not zu
lindern, was aus männlicher Begeisterung heraus geschieht, um der
Menschheit den Glauben an sich selber zu geben und im Kampfe mit
allem, was fie entstellt, verseucht und lähmt, reinere Lebensformen zu
schaffen, das wird vornehm als „Surrogat" abgetan.

Der Glaube an den Fortschritt soll eine Abschwächung des

wahrhaft religiösen Empfindens sein. Man sürchtet, der Glaube,
schon die jetzige Welt umgestalten zu können, schvn in ihr etwas von
der göttlichen Wahrheit zu verwirklichen, werde die Sehnsucht nach
einer andern lähmen, werde den Willen ertöten, sich in sie hineinzu-



— 441 —

wagen. Und damit ist die veservierte religiöse Haltung von selbst
gegeben. Man lähmt die Begeisterung, man höhnt und spottet über
alle Phantastereien, Utopien und Fortschrittsträume, und durch die
kühle Zurückhaltung von allen extremen Ansichten, durch das nüchterne
und höhnische Abwägen aller kräftigen Versnche, der Welt eine neue
Gestalt zu geben, sorgt man dafür, daß die ganze Sehnsucht des
Menschen nach Größe. Wahrheit und Heiligkeit nicht zn früh auf ihre
Rechnung komme und von einem „höheren Ziel" abgelenkt werde.
Alles, was wir schon ganz allgemein bei den Gegnern des
Fortschritts konstatiert haben, die nüchterne, lebensmüde Zurückhaltung,
die Angst, sich an die Front zu begeben, das Kleben an alten Formen,
die Unfähigkeit, selber in Not uud Gefahr für etwas Neues, das sich

unter Krisen und Kämpfen heranbildet, einzustehen, all dies findet
hier eine höhere Rechtfertigung. Es ist eben tiefer religiös. — Jedenfalls

entspricht cs einer bestimmten -Art von Religiosität. Ob es die
höchste und lebendigste ist, das fragen wir nun.

Es gehört zu den erfreulichsten Zeichen der heutigen Zeit, daß in
alle Fragen, die mit der Religion zu tun haben, etwas Scharfes,
Leidenschaftliches kommt. Es ist ein Zeichen für das Erwachen des

religiösen Geistes in unserer so tief gefallenen Zeit. Ein Zeichen, daß
diese Zeit sich an der einzigen Macht wieder aufrafft, die ihr etwas
ganz Charaktervolles, Geschlossenes, Heroisches geben kann. Alles
scheint darauf Hinzumeisen, daß die Menschheit sich anschickt, wieder
einmal auf religiösem Boden den Kampf um ihre höchsten Werte aus-
zufechten. Dies ist beim Fortfchrittsgedanken in hohem Grade der
Fall. Und es ist als eine sehr erfreuliche Tatsache zu bezeichnen, daß
diese brennendste Frage der Zeit gerade dort ausgesuchten wird, wo
alle Werte, Fragen und Probleme erst ihre volle Verschärfung, ihre
ganz große Gestalt annehmen können, auf dem religiösen Gebiet.

Jn diesem Sinne kann man sagen, daß gerade der Streit um
die Auffassung des Fortschritts zu einem Streit über die Auffassung
der Religion selber wird. Durch die Art, wie man sich aus Religion
zum Gedanken des Fortschrittes stellt, gibt' man aufs Unmißverständlichste

kund, wie man die heilige Macht erlebt, die allein unserem Leben
Sinn, Größe, Wahrheit verleiht. Hier steht Religion gegen Religion.
Hier muß es eine Scheidung der Geister geben.

Es liegt aufs tiefste im Wesen der Religion begründet, daß sie
dem Fortschrittsgedanken eine ganz neue Wendung und einen
außergewöhnlichen Impuls verleiht. Tief in ihrem Wesen ferner, daß sie
den Fortschritt eng mit dem Höchsten und Reinsten verbindet, was
sie im Menschen entfacht und fördert, und schließlich, daß der Glaube
an den Fortschritt, den ste wachruft, nicht entfernt werden kann, ohne
daß es in der Seele einen unheilvollen Riß, einen geistigen Bankrott

gibt.
Sie, die alle flachen Auffastungen vom Fortschritt entwertet und

in ihrer ganzen Lächerlichkeit enthüllt, ist zugleich die Macht, die dem



— 442 —

Fortfchrittsgedanken erst Größe und Wahrheit verleiht und zwar so,

daß er nicht mehr abgeschwächt oder entstellt werden kann.
Aus Eintagsfliegen mit kleinem Horizont, kleinen Zielen, aus

lahmen Wesen, die wir sind, macht Gott Wesen, die auf Ewigkeit
Anspruch erheben können. Die Religion ift das Eingreifen eines
Lebens, das, gerade um seine volle Kraft zu entfalten, seine
Entwertung und Neuschöpfung durchzuführen, beim Niedrigsten,
tiefstehenden einsetzt, um es zur höchsten Höhe emporzutreiben. Jesus
kommt zu den Zöllnern und Huren und macht Gvtteskinder aus ihnen.
Wo der Mensch sich selber völlig aufgegeben hat, kann Gott einsetzen,

um ihn der ewigen Bestimmung zuzuführen. Man sollte es endlich
begreifen, daß ein solches Leben nicht neben andern Werten lebt und
wirkt, und sich ruhig und harmonisch mit ihnen entfaltet, sondern eine

völlige Umwertung zustande bringt.
Hier lassen uns alle Kategorien, Gesetze, Normen, Methoden im

Stich, mit denen wir die Wirklichkeit messen, beurteilen, überblicken und
zum voraus bestimmen.

Religiös empfinden heißt: von einem Leben erfaßt werden, das,
stets höher steigend, gleichsam sich selber überbietend, die Schranken
alles Endlichen, Relativen durchbricht und uns damit in eine ganz neue,
sonst unerreichbare Sphäre einführt. Erst so wird uns, soweit wir
es jetzt fassen können, das Wesen der Ewigkeit klar. Aber so erlebt,
wird es uns, soweit wir es in der kurzen Episode unseres Erdenlebens
erfahren können, zur festen Gewißheit.

Und nun brauchen wir nicht lange nach den Folgen zu suchen,
die sich aus diesem zentralen religiösen Erlebnis für den Fortfchritt
ergeben. Sie ergeben sich ja ganz vou selbst.

Es ist zunächst klar, daß sie für die meisten Auffassungen vom
Fortschritt den Tod bedeuten. Tod, absolute Zertrümmerung für alles,
was mechanisch, kleinlich, äußerlich ist. Tod für alles, was nicht mit
dem Höchsten im Menschen, mit der Fähigkeit, sich von diesem Lebensstrom

mitreißen zu lassen, aufs engste verbunden ist. Und Tod für
alles, was mit unseren gewöhnlichen Methoden, was mit unserem
Messen, Abwägen von Glück und Unglück, von Wert und Unwert,
von Freud und Leid erreicht wird.

Tod und Leben. Denn es versteht sich, daß dieses Erleben
eines heldenmütigen Willens, der uns durch alles Unvollkommene, roh
Materielle hindurch, zur Hohe heiliger, ewiger Geistigkeit emporreißt,
den Fortschrittsgedanken mit neuem Leben, ja erst mit Wahrheit und
tiefem Gehalt erfüllen muß. Ein solches Leben kann, wenn wir es
recht erfaffen und uns von ihm tragen lassen, auch in dem kurzen
Dasein unseres Geschlechts nicht ein ewiges Einerlei, ein stetes
Sichgleichbleiben dulden. Es muß auch hier so eingreifen, so beunruhigen,
anspornen, daß es ein Vorwärts, einen Fortschritt gibt.

Jn diesem Sinn kann man kurz sagen: DerGlaube an den
Fortschritt und die Freude an ihm stehen im direkten



— 443 —

Verhältnis znr Intensität des Gottesglaubens. Wer Gott
als lebendige, persönlich eingreifende Macht erlebt und etwas von der
Entfesselung der neuen Kräfte spürt, die der Anschluß an ihn zur
Folge hat, für den wird der Glaube an den Fortschritt etwas
merkwürdig Großes, Tiefes, etwas, das ein ganz reiner und großer Ausdruck

des religiösen Erlebens ist.
Es ist ohne weiteres klar, daß die Berührung mit Gott eine

Sehnsucht, und zugleich Kräfte, Wünsche in uns entfacht, die nach
einem viel weiteren Tätigkeitsfeld verlangen, als das jetzige Leben es

ihnen zu geben vermag. Die Berührung mit Gott verfetzt den Menschen
in eine Spannung, die nnr die Ewigkeit auslösen kann. Das kleine
Ich und Gott — die Ewigkeit ist die einzige Spanne Zeit, die ihnen
zur völligen Vereinigung genügt.

Aber schon das lebendige Verhältnis zwischen Gott und Mensch
ist es, das dringend, unabweisbar, den Glauben an den Fortschritt
postuliert. Hier entscheiden im letzten Grund nur religiöse Motive,
ganz religiöse.

Nehmen wir nur den alten, aber großen und wahren Begriff
der Ehre Gvttes. Duldet Gottes Ehre, die Ehre der lebendigsten,
stets neu schaffenden Persönlichkeit, einen solchen Kreislauf, einen stets
neuen Anfang beim gleichen toten Punkt? Ist Gottes Welt ein Sumpf,
aus dem man zwischen Kot und Schmutz hie und da ein bischen von
der reinen Hochgebirgswelt sieht, nur einen Schimmer, einen Schein?
Verträgt es sich mit Gottes Ehre und Lebendigkeit, daß man in dieser
ewig gleichen und gleich langweiligen, gleich versumpften Welt nur
eine Art negativer Borbereitung auf etwas Höheres erblickt? Ist es
nicht ein würdigerer Glaube, daß man inmitten der Not und des
Unsinns dieser Welt das Schaffen und Wirken eines Geistes spürt,
der durch das, was er schon in dieser Welt erreicht hat, seine Macht
und Größe erweist und damit in die Zeitlichkeit die Ewigkeit
einbrechen läßt?

Wie wichtig die Frage ist, wird jedem klar, der Gottes Sache
als die eigene empfindet und seinen höchsten Ruhm darin erblickt,
Gottes Ehre zu fördern und rein zu wahren.

Wer diesen Standpunkt vertritt, und an den Fortschritt glaubt,
weil er an Gott und seine Macht glaubt, wird viel Hohn und Spott
ausgefetzt fein. Aber es fehlt ihm auch nicht an Trost. Ein guter Trost
ist wohl, daß man sich mit 'feinem Mauben und Hoffen in guter
Gefellschaft befindet. Die Geschichte der Religion ist ein großer Beweis
dafür, daß da, wo die Gottheit als Leben und persönliche Macht
erlebt wird, der Glaube an eine völlige Umgestaltung der Welt
erwacht. Der königlichen Erhabenheit des Christentums entspricht die

Art, wie hier beides aufs engste verbunden ist. Aus dem höchsten
und reinsten Erleben Gottes, das uus überhaupt möglich ift, ergibt
sich das größte Vorwärts der Geschichte. Dies kann man deutlich
sehen, wenn man einmal, frei von Schlagwort und falschen geschickt-



— 444 —

lichen Kategorien das Wesen des christlichen Erlebens Gottes und der
Welt recht erfaßt, wie es für Christus selber bezeichnend ist. Das
Erleben Gottes, wie es dem Christentum eigentümlich ist, besteht in
einer unmittelbaren Berührung mit dem Geist, dessen Schaffen und
Willen der Welt Sinn und Größe gibt. An den großen
Wendepunkten ist es unseren Propheten verliehen, einmal außerhalb des

Relativen, Zufalligen das einzig wahre Sein, das Absolute zu
berühren und durch die Impulse, die sie davon empfangen die Welt vor
Stagnation und Verfall zu bewahren.

Und nun ist nichts so bezeichnend, als daß diesem Erleben
Gottes außer Raum und Zeit, wie man es nennen könnte, eine geniale,
große Anschauung der Weltumgestaltnng entspricht. Sie ist auch gleichsam
außerhalb des Raumes und der Zeit, weit erhaben über alles
Relative, noch Werdende, Unvollkommene, sie trügt den gleichen Charakter
wie das Erleben der Gottheit: Geschlossenheit, Größe, Vollkommenheit.

Wir überlasten es gern der kritischen, methodisch geschichtlichen
Forschung, in diesem Glauben etwas geschichtlich Bedingtes zu sehen
und damit die Eschatologie, wie sie für alle großen Zeiten der Religion
bezeichnend ist, avzutun, um dann in aller Ruhe den starken
Gottesglauben nur in Beziehung zu all der kleinen, täglichen Misere des

Daseins zn bringen. Aber wir erlauben uns, in dein Austreten der
starken Eschatologie, des ungeheuren Willens zur Weltumgestaltung
iu allen großen Zeiten der Religion etwas anderes zu erblicken. Da,
wo Gott impulsiv, unmittelbar, alle schränken durchbrechend, den
menschlichen Geist mit feinem Leben erfaßt, prägt er auch dem Menschen
das Bild einer Welt ein, das dem, was ihr Schöpfer ivill, in heiliger,
großer Vollkommenheit entspricht.

Ich weiß nicht, ob je eine für die Religion nnd ihr tiefstes
Wesen so grundlegende Tatsache so gründlich verkannt, mißdeutet und
hinweg erklärt worden ist.

Religion und Fortschritt hängen so eng zusammen, wie Sonne
und Licht. Uud so können wir an den Fortschritt glauben und sollen
es. Je tiefer und reiner unser religiöses Leben ivird, desto mehr
wird es sich iu einem kühnen Borwärtsglauben äußern. Wenn die

Religivn das große „Trotzdem" unseres Lebens ist, so wird sie es

auch in dem Glauben an den Fortschritt bewähren können.
Die Welt ist entweder ein Gewirr von Unsinn, Greueln und

Not, oder der großartigste Ausdruck eines göttlichen Wollens, das
durch Not, Tod, Revolution und Reaktion hindurch, die Menschen
emporzieht.

Wir glauben, daß der Fortschrittsglaube, wenn wir ihn in seiner

ganzen Größe und wunderbaren Tiefe erfassen, uns die Lösung dieses

furchtbaren Dilemmas erleichteru kann. Und ohne diese Lösung bliebe
die Welt für uns die sinnloseste Erscheinung oder das qualvollste
Rätsel. I. Matthieu.


	Glaube und Fortschritt

