
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 10

Artikel: Religion und Kultur : unmassgebliche Betrachtungen

Autor: Jäggli, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133053

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 404 —

Religion uns Kultur.
Unmaßgebliche Betrachtungen.

»^ine längere Beschäftigung mit Augustin führte mich aus der Historie
zu einem Problem des Glaubens, dessen eine oder andere Be-
antwvrtung für den heutigen Menschen oft über seine Stellungnahme

für oder wider die Religion entscheidet.
Das Problem der kulturwirrenden oder kulturindifferenten Religion

hat psychologisch' eine andere Frage zum Korrelat: Strebt der
Glaube zur Welt hin oder von der Welt weg? Finde ich meinen
Gott in lebendiger Mitarbeit an dem Weltleben und seinen immer
gegenwärtigen Forderungen oder in den stillen Räumen des Gemütes?

Diesem Problem nachzugeben betrachte ich als die wichtigste,
fruchtbarste Aufgabe der Religionsforschung: die Beobachtung des

Lebensprozesses der Religion, der sie immer mit Außenseiten des
Lebens in Berührung und notwendige Synthese bringt.

Jn den folgenden Zeilen will ich die Beziehungen zwischen der
Religion und den Außenseiten des Lebens genetisch und aus dem

Eigenleben der Religion heraus zu verstehen und darzustellen
versuchen.

Religion nnd Gottesglaube — das sei vorausgeschickt —
möchte ich streng auseinanderhalten. Es wird mir darin die Geschichte
der Religion und die Bestimmung auf ihres Wesens Kern recht geben.
Religivn ist vorerst einfach ein Seelenvermögen, eine bestimmte
Funktionsart der Seele, eine im Menschen schlummernde Jnnenkraft, die,
in besonderer Stärke entwickelt, alle Gestalten des Lebens durchdringt,
eine Lebensenergie, die allen seelischen Inhalt umformt zu Gebilden
eines eigenartigeu Erlebens der Welt. Aus der Religion heraus
schafft der Mensch mit den ihm zur Verfügung stehenden Bewußtseinsfunktionen

(Willen, Denken, Gesühl) die wertvolle Welt. Alle Arbeit
an der gegebenen, an sich wertlosen Welt und ihre Umformung in
eine sinn- und wertvolle stammt aus diesen Quellen der lebendigen
Religion. Aber dies alles braucht noch nicht Gottesglanbe zu sein.
Jn diesem Wort ist der Kerngehalt der Religion ausgedrückt. Es ist
ein Glaube, ein Aufschwung der Seele, eine Erneuerung des ganzen
Wesens, ein machtvolles Vorwärtsdrängen, ein kühues Emporklimmen
und Ergreifen eines höherflutenden Lebens in Wahrheit und Reinheit.
Und es ist ein Glaube an Gott, die überlegene Liebesmacht, die
unendlich mehr und anders ift als die Menschen, die Licbesgesinnung,
die wir in ehrfurchtsvollem Vertrauen ergreifen. Das „Du sollst" ist
seine Waffe, die uns dem endlosen flutenden Naturgeschehen entreißt
und uns eine neue Wirklichkeit eröffnet, die zugleich unfer Wesen und
das Ziel unseres tiefsten Sehnens ist. Gottesglaube ist eine Erhebung
aus der Natur in das Reich des Ethos. Gottesglaube ist ein Sprengen
unwürdiger Fesseln, ein Aufsteigen in eine weite Freiheit, ein Kampf



— 405 —

um ein natnrüberlegenes Reich des Geistes, ein Kampf um absolute,
göttliche Werte. Hier wird die Spannung lebendig zwischen dieser
eigentlichen Religion, die in einem Ewigen, Weltüberlegenen sich
verankert und der greifbaren kaleidoskopisch bunten Weltwirklichkeit.

Jn diese Gedanken wollen wir etwas tiefer eindringen.
Jn der Religion in jenem weiteren Sinne der übergreifenden

Ideenwelt sind alle Kulturwerte Mit den letzten Fasern gegründet.
Eine Fülle seelischer Stimmungen und Kräfte stehen der Religion zu
Diensten. Mit ihnen ergreift sie die Welt. Daher die glänzende,
unübersehbare Mannigfaltigkeit der Formen religiösen Lebens nnd
Besitzergreifens der Welt und doch sind schließlich alle Produkte der Einen,
allgestaltenden Kraft, einer innern Sehkraft des religiösen Geistes, sind
alle der Abglanz einer Idee.

Neben den verschiedenen Werkzeugen, den Fühlfäden, mit denen
die Religion die Welt berührt und ergreift, trägt ein anderes Moment
zur Komplikation des Verhältnisses bei: die Fortentwicklung und
erworbene Eigenbewegung der Kulturgüter — Kunst, Wissenschaft,
Wirtschaft, Staat und Recht —, die sich von der religiösen Geisteswelt
emanzipierten und auf selbstgewählten Bahnen vorwärtsschritten, um
von ihrem einseitigen Standpunkt aus die Welt zu betrachten, zu
beurteilen und zu formen.

Hier nun, wo der große Emanzipationsprozeß der Kulturgüter
von der Religion beginnt, wo die vormärtstreibende Kraft in diese
selbst eingegangen ist (was bei der Philosophie zuerst, bei Wisseuschaft
und Kunst später eintrat), wo sie aus sich selbst Ideale gebären und
als Entwicklungsprinzipien hinstellen, — da verliert die Religion als
allesbeherrschende Macht, die sie ursprünglich war, einen großen Teil
ihrer Domäne, ja sie wird oft rücksichtslos in Boden getreten: man
will nicht länger sich knechten lassen und feiner Entwicklung einen
Hemmschuh unterlegen durch ein Ideenreich, das seine Rolle ausgespielt

hat. Ideale stürzen Ideale! Und doch lebt die Religion weiter
und nimmt langsam aber sicher und selbstgewiß eine Provinz nach der
andern wieder unter ihre Leitung; wieder ergreift sie die Zügel der
„Sonnenpferde der Zeit", sorgfältig zwar und schonend, mit Liebe
mehr als mit Gewalt.

So stellt sich unser Problem dar. Freilich dürfen wir jetzt
Religion nicht mehr im allgemeinen Sinne als Seelenkraft verstehen. Sie
gewinnt jetzt inhaltliche Bestimmtheit. Sie wird eine Einzigartigkeit
seelischen Lebens, d. h. diefe Einzigartigkeit tritt schärfer, schroffer hervor

jetzt, wo sich die Religion abgrenzen und unterscheiden muß von
ihren erwachsenen Kindern und jetzt, da sie in ihrer Eigenart bedroht
ist, gerade weil sie zu weitumfassend und daher zu unbestimmt
gewesen war.

Jetzt trennt sie sich immer mehr und mehr von den Kräften der
Welt, den Gewalten der Erde, die sie früher leitete. Sie strebt in
anderer Richtung weiter nnd gewinnt eine Realität und eine Größe,



— 406 —

die alles andere überragt. Sie findet einen Zielpunkt von dem auf
ihr ganzes Wesen Helles Licht nnd tiefe Perspektiven ausgehen, eine

Zentralsoune, um die das religiöse Leben schwingt.
Für die Religion ist es von unendlicher Förderung gewesen,

daß sie aus einer „Seelenbestimmtheit" zu einem Inhalt wurde, aus
einer formalen Kraft zu einer realen Macht.

Der sittlich-perfönliche Gottesgedanke ist für die
Religion unentbehrlich. Hier vollendet sie sich, hier schöpft sie sich aus
und saugt sich voll neuer Kraft. Denn die Religion lebt einmal von
einem Gegensatz, von einem Kampf. Vom Kampf gegen die Welt.
Jetzt wird ste eigentlich inhaltliche Macht. Jetzt findet sie sich selbst
und ihr Wesen. Religion darf nicht die Welt verherrlichen. Pantheismns
ist keine Religion, höchstens halbbatzige Philosophie. Jn Gottesgedanken
findet die Religion erst ihren ureigentlichen Inhalt. Hier holt sie Mnt,
Vertrauen, Hoffnung, Glauben. Von Gott strebt sie zur Welt herab
mit dem Prometheusfunken. Sie ist jetzt ganz verwandelt. Jetzt
kämpft ste mit der Welt. Ihres eigenen Wertes und ihrer nie
versiegenden Kraft ist sie sich bewußt. Sie wird immer siegen, denn sie

lebt aus Einem Punkt herans, aus der Tiefe, und sx prokuuciis
klingt: Gott ist die Liebe. Eine Liebe, die stark macht, welche kämpft
und siegt, siegen muß. Religion ist Gottesglaube geworden.

Sie gibt es aber nicht auf, die Welt zu durchdringen. Ihr
ureigenes Wollen, ihre siegreiche Hoffnung kann sie nie aufgeben. Das
wäre ihr Tod. Das also ist die tiefe Kluft im Wesen der Religion
als Gottesglaube: Sie strebt siegreich der Welt zu; mit Schwertstreichen
erobert sie die Welt, mit Liebe gewinnt sie das Reich und erfüllt es

mit unendlichem Leben und Reichtum. Das ist das Reich Gottes, das

auf Erden erscheinen soll (was aber ja nicht mit pantheistischen
Tendenzen zu verwechseln ist, da der Brennpunkt eben über dem
Weltgeschehen liegt — in Gott). Dann faßt sie ein Entsetzen vor aller
Erbärmlichkeit des Erdendaseins, vor der Hohlheit der materiellen Kultur,
der Oberflächenbewegung des Denkens und der Krankheit aller Seelen.
Eines wird sie gewahr: daß auf Erden Vollkommenheit ein Mädchen
aus der Fremde ist, eine verirrte Idee, die angestaunt, aber verlacht,
verspottet und bewitzelt, verhöhnt und endlich verjagt wird. Denn die

Menschen stnd Feinde aller Idealität, sie wandeln in Nebel und Nacht
und haben das Fliegen noch nicht gelernt — das Emporfliegen des

Geistes, Erlösung gibt es nur bei Gott. Und der Glaube eilt in seinen
Schoß zurück. Namenloser Schmerz faßt die Religion ob der Schwachheit

und Kleinheit auf Erden. Kein Mensch ein Fels, die Menschheit
nur ein Haufe von Kieselsteinen: Und an Felsen muß sich doch die

Glaubenskraft erproben, ob sie sie zerschmettern oder ins Rollen bringen
könne. Dann gießt sie die Schalen ihres Zornes, des heißen, glühenden,
über die Welt aus und Gott spricht das Vergebe. Schrecklich kann
Gott zürnen, wie er mächtig, unendlich lieben kann.

Aber für die Religion ist Pessimismus ein Unding. Wer an Gott



— 407 —

glaubt, kann nie den Untergang der Welt wollen, geschweige denn,
einem Nichts zustreben (was doch allein den Namen Pessimismus
verdient). Der mächtig anschwellende Haß gegen die Welt soll nur die
Liebe zu Gott stärken, soll zu Gott heimkehren lehren, um neubewaffnet,
mit schimmerndem Glanz und herrlicher, schlagfester Rüstung zum
Kampfplatz zu eilen. Quietismus und Gottesglaube sind kontradiktorische

Gegensätze. Denn Gott ift der Quell alles Lebens und „das
Wort Gottes ist lebendig und kräftig und schärfer als jedes
zweischneidige Schwert und .durchdringend bis zur Scheidung von Seele
und Geist, Gelenken nnd Mark, .und mächtig, die Gedanken des Herzens
zu richten" (Hebr. 4. 12). Echte Mystik fordert zum Kampfe auf.

Z umKampf für dusGute, dasVollkommene. Denn
jetzt gewinnt ja die Religion ganz bestimmte Jnhaltlichkeit, ein
zielfestes Wollen, ein Wissen um das Wohinaus. Sie weiß jetzt nnr Gut
und Böse, sie ist sehend geworden. Sie weiß, was zu ihrem Wesen
gehört und was sie als fremd und schädlich ablehnen muß. Sie hat
unterscheiden und damit sich selbst erfassen gelernt.

Mit dieser neuen, in Gott wurzelnden Ueberzeugung eilt sie von
neuem der Erde zu. Sie vergißt nie, daß sie erobern muß, daß ihr
Wesen ist, Festungen zu stürmen und stolze Burgen zu schleifen, Burgen,
wo Gewalt, Unwahrheit, Ungerechtigkeit Hausen. — Wieder tritt sie
wie ehedem mit den Außenseiten des Lebens in Kampf, Bindung,
Synthese und wieder Kampf, Kampf um das stete Weiterschreiten des

Lebens, des sittlich-wertvollen Lebens. So pendelt das Leben der
Religion zwischen Frieden und Kampf, Bindung und Lösung, Ruhe
und Streben, Welt und Gott. Gott ist der Quellpunkt aller Kräfte,
die das Leben wertvoll gestalten und eine sinnvolle Entwicklung im
Leben verbürgen. Nur eine ethische Anerkennung und Betrachtung
der Welt vermag in ihr Sinn und vor allem Bedeutung zu entdecken.
Was das Leben weitertreibt sind nicht Aeußerungen unorganischer,
triebartiger Lebenskräfte, sondern jene Kräfte, die ein Reich der
sittlichen Vernunft aufzurichten vermögen, also Friede, Gerechtigkeit,
Freiheit, Wahrheit insbesondere. Denn das Licht der Wahrheit deckt

auch alle Ungerechtigkeit aus und leuchtet in alle Winkel der Bosheit
und des Lasters. Gott ist die ewige Wahrheit, worin die größten,
kühnsten Glaubensmenschen übereinstimmen. Gott ist Geist und die

ihn anbeten, sollen ihn im Geist und in der Wahrheit anbeten (Joh,
Ev. 4, 24). Hier also ein freudiger Appell an den Menschen, Gott
gleich zu werden, „vollkommen wie er" (Matth. 5, 48); nur soll der
Mensch nie vergessen, was falsche Mystik und Ekstase wohl tun: Es
bleibt für ihn die höchste zu Tat nnd Leben kräftig anspornende
Forderung, deren Erfüllung wir gläubig zustreben, aber in unserem Erdenleben

nie völlig Genüge leisten können. Wenn's nicht so wäre, würden
wir der Sattheit verfallen. Jn des Lebens höchsten Augenblicken, wo
der Wille in siegreicher Kraft und mit jubelndem Glauben aufwallt,
empfinden wir den Abstand von dem Höchsten und sehen die Kluft



— 408 —

gähnen, die uns von Gott trennt. Jn solchen Momenten können wir
den Seufzer nachfühlen, den ein großer im Reiche Gottes getan: Ich
elender Mensch, wer wird mich erlösen von diesem Todesleibe? (Röm. 7.14).
Es ist auch Kierkegaard'sche Frömmigkeit, die hier spricht, dessen Lehre
von dem Paradox und der qualitativen Verschiedenheit Gottes vvm
Menschen durch seinen Gottes- und Christusglauben erst die
düsterkraftvolle, heroische Prägung, die religiöse Weihe und Rechtfertigung
erhalten hat. Immer nur in strebendem Bemühen und in des Glaubens
Kühnheit soll der Mensch Gott sich nahen. „So seid nun Gottes
Nachfolger wie geliebte Kinder und wandelt in der Liebe, fo wie auch
Christus uns geliebt hat" (Ephes. 5, 1).

Dieses oberste Reich der Werte, das zugleich das Reich der
Wahrheit ist, ist Gottes heiligster sittlicher Bezirk. Gottes Reich
ist das ewigeReich oberster sittlicher Werte und Normen.
Nicht so jedoch, daß dieses Reich in starrer Einmaligkeit beharrte, als
Endpunkt einer Entwicklung. Gottes Reich ist keine Kirche und kein

Dogmenarchiv. Es ist lebendige Wirklichkeit, welche sich verändern,
erneuern kann, deren Lebensgesetz das „Stirb und Werde" ist. Gott
ist Geist und Leben. Und auch die Eigenbewegung der Kulturgüter
schreitet fort, stellt neue Aufgaben, neue Möglichkeiteu, worin Gott sich

verherrlichen kann. Die ganze Welt der sittlichen Kultur in
ihrem lebendigenFortschritt ist eineewige, immer neue,
immer mannigfaltigere und volltönendere Verherrlichung

Gottes. Jn diesem neuen, kulturphilosophischen Verstand muß
der Calvinismus weitergebildet werden.

Es ist also lächerlich, stch an der „Persönlichkeit" Gottes, dieser
überpersönlichen Persönlichkeit, zu stoßen. Als ob dies das Wesen
Gottes sei und nicht vielmehr ein unzulängliches Symbol seines machtvollen

Waltens und Wirkens für die sittliche Welt, oder, wenn ich es
in Verstandesbegriffen wiedergeben soll: Ein Schluß von der
wirksamen Energie auf die potentielle. Denn einzig und allein vvn diesem
sittlich-vernünftigen Wertreich aus schließe ich auf die absolute, höchste

Kraft, an der alle diese Werte, wenn sie nicht in der Luft fchweben
sollen, gegründet, befestigt sind. Diese gibt auch das volle Vertrauen
des Gelingens, verleiht den Mut und den Heldenstolz, für das Reich
ewiger Werte trotz unserer Schwachheit unser Herzblut, unser Leben
einzusetzen, Sie schafft Märtyrer und Propheten des Höchsten. Und
wie stände es um dieses heilige Reich ewiger Werte und Güter, wenn
es keine solchen Verteidiger fände, die es vor Erstarrung und
Verholzung bewahren und die sittlichen Werte immer in lebendiger
Bewegung und Freiheit, die erhabenste Pflanze auf dem Boden des
Menschentums in Saft und Leben erhalten? Gott ist also doch durch
seine Werkzeuge, die Propheten uud Märtyrer, der Schöpfer und
Erhalter dieses wahren Reiches des Lebens. Christus, des Gotteslebens
vollste Offenbarung, eröffnet seine und seines und unseres Gottes Tiefe
am wunderbarsten mit den Worten: Ich bin der Weg, die Wahrheit



— 409 —

und das Leben, niemand kommt zum Vater, als nur durch mich (Joh.
Ev. 14, 6). Gott ist der Brennpunkt dieses Reiches der Wahrheit —
wie wir das Reich der Werte von dem Prinzip aus, das ihm den
Grund gibt, auch nennen dürfen — und er ist es, der ihm das
fortquellende Leben sichert. Nur durch Gotterfüllte, glaubendurchglühte
Sendboten wirkt Gott in der Welt. (Doch ist das nicht so zu
verstehen, als schwebe Gott selbst unbeweglich, in seligem Jnsichweben,
über dem Weltgeschehen; es ist ja sein Leben, es sind Strahlen seiner
Liebe, die das ganze geschichtliche Leben durchwalten und deren Träger
die Einzelnen, die starken Felsen sind). So können wir Gottes Willen
erkennen nnd die Richtung einschlagen, die er uns und dem Gang des

sittlichen Reiches anbefiehlt.
Und endlich ist Gott der Schöpfer des Wirklichen überhaupt.

Denn vom Standpunkt der Wertphilosophie aus, hat eben nur das
Anspruch auf den Namen Wirklichkeit, ivas an diesem sittlichen Wertreich

teil hat und mitarbeitet. Nnr das sittlich Bedeutungsvolle
hat wahres Sein. Das ist die Fortbildung des Platonis-

mus in der Richtung auf die Wert- und Kulturphilofophie. Hat nun
die Religion etwas eingebüßt dadurch, daß sie aus der vagen
Seelenstimmung zum sittlich-bestimmten Gottesglauben wurde? Man muß
mit Blindheit geschlagen sein, ivenn man nicht sofort das Gegenteil
einsieht. Jetzt ist die inhaltlich bestimmte, werterfüllte Religion die
Beherrscherin des Weltreiches, des wahren, tiefen Lebens überhaupt
geworden. Nicht nur bloß äußerlichem Verstände, wie ste sich uns in
der ersten Stufe der religiösen Kultur gezeigt hat, auch nicht
schroffaufdringlich, in der Weise, daß man alles zu Religion machen möchte,
ivas alles andere, nur keine Religion ist, indem man das ganze Leben
vergöttlicht und in einen flachen Monismus und plattgetretenen
Pantheismus ohne sittlich tiefe, schmerzreiche und kraftvolle Hintergründe
verfällt.

Nein! Die Kulturgüter haben sich ihr Eigenrecht erkämpft und
das soll nicht von ihnen genommen werden. Sind sie doch auch so

Zeugeu von Gottes Liebe und Größe! Aber die Religion vermittelt
zwischen Gott und den Gütern der Welt. Sie gehurt beiden Polen des
Lebens an und ist gerade dadurch so unermeßlich und oft sv unbe^
greiflich-wunderbar reich und tief. Zwei Linien schneiden sich in ihr,
zwei Ströme fließen hier zusammen, die in ihrem Zusammenfluß das
Gesamtsein in sich tragen. Der eine strömt von der Welt und in der
Welt, der andere flutet von Gott und verborgen in Gott in feinen
Heiligen, den Gottgeweihten. Jn der Religion vereinigen sie sich. Die
Religivn (wenn wir jetzt darin den sittlichen Gottesglauben verstehen)
bereitet Gott das Feld für seine Verherrlichung nnd trägt von Gott
her als dem absvluten Brennpunkt ewiger Werte, die höchsten Werte,
die Ideale in die Welt hinein, die als leuchtende Zielpunkte der
Entwicklung jedem strebendem Menschen und der sehnenden Menschheit
als ganzer vorschweben. An ihnen rankt fich das Leben in die Höhe.



— 410 —

Ohne Gottesglauben keine lebendigen Ideale. Die Religion wirft die
goldenen Streitäpfel in den Fluß des Geschehens und hält das lebendige
Spiel der Kräfte in Atem. Sie ist das Gewissen der sittlichen
Kulturentwicklung. Fehlte sie, so würde der Menschheit aufhören, das
Gewissen zu schlagen. Sie ists, die die Flammen der Begeisternng und
Opferfreudigkeit auflodern läßt und uns das Leben gering achten lernt,
wenn es die höchsten Güter gilt. Sie ist die größte aktive Macht,
die aus dem tiefsten sittlichen Grund nnd Motiv znr Weltarbeit
aufruft. Und endlich öffnet sie die verborgenen Kammern göttlicher
Liebe nnd Gnade, wenn mitten im Streben die Menschen die bleiche
Schwachheit erfaßt und starre, duukle Verzweiflung sie überfällt. Sie
ruft uns zu: Gott ist die Liebe —, wenn uns des Lebens Kämpfe
und Schmerzen erkennen lassen, daß alles Leben für Ideale, alles ernsthafte

Ringen nach dem Letzten, dem Höchsten ein endloser Kreuzgang
ist, mit Dornen und Enttäuschungen reichlich übersät, daß das wahre
Leben eine Tafel unerbitterlicher Forderungen ist und von uns selbst
das erste Opfer verlangt. Wir dürfen uns dem nicht entziehen, sondern
uns mit der ganzen Inbrunst unseres Wollens hingeben, denn unendlich
mehr, als wir wert sind, werden wir gewinnen. Es ist der einzige
Weg zur Lebenserhöhung.

Jn der Religion liegt die Seele eines Volkes, weil die Religion
die tiefstinnerliche Kraft und Wertrealität seines Kulturlebens ausmacht.
Durch diese Ueberzeugung glaube ich eine von den vielen Brücken von
der Religion zur Kultur gefunden zu haben und eine Rechtfertigung
der sittlichen Kulturarbeit vom religiösen Standpnnkt
aus. Mir persönlich ist das zarte, tiefwarme und unverdorbene
Gemeinschaftschristentum sehr sympatisch, aber ich verlange von jeder
kräftigen und wahren Religion eine tätige Mitarbeit an der Entwicklung
der sittlichen Kultur. Solche Kulturarbeit ist mir ein Gottesdienst.
Und doch bin ich eben durch den jenseitsstrebigen Gottesglauben davor
bewahrt, in Kulturseligkeit zu versiuken. Das Ideal dieser Kulturarbeit

finde ich im Calvinismus; eine katholisch-mittelalterliche
Schattierung vertritt dagegen schon Augnstin. Kohler fugt in seiner
„Rechtsphilosophie" : Das Opfer an die Kultur ist das Heiligste, das
der Einzelne bringen kann, das er aber auch bringen muß." Um
diesem einseitigen Kulturfanatismus, der hier fehr nahe liegt, zu
entgehen, müssen wir so arbeiten, als stehe hinter uns der richtende,
wägende Gvtt. Alle Kulturarbeit ist an einem höchsten
individual- und sozialethischen Wert zu messen. Die
Religion muß die nötige Distanz von der Welt haben, um
in der Welt wirken zu köunen. Sie muß von höchster Warte
aus das Kulturleben überschauen und beurteilen, und, um in der Welt
zu wirken, muß sie von höchsten, idealen Höhen und Forderungen
herniedersteigen, wie der schäumende Gletscherbach, der drunten im Tale
Turbinen treibt.

Sie muß sich bei allem Auswirken in der Welt doch in Gott



- 411 —

und seinem unerschöpflichen Leben ein Refugium bewahren, in das sie
sich von Zeit zu Zeit zurückziehen kann, und von wo aus immer frische
Ewigkeitskräfte niederströmen.

Sie muß ein Eden ihr eigen nennen, wo sie von Zeit zu Zeit
eine immergrüne Wunderblume pflücken kann, wenn die Blumen der
Menschengefilde welken und verdorren.

Wer hierin einen Kompromiß sieht, dem ist nicht zu helfen. Auch
ich bin wahrlich kein Freund des Mittelmäßigen, sondern liebe starke
Wahrheiten. A. Jüggli.

?rop!)etenv!lt!er.
VI. Jesaja.

» M Denn bei Amos der sittliche Ernst Jahwes, bei Hosea seine Liebe
Uv^ö und Trene im Mittelpunkt steht, so ist bei Jesaja die Ehr-

furcht vor seiner Erhabenheit die Grundstimmung und die
treibende Kraft der ganzen Wirksamkeit.

Es muß im Jahr 740 vor Chr. gewesen sein. Nach Beendigung
des feierlichen Gottesdienstes ist Jesaja, von überwältigenden religiösen
Empfindungen ganz hingenommen, allein im Tempel zurückgeblieben;
da kommt eine Vision über ihn: Jahwe sieht er thronen in Himmelshöhen,

sein Mantel wallt auf die Erde nieder, daß der Saum den
Tempel berührt. Wunderbare Wesen mit sechs Flügeln, aber offenbar
in der Hauptsache menschlicher Gestalt, die Seraphen, umschweben den

Thron und stimmen den Wechselgesang an:
Heilig, heilig, heilig ist Jahwe Zebaoth,
Voll ist die ganze Erde seiner Herrlichkeit,

Es sind Vielleicht dieselben Worte, die eben der Tempelchor
gesungen, aber nicht mehr von armseligen Menschenlippen gelispelt,
sondern voir Engelszungen erklingend, mächtiger als das Rollen des

Donners, also daß die Säulen des Tempels erbeben.
Erschreckt ruft Jesaja aus: „Wehe, ich muß vergehen, denn ein

Mensch mit unreinen Lippen bin ich und wohne unter einem Volk
mit unreinen Lippen und habe doch den König Jahwe Zebaoth mit
meinen Augen geschaut!" Es ist ein alter Glaube, daß wer Gott
schaut, stirbt, wofern er nicht wie Abraham und Mose zu den
Auserwählten gehört, die Menschenmaß weit überragen; auch Elia
verhüllt sein Haupt, wie Jahwe vorüberfährt. Es steckt wohl ein
doppelter Gedanke hinter diesem Glanben : der Kontrast zwischen der
menschlichen Kleinheit und der göttlichen Majestät, der menschlichen
Unreinheit und der göttlichen Heiligkeit ist so groß, daß der Mensch
von der direkten Berührung verzehrt werden müßte, wie wenn er der
Sonne zn nahe käme; und die Seligkeit dieses Augenblicks der Be-


	Religion und Kultur : unmassgebliche Betrachtungen

