
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 10

Artikel: Jesus und unser religiöses Wesen

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133052

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


M55 5d

8

Ztt»! uns unser rellglöze! ive«n.
An ihren Früchten sollt ihr sie erkennen. Nicht

jeder, der zu mir Herr, Herr sagt, wird ins Himmelreich

eingehen, sondern wer den Willen meines
Vaters im Himmel tut. Viele werden an jenem
Tage kommen und sagen: Herr, Herr, haben wir
nicht in deinem Namen prophetisches Zeugnis
abgelegt? Haben wir nicht in deinem Namen
Dämonen ausgetrieben? Haben wir nicht in deinem
Namen viele Machltaten getan? Dann merde ich
ihnen frei bekennen: Ich habe euch nie gekannt,
weg von mir, ihr Uebeltäter.

Matth, 7, 20-23.

» iebe Gemeinde! Es ist eine unbestreitbare Tatsache, daß nichts die

» Menschen so stark von Gott abhält, als die Religion, und nichts
ste so stark von Jesus zurückhält als das Christentum. Diese

Wahrheit ist nicht neu, aber sie gehört zu denen, die uns immer
von Neuem zum Nachdenken reizen, uns immer von Neuem zum
Staunen zwingen. Es sind gewiß Einige unter uns, die mit mir
gestehen müssen: wenn uns irgend etwas von Gott abbringen könnte,
so wäre es die Art, wie die Menschen, die sich und Andern als die
Gottgläubigen gelten, sich zu Gott stellen, wie sie davon reden, wie
ihr Gottesglaube sich in ihrem ganzen Wesen äußert oder auch — nicht
äußert; wenn irgend etwas uns von Jesus scheiden könnte, dann wäre
es das Gefolge, das sich gewöhnlich um ihn drängt und sich als die

Seinigen ausgibt. Nicht der gewöhnliche Zweifel ist's, der uns viel
anzuhaben vermag, etwa die Anfechtung, die von unserer
Lebenserfahrung, der Betrachtung des Weltlaufs oder den wirklichen und
vermeintlichen Ergebnissen der Wissenschaft her kommt. Anch sie kann
uns zu fchaffen machen und der Kampf mag gelegentlich schwer genug
werden; trotzdem: Gottes Wahrheit ist so mächtig uud so tief in der
Seele verankert, daß sie immer wieder über alle Stürme und Wellen
triumphiert. Nach jeder Verdunkelung geht uns sein Licht nur strahlender

*) Akademische Predigt, gehalten in der Kirche von Oberstraß in Zürich.



— 394 —

wieder auf. Aber wenn wir sehen, was die Menschen, die an Gott zu
glauben vorgeben, damit machen — nicht Alle, aber Viele — dann naht
unferer Seele der schlimmste der Zweifel. Nicht daran denke ich, daß die

meisten sogenannten Christen — wir Verkündiger des Wortes
eingeschlossen — vom Glauben an einen allmächtigen gütigen Gott keine

Ahnung zu haben scheinen, sobald es einmal gilt, damit bitter Ernst
zu machen, ich meine, wenn es gilt, der Welt Trotz zu bieten und
das Unmögliche für möglich zu halten. Hier müffen wir milde sein;
denn wer von uns kennt nicht in dieser Beziehung die Schwachheit
des eigenen Herzens, das Erbeben vor dem Wagnis des Glaubens?
Sogar das dars uns nicht irre machen, daß das christliche Bekenntnis
bei Einzelnen wie bei ganzen Völkern Hand in Hand gehen kann mit
groben Sünden, ja mit furchtbarer Roheit und Gemeinheit; denn hier
können wir uns sagen, daß das christliche Bekenntnis ja bloß äußere
Form fei, ein Firnis, der niemand täuschen kann, und daß da im Ernst
nicht von Christentum gesprochen werden darf. Sollte aber doch christlicher

Ernst neben grvßen Fehlern und Sünden vorkommen, so könnten
wir immer noch an einen harten Kampf zwischen Fleisch nnd Geist
glauben, in dem ehrliche Frömmigkeit doch nicht siegreich bliebe. Anders
aber wird die Sache, wenn der fromme Betrug beginnt, sei's auch

nur als Selbstbetrug. Wenn wir sehen, wie Leute, die über ihre
Frömmigkeit keinen Ziveifel bestehen lasten, Gott, ohne es ausdrücklich

zu misten oder zu wollen, doch benutzen, um damit sich selbst zu nützen
und Andern zu schaden, ihn zum Werkzeug der Eitelkeit und des
Ehrgeizes machen, zum Deckmantel der Trägheit, des Weltdienstes, des

Hasses, des Machtdranges, der krassen Selbstsucht, wenn wir dies
gelegentlich gerade an solchen beobachten, die uns in besonderem Maße
Träger und Vertreter des göttlichen Geistes zu fein schienen: dann
kommt die Stunde der schwersten Anfechtung; dann will eine mephistophelische

Stimme uns einflüstern, der Gottesglaube sei nur eine Maske
für die allzumenschlichen Triebe unserer Natur, die ihr wahres Gesicht
nicht zeigen dürften. Gott wird uns um ein Haar durch die Frommen
entleidet. — Und fo geht es uns mit dem Christentum, ja beinahe
mit Jesus selbst. Das Christentum ist eine großartige Sache — und
was gibt es Herrlicheres als Jesus? Wir mögen alle Tag Angriffe
auf das Christentum, auf Jesus selbst lesen — die erschüttern uns
nicht, ja, Jesus und seine Sache stehen nach einem solchen Angriff oft
herrlicher da als zuvor. Aber ivenn wir dann auf die blicken, die sich

Jünger Jesu nennen, wenn wir auf die Christen blicken, wenn wir
von ihm, dem Großen, Herrlichen, zu ihnen kommen und sie vor uns
sehen in ihrer anmaßenden Kleinheit und satten Beschränktheit, ihrem
frommen Unglauben, ihrer unbewußten Heuchelei, ihrer Feigheit, ihrem
Pharisäertum und Pfaffentum — dann kommt vielleicht wohl einmal
eine unmutige Stunde, wo wir uns von Jesus selbst abwenden möchten
wegen dem Gefolge, das sich um ihn drängt. Aber dann treibt uns
ein noch stärkerer Zug erst recht zu ihm hin, daß wir bei ihm Schutz



— 395 —

suchen gegen die Christen. Und wenn wir dann unfer neues Testament
aufschlagen, dann sehen wir, daß Jesns selbst das alles vorausgesehen
hat, daß er dieses Gefolge vertreibt, daß er uns recht gibt. Wir fliehen
vom Christentum zu Jesus und von der Religion — zu Gott, seinem
Gott!

L. Zuhörer! Jesus spricht: „Nicht Alle, die zu mir Herr, Herr
sagen, werden eingehen ins Reich Gottes, sondern die den Willen
meines Vaters im Himmel tun." Ein wunderbar großes Wort! Wir
verstehen es ganz ungenügend, wenn wir dabei bloß an offenkundige
Heuchler denken, die sich mit religiösem Wortemachen begnügen, oder
an jene Art von Christen, die eifrig sind im Ablegen des Bekenntnisses
zu Jesus, sei's im Sinne der Rechtglänbigkeit oder auch in irgend
einem andern Sinn, damit aber fo viel geleistet zn haben glauben, daß
ste sich das Bekenntnis des Lebens ersparen können. Daß diese Art
häufig genug vorkommt, wollen mir natürlich nicht leugnen, auch nicht,
daß sie durch das Wort Jesu auch getroffen ivird — aber dieses hat
noch einen andern Sinn, einen tieferen, umfassenderen, viel weniger
bekannten. Es trifft ein Uebel, das nur Wenige nach seiner ganzen
Tragweite erkennen: es trifft das religiöse Formwesen, das sich

an Stelle des wahrhaft Göttlichen setzt. Wir dürfen uns noch kühner
ausdrücken: es trifft die Religion, die sich an Stelle Gottes setzt.

Wie ist dies gemeint?
L. Zuhörer! Wer mit dem Hunger nach der Wirklichkeit

göttlicher Wahrheit in unser christliches Wesen hineinschaut, der muß mit der
Zeit inne werden, wie sehr dort die Form der Sache vorgeht. Es
kommt dort darauf an, daß die religiöse Form gewahrt und geübt
wird. Wenn sie da ist, dann ist alles recht; dann ist auch Gott
dabei. Es gibt Kreise, die meinen, in einer Versammlung, die nicht mit
Gebet eröffnet werde, könne Gott nicht dabei sein, er müsse aber
umgekehrt dabei sein, wenn man ihm durch Gebet die Ehre gegeben
habe. Aehnlich meint man, alles Leben, das mit Jesus zusammenhange,

müsse irgendwie biblische Form haben. Wo Bibel und
Gefangbuch dabei sind, da kann man sicher sein, daß es sich um eine
fromme Sache handelt. Sogar in der Kleidung, in ihrem Schwarz,
ihrem feierlichen Schnitt, foll der religiöse Ernst sich ausdrücken, oder
doch in Haltung und Gebärde, in einer Art, die es jedermann sagt:
„Ich bin ein Frommer; ich bin von religiösem Ernst erfüllt." Es
muß gleichsam die fromme Miene da sein, die fromme Aufschrift, sonst
kann es sich nicht nm Gott und Gottesreich handeln. Fromme Werke
sind folche, die religiös abgestempelt sind, Werke für die Kirche, die
Mission, gewisse Arten von Liebestätigkeit; ein Tun aber, das diesen
Stempel nicht trägt, ift rein weltlich, und Leute die sich damit befassen,
zeigen dadurch, daß sie nicht aus Gott sind. Und es muß namentlich
von Gott geredet werden, je mehr, desto besser. Das fromme Wort
zeugt davon, daß der, der es spricht, Gott nahe ift, die ernste Miene,
die es begleitet, von religiösem und sittlichem Ernst. Was aber die



— 396 —

fromme Gesinnung betrifft, so anerkennt man sie nur da, versteht
sie überhaupt nur da, wo sie die gewöhnlichen Merkmale trägt, die

nuu einmal kirchlich und religiös festgelegt ist, wenn sie gleichsam mit
Bibel und Gesangbuch daherkommt und den schwarzen Sonntagsrock
anhat, oder sonst eine religiöse Uniform trägt, die man leicht erkennt.
Man erlaubt ihr zwar wohl etwa ein bischen Freiheit, aber nur auf
deu gewohnten Wegen oder solchen, die sich nicht weit davon
entfernen. Je mehr es die herkömmliche Form ist, worin die Frömmigkeit

erscheint, desto mehr wird sie als solche erkannt; jedenfalls aber
ist es diese religiöse Form, worin die Meisten allein das Göttliche
erkennen. Und sie meinen es auch da zu erkennen, wo es in
Wirklichkeit gar nicht vorhanden ist. Das ist das Bedeutsame, Tieftraurige,
Furchtbare: Das Göttliche ist ja in diesen Formen oft gar
nicht da. Gott hat damit nichts zu tun. Viele dieser Dinge sind
in seinen Augen Kinderspiel und Mummenschanz und Schlimmeres.
Dessen bin ich gewiß. Das Vorhandensein des Göttlichen wird durch
diese Formen nicht im Geringsten gewährleistet, umsoweniger, als diese

abgestempelte Frömmigkeit meistens wenig kostet, gerade weil sie

allgemein anerkannt ist. Diese offizielle Frömmigkeit nnd Sittlichkeit
bringt ja ihren Trägern Ehre und Ansehen ein und fördert sie oft auch
im bürgerlichen Leben. Auch wo das Göttliche in diesen Formen da
ist — und es ist gewiß oft auch darin! — da ist es doch nicht in dem

Maße da, wie diese Formen es vorgeben. Wir haben also hier eine

verhängnisvolle Augentäuschung vor uns, der die Masse der Christen
erliegt: das Göttliche wird sehr häufig da verehrt, wo es gar nicht ist.

Dafür wird es dann da nicht verehrt, wo es wirklich

ist. Wie sollte es anders sein? Wenn man es am falschen Orte
sucht, kann man es am richtigen nicht erkennen. Man erkennt das
Göttliche nicht, wo nicht die vertraute religiöse Form da ist. Lasset
Menschen auftreten mit dem größten Glauben, lasset sie Taten tun,
die nur aus der Tiefe einer Gemeinschaft mit Gott kommen können,
deren der Durchschnitt der Formfrommen unfähig wäre, wenn sie

nicht die fromme Aufschrift tragen, wenn sie nicht in die Schablone
des gewöhnlichen frommen Wesens gehen, dann gelten sie als
Ausgeburt eines rein weltlichen Sinnes, ja vielleicht als gottlos. Lasset
Bestrebungen, Bewegungen kommen, worin ungleich mehr von der
Kraft und dem Geist Gottes lebt, als in allem landläufigen frommen Tun
zusammen, wenn der Stempel fehlt, wenn sie auch nur neu sind,
oder wenn sie gar von Menschen getragen werden, die zu den Gottlosen

gerechnet werden, sich auch selbst dazu rechnen — vielleicht aus
Mißverständnis — dann werden sie von den religiösen Leuten mit
äußerstem Mißtrauen betrachtet, ja gehaßt und verdammt. Darum
ist es eine der bedeutsamsten Tatsachen der Geschichte, daß die
frommen Leute Gott am wenigsten verstanden, das
wahrhaft Göttliche am meisten verkannt haben. Das
größte Beifpiel dafür ist das Schicksal Jefu selbst. Jn ihm erschien



— 397 —

das Göttliche, aber ohne die fromme Form. Diese hatten dafür die

Pharisäer. Ihnen fehlte es nicht an der feierlichen Gebärde; ihnen
sah man den religiös-sittlichen Ernst bon weitem an, auch schon am
Gewand. Da fehlte es nicht am Eifer für die religiösen Heiligtümer.
Darum beugte sich alles fromme Volk vor ihnen. Aber Jesus — wo
war seine Beglaubigung? Wo war der religöse Ernst? War nicht
sein ganzes Wesen weltlich? Aß und trank er nicht mit den Gottlosen?
War das nicht das Zeichen eines weltlichen Sinnes? Wie war sein
Verhalten zum Gesetz, seine Stellung zum Sabbath, zum Fasten, zum
Tempeldienst zu beurteilen? War das nicht Gottlosigkeit? Da waren
die grvßen Schriftgclehrten doch andere Männer! — So hat sich das
ewig Denkwürdige ereignet, daß er, in dem Gottes Wahrheit in ihrem
reinen Glänze erschienen war, von den Frommen als unfromm getötet
wurde. Die Pharisäer waren in den Augen der Masse die Vertreter
Gottes, Jesus der Lästerer, der Gottlose.

So wird Jesus auch heute von den Frommen gekreuzigt; ich
meine; das wahrhaft Göttliche wird nicht erkannt, weil wir in
Augenverblendung es am falschen Orte suchen. Wir gehen neben des Vaters
Willen vorbei und haben — Religion! Auch über Bessere und Tiefere
legt sich manchmal der Bann dieses frommen Formalismus. Auch
sie lassen sich etwa verleiten, zu meinen, Gott sei nur da, wo die
fromme Form sei; man könne von Gott nur Zeugnis ablegen, wenn
man von Gott ausdrücklich rede. Auch sie geraten damit von der
Wahrheit ab in den Schein, ja in die Unwahrheit hinein. Auf der
andern Seite aber ist es nun gerade dieser Formalismus, der zahllose

wahrhaftige Seelen so stark abstößt, daß ihnen Religion und
Christentum entleidet werden. Ich fühle tief mit ihnen. Auch ich
hasse mit ihnen dieses Formenwesen von ganzem Herzen. Nicht die
Form an sich hassen wir, sie kann gute Dienste leisten, wenn man
sie als Form behandelt. Dann wünschen wir sogar mehr davon.
Eine große Sache ist es um das echte Gebet, die recht verstandene
und benützte Bibel; niemand kann davon höher denken als wir. Auch
die Mission kann groß aufgefaßt werden. Zeugnis von Gott, von seinem
„Worte" ablegen ist das herrlichste, was es gibt und herrlich ist rechte
Gemeinschaft im Hören dieses Wortes. Und wie könnten wir zuviel
religiösen Ernst haben? Aber alle diese Dinge werden ins Gegenteil
verkehrt, wenn sie zum frommen Formgesetz werden. Dann beginnt
unser Haß. Wir hassen es, wenn die Form an Stelle der Sache treten
soll und wenn man uns die Form aufdrängen will. Mit ganzem
Herzen möchten mir an Gott hangen, möchten ihm in allem dienen —
aber wir wollen nicht, daß wir das sollen mit Worten sagen,
bekennen müssen bei jeder Gelegenheit, auch wenn's uns nicht darum
zu Mute ist. Wir wollen versuchen, aus dem Heiligsten zu leben,
aber wir setzen uns zur Wehr, wenn man von uns verlangt, daß wir
das Heiligste vorzeigen sollen, damit man anerkenne, daß wir an
Gott glauben, daß wir aus Gott leben möchten, daß wir fromm seien.



— 398 -
Lieber als dies tun, wollen wir als gottlos gelten; ivir wollen zu
den Gottlosen gehen, um dort unangetastet — Gott leben zu können.
Gerade soweit wir Gott lieben, hasten wir die Frömmigkeit, die in
erster Linie Form ist.

Aber nicht minder hassen wir alle Verunreinigung des
Göttlichen durch das Menschliche, allen Mißbrauch des
Göttlichen zur Befriedigung menschlicher, allzumenschlicher Triebe. Davon
redet Jesus in dem zweiten großen Wort, das uns heute beschäftigt.
„Viele werden an jenem Tage sprechen: Herr, Herr, sind wir nicht in
deinem Namen Propheten gewesen? Haben wir nicht in deinem Namen
Dämonen ausgetrieben? Haben wir nicht in deinem Namen viele
Taten getan?"

Ist uns nicht, als ob wir durch diese Fragen mitten in die

Gegenwart versetzt würden? Wir leben in einer Zeit religiösen
Erwachens. Das ist nicht zu verkennen. Was könnte es aber
Herrlicheres geben? Ist das nicht die Erfüllung unserer tiefsten Hoffnung

Nach was denn haben wir uns in toten Zeiten mehr gesehnt,
als daß wir einen solchen Tag erleben möchten, den Tag eines
religiösen Erwachens? Nun ist der Tag da; er ist wenigstens
angebrochen. Wir freuen uns auch wirklich darüber. Es ist eine große
Bewegung in den Herzen, ein Unbefriedigtsein, ein Fragen, Suchen,
ja ein Hungern und Dürsten nach der Wahrheit, nach Gvtt. Aber
diese neue Welle religiösen Lebens bringt zunächst so vieles mit sich,

was uns nicht freut, viel Stroh und Gestrüpp, viel Unrat; ja, wir
müsten es in aller Schärfe ausdrücken: ste ist begleitet von viel
religiösem Schwindel. Es ist zunächst weniger das Göttliche selbst,
was hervortritt, sondern eine verirrte Sehnsucht darnach; nicht das
Gottesreich wächst, sondern das Religi on s Wesen. Es erscheint
mit all seinen bezeichnenden Zügen, namentlich dem einen: daß es

menschliches Machen ist und, daß es das Göttliche in den Dienst des

Menschlichen herabzieht. Von allen Seiten her bekommen wir religiöse
Angebote, und diese Angebote berufen sich immer auf Eins: daß die
betreffenden religiösen Personen oder Bewegungen etwas
Ungewöhnliches, etwas Erstaunliches leisten. Die Einen besitzen die

Gabe, Kranke gesund zu machen: sie sind Wundertäter; die Andern
sprechen neue, großartige Gedanken aus: sie sind Propheten; die Dritten
wissen im Namen Gottes irgend ein großes Werk in Szene zu fetzen,
das das Staunen der Menschen erregt und sie in den Ruf bringt,
Gottesmänner, Träger der Gotteswahrheit zu fein. Allen diesen Angeboten
fallen die Menschen in Scharen zu. Bald um diese, bald um jene Per-
son oder Sache herum bildet sich eine gläubige Gemeinde — und was
für eine Glaubensfähigkeit wird hier entwickelt! Fast jeder Tag bringt
uns eine neue Erscheinung dieser Art. Eine lange Stufenleiter führt
von den edleren und tieferen Bewegungen dieser Art bis zu den
seltsamsten Torheiten. Es gibt aber keine Verkehrtheit, die so groß wäre,
daß ihr nicht eine Anzahl Menschen verfielen, darunter vielleicht tiefe



— 399 —

und feine. Der religiöse Nimbus, womit jene umgeben werden oder
fich felbft umgeben, übt einen wahren Zauber aus. Aber auch
edlere, wirklich große Erscheinungen laufen Gefahr, ein Stück weit
in dieses Wesen hineingezogen zu werden, ins Machen, in die Pose,
den religiösen Jchdienst hinein zu kommen. Es lebt in unserem
Geschlecht ein wahrhaft verheerender Geist der Konkurrenz, der Reklame.
Vom Geschäftsleben her hat sich dieser Dämon auch der geistigsten
Gebiete des Lebens bemächtigt, auch der Religion. Auch hier will Eins
das Andere überbieten, überflügeln, Eins tiefer, origineller, frommer
fein als das Andere. Die Eitelkeit findet hier ein gar ideales Gewand.
Man widersteht nicht immer der Versuchung, einen gewissen mystischen
Glanz um sich zu verbreiten oder duldet doch, daß Andere dies tun.
So entsteht wieder ein Wesen, worin das wahrhaft Göttliche untergeht.
Das Menschliche verdrängt Gott. Menschliche und allzumenschliche
Triebe aller Art bemächtigen sich des erwachten religiösen Lebens und
ziehen es in ihren Dienst. Es entsteht ein Getrieb und Getue, ein
Machen und Drängen, ein Vergleichen und Hin- und Herlaufen, ein
Vergöttern und Verwerfen von Personen, eine Vielgeschäftigkeit und
Erfindsamkeit — aber zu G o tt kommen die Menschen nicht, sie kommen
nur wieder zu Menschen, sie bekommen Religion; aber nicht das
G otte s re ich Jesu. Es ist ein Treiben, das jede aufrichtige Seele,
die es eine Zeitlang verfolgt hat, abstoßen muß.

Jesus hat jenen Fragern geantwortet: „Ich habe euch nie
gekannt; weichet von mir, ihr Uebeltäter."

Ist das nicht eine Antwort von unverständlicher Schroffheit?
Hatten diese Menschen nicht doch etwas Rechtes getan? Hatten sie

nicht alle ihn verherrlichen wollen, da sie doch in seinem Namen
auftraten? Ja, hatten sie ihn nicht sogar nachgeahmt? Er selbst hatte
ja doch auch Erstaunliches, Unerhörtes getan, hatte neue, gewaltige
Worte geredet, hatte Geister ausgetrieben, Machttaten getan. — Gewiß,
aber wir erfahren auch, daß Jefus diese Worte sozusagen nur
gelegentlich geredet, daß er nicht aus dem Verkündigen großer Wahrheiten

sozusagen ein Beruf für sich gemacht hat. Mit so wenig Worten
als möglich hat er feine Botschaft ausgerichtet uud mehr durch das
Tun sein Werk vollenden wollen, als dnrch Reden. Aber auch nicht
durch auffallendes Tun — das wäre ein Fallen in der Versuchung auf
der Zinne des, Tempels gewesen! Er hat seine Heilungen gleichsam
gegen seinen Willen vollbracht als von selbst geschehende Auswirkungen
des Gottesreiches, das in ihm da war, und ist der Menge ausgewichen,
als sie zn ihm drängte, um ihn zum König zu machen, — das rechte
Gegenteil von dem Verhalten vieler Heutigen! Diese machen also
gerade das zum Merkmal ihres Jüngertums, was Jesus als
Versuchung empfunden hat. Er weist darum gerade sie auf's Schroffste
von sich. Er Hut sie nie gekannt. Sie sind Uebeltäter, denn sie dienen
im Grunde unter religiösen Formen sich selbst. Sie wollen
groß werden durch den Namen Jesu. Es kommt ihnen auf sich selbst



— 400

an, nicht auf Gott. Ihr Tun ist Schwindel gefährlichster Art; denn
es setzt an Stelle der Wahrheit etwas, das ihr täuschend ähnlich sieht
und doch ihr Gegenteil ist. Der Mensch benutzt Gott, um sich selbst

zu erhöhen. Weg, weg mit diesem religiösen Getue — es ist ferne
von Gott! Aber auch da, wo all dies Machen aufrichtig und rein
ist, da ist doch zu sagen: es kommt im Reiche Gottes nicht darauf
an, daß viel gemacht werde, daß Reklameerfolge erzielt werden, sondern
daß wirklich Gottes Wahrheit herrsche, daß wirklich göttliches Leben
werde. Denn man kann Vieles machen, Erstaunliches tun und doch
kann es eben nnr menschliches Künsteln sein, ohne daß Gottes Reich
einen Schritt vorwärts gekommen ist. Es kann ein willkürliches
Tun sein, das gar nicht Gottes Willen entspricht. Weg damit, es ist
bloß Täuschung, es ist auf Sand gebaut!

L. Zuhörer! Wir haben nun zweimal gesehen, wie Jesus anders
ist, als eine Frömmigkeit, die sich auf ihn beruft. Und das ist nun
die große Tatsache, vor die wir uns jetzt noch stellen wollen: Jesus
ist unsere Erholung, wenn nns die frommen Leute
Religion und Christentum entleidet haben. Zu ihm flüchten
wir uns auch vor seinen eigenen Anhängern. Hier stoßen wir auf
eine völlig andersartige Welt. Hier ist nichts mehr von dem, was
uns sonst in unserm religiösen Wesen quält, hier ist nur, was uns
erfreut, befreit, worin unsere Seele aufatmet, aufjauchzt. Hier ist
keine Beengung mehr, keine quälende Schablone. Es ist hier
überhaupt gar kein religiöses Wesen mehr. Wir stoßen nun auf das
seltsame Wunder, daß hier, wo das wahrhaft Göttliche erscheint, die
Religion aufhört. Es ist bei Jesus gar keine besondere Zubereitung
zur Frömmigkeit mehr. Sein Leben mit dem Vater befitzt eine folche
Selbstverständlichkeit, daß es gar nicht mehr besonders hervortritt.
Darum ist es so natürlich wie das tägliche Brot, wie der Sonnenschein
und der Schlag des Herzens. Es ist frisches, quellendes Leben, wie das
Leben der Natur. Es gibt keine besondere religiöfe Form mehr,
weil alles Leben mit dem Vater gelebt wird. Dies geschieht
fo, als ob etwas Anderes nicht möglich wäre. Da ist kein feierlicher
Ernst, sondern hohe Heiterkeit und reine Kindlichkeit — beide in das
Ewige getaucht und damit im Grunde viel ernster, als die ernsten
Falten der pharisäischen Frömmigkeit. Jn die einfachen Formen des

menfchlichen Zusammenlebens strömt das Leben mit Gott hinein und
macht daraus das Gottesreich. Die Religion wird ausgehoben,
weil sie erfüllt ist. Nichts ist mehr besonders heilig, weil alles
heilig ist. Gottes Wirklichkeit hebt die Religion auf. Hier gleicht das
Leben mit Gott nicht mehr der oft fo drückenden Luft der geistlichen
Versammlungen, sondern dem Wind, der über den sommerlichen Rain
weht, wohl auch dem Sturm, der um einsame Höhen braust — aber
immer wird die Seele dadurch geweitet, statt verengt, immer Gott
näher gebracht, statt von ihm abgezogen. Das Religiöse ist das
vollkommen Menschliche geworden. Ja, das ist das große Wuuder: hier,



— 401 —

wo das Göttliche rein und mächtig hervortritt, wird es auch das
vollkommen Menschliche; Gott und Mensch werden Eins. Gott wird im
Menschen Fleisch, wird anschaulich, verständlich, und der Mensch atmet
auf in Gott, atmet noch tiefer, seliger auf, als er in der Stille und
Hoheit der Natur aufatmet, dem Staub der Kultur entronnen — er
atmet im Allertiefsten der Seele auf!

Denn hier tritt nnn wirklich das Göttliche hervor.
An Stelle des religiösen Wesens tritt göttliche Menschlichkeit; die menschliche

Trübung wird getilgt. Auch dies ist so wunderbar und nicht genug
zu preisen: daß das Göttliche in Jesus fo fleckenlos rein hervortritt.
Hier bricht sich sein Licht nicht mehr in der dicken Dunsthülle, die
vom Ich ausgeht, fondern leuchtet als reine Sonne. Denn hier ist das
Ich mit Gott völlig Eins geworden. Es sucht nicht mehr sich selbst
und ist so Gottes reines Gefäß geworden. Darum werden
wir, wenn wir uns ihm hingeben, nicht in einen Bann geschlagen,
wie es uns oft bei andern Großen geht, sondern wir werden erst recht
frei, wir kommen zu uns selbst. Jesu Wesen wirkt auf uns wie
Alpenluft und Alpensonne. Wir geben uns ihm mit Lust gefangen,
weil wir durch ihn erst recht frei werden. Väterlicher Ernst und
mütterliche Güte fassen uns in ihm an und in beiden spüren wir
Gottes Wesen und Geist. Wir jubeln auf, daß wir so das Göttliche

einmal in Reinheit erblicken; wir ruhen aus an dieser Stätte,
wo Gottes Wesen uns in der unerschöpflich wunderbaren Verbindung
von Reinheit und Liebe entgegenstrahlt. Wir werden in Jesus Gottes
gewiß und froh.

Nun wagen wir aber auch, ein Leben mit Gott zu ergreifen, das
anders aussieht, als das Religionswesen, das uns so sehr verdrossen
hatte. Wir können nicht genug auf diesen Unterschied aufmerksam
machen. Es ist eine unermeßliche Befreiung, Vereinfachung, Vertiefung.
Es braucht kein besonderes frommes Gebahren mehr. „Nicht Alle, die

zu mir: Herr, Herr sagen, werden ins Himmelreich eingehen, sondern
die den Willen meines Vaters im Himmel tun." Was ist
der Wille des Vaters? Offenbar nicht, daß irgend welches besondere
religiöse Tun veranstaltet, sondern daß alles Tun so gestaltet wird,
wie es sittlich recht ift. Gottesdienst ist sittliches Tun, ist, schöner
gesagt, die Verwirklichung des göttlich Guten. Im wahren Guten
lebt und atmet der Vater: in Gerechtigkeit, Vertrauen, Reinheit, Liebe.
Gottesdienst ist Menschendienst und Menschendienst Gottesdienst. Es
kommt dem Vater nicht sowohl darauf an, daß Er selbst besonders
geehrt werde, als daß sein Wille unter den Menschen geschehe. Wer
daran mitarbeitet, ist Bürger des Himmelreichs.

Damit ist uns eine herrliche Freiheit gegeben. Es fällt alle religiöse
Engigkeit weg. Gott dienen, aus Gott leben wird eine ganz weltliche

Sache, ich meine: eine Sache, die kein besonders, geistliches Gewand
trägt. Wir bekommen den Blick frei für das Walten Gottes in seiner
großen Welt. Wir wissen, daß sein Reich nicht auf den Kreis der



— 402 —

Kirchen und das von religiösen Grenzpfählen umhegte Gebiet der
Formsrömmigkeit begrenzt ist. Wir können als Gotteskinder und
Mitarbeiter auch Menschen gelten lassen, die nicht Herr, Herr sagen, ja
sogar svlche, die sich selbst für gottlos halten, weil sie falsche
Vorstellungen von Gott hegen. Doch nicht die will ich hervorheben; es

ist ja in der letzten Zeit oft nnd stark gesagt worden. Ein anderes
ist mir fast noch wichtiger: Auch wir, die wir ja gern in unserem Innern
zu Jesus Herr sagen, sind befreit von dem Zwange, es nach außen

zu tun, wenn es uns nicht dazu drängt. Jesus hält offenbar gar
nicht viel auf das religiöse Reden. Er weiß, daß es die Gefahr
in sich schließt, vom Tun des Willens Gottes abzulenken. Es ist Jesu
Meinung, daß wir das Heiligste, unser Verhältnis zum Vater, im
Kämmerlein des Herzens verschließen und davon nicht leichtlich reden
sollen, weil es sonst verloren gehen könnte, aber dafür durch unser
ganzes Wesen Zeugnis davon ablegen, daß wir einen Gott haben, der
unser Vater ist. Wir dürfen wohl sagen: weit davon entfernt, daß
möglichst vieles Zeugnisablegen von Gott durch Reden dem Sinn Jesu
entspräche, wäre es offenbar das Ideal des Gottesreiches, daß nur noch
Taten und nicht mehr Worte dieses Zeugnis ausmachten. „An
ihren Früchten sollt ihr sie erkennen" — das ist das einfach
große Wort, vor dem alle religiöse Unwahrheit verschwinden muß, wie
Nebel vor der Sonne. Nicht großartige Reden und tieffinnige
Gedanken, nicht Machttaten nnd Erfolge verbürgen die Gegenwart des

wirklich Göttlichen, sondern die Früchte, sie allein! Welche Früchte?
Es ist leicht zu sagen: der Glaube, der sich in der sieghaften
Haltung gegenüber der Welt und allen Mächten des Widergöttlichen
bewährt, und die Liebe. Besonders die Liebe! Denn sie zeigt allein,
ob das Selbst besiegt und Gott Herr geworden ist in einem Menschen.
Soweit sie da ist, ist Gott da, soweit sie fehlt, fehlt Gott — mögen
noch so viel feierliche Formen, noch so viel mächtige Reden, Taten,
Erfolge da sein. Göttliches Wesen und göttliche Wahrheit müssen sich

zu allererst zeigen in schlichter Herzensgüte, verbunden mit herzlicher
Demut vor Gott und sich selbst, in einem willigen Verstehen und
Geltenlassen Anderer, in schlichter Menschlichkeit und hoher Natürlichkeit.

Wo diese Kennzeichen fehlen, da ist grvße Wahrscheinlichkeit, daß
wir es nicht mit Gott zu tun haben, sondern mit dem Ich, nicht mit
dem Gottesreich, sondern der Religion. Alles Reden von Gott und Jesus
kann uns darüber nicht wegtäuschen. Wo in einer Menschengemeinschaft
der Geist des wildesten Kampfes gegen einander die wichtigsten Formen
des Zusammenlebens beherrscht, wie das unter uns der Fall ist, und nicht
nur die Lieblosigkeit, sondern geradezu die Unmenschlichkeit uns daraus
anschreit — falls wir Ohren haben, zu hören — da ist Gott nicht,
und wenn das Religionswesen darin eine tropische Ueppigkeit entfaltete.
So einfach ift dieser Prüfstein. Er gilt für die Gemeinschaften der
Menschen wie für die Einzelnen: Wo Gottes Wirklichkeit ist, da wird
das Alltagswesen verändert; an Stelle des Weltsinns tritt gött-



— 403 -
licher Sinn. Wo Gott ist, da ist Kraft und Mut der Weltüberwindung,

da ist Tapferkeit, Treue, Selbstlosigkeit, da ist Gerechtigkeit, da
ist Liebe, und umgekehrt: wo diese da find, da ist Gott. Wo Gott
ist, da geschehen Wunder — aber schlichte Wunder, Wunder des
Guten.'^ Alle andern Wunder sind Täuschungen.

Aber darüber möchte ich nicht mißverstanden werden: Von da
aus kann und soll es auch zu Taten kommen, erstaunlichen Taten;
von da aus können, ja sollen Kräfte erwachsen, die zu großen Siegen
über die Mächte des Bösen sühren; von da aus kann es, ja soll es

zu einem mächtigen Zeugnis von Gott auch durch das Wort
kommen — es wird von selbst dazu kommen, wie es bei Jesus und
seinen echten Jüngern dazu gekommen, ist Die Welt merkt es auf
alle Fälle, wo Gott in Menschen lebendig wird; das Wunder kommt
dann von selbst. Aber alles bekommt eine andere Art. Alles macht
sich von selbst; alle Künstlichkeit verschwindet; cs geschieht, was nötig
ist, nicht was prnnkt, und der äußere Erfolg ist meistens nicht ein
religiöser Lorbeerkranz, sondern ein Kreuz, ein Kreuz freilich mit einer
Auferstehnng. So Gottes Willen tun ist Gottesdienst und Zeugnis
von Gvtt.

Das, liebe Zuhörer, ist nach meiner Neberzeugung auch der Weg,
den die religiöse Erweckung gehen muß, ivenn sie wahr, heilsam nnd
dem Sinne Jesu gemäß sein svll: nicht neues religiöses Formwesen
soll ste schaffen, nicht das Seltsame, Unerhörte tun, sondern unserem
Geschlechte Kraft geben, Gottes einfachen Willen zu tun in den
sittlichen Aufgaben, die deutlich uns gestellt find, fortzuschreiten vou Sieg
zu Sieg in der Verwirklichung des Guten Gottes. Sie muß sehr einfach

nnd natürlich seilt — bei aller Große und Tiefe — und ganz
weltlich, gerade weil sie göttlich ist.

Jefu Geist und Art muß durchbrechen. Er ist das Göttliche. Jesus
ist unsere Zuversicht: da ist Gottes Wahrheit und des Menschen. Jn dem
Maße, als er unter uns aufersteht, als durch ihn Christus Gestalt gewinnt
in einer erlösten Menschenwelt, wird das, was die Religion formhaft
und schattenhaft will, feste, sinnenhafte Wirklichkeit, wird die Schöpfung
Gottes wiedergeboren und vollendet, daß sie im Göttlichen völlig
menschlich, aber auch im Menschlicheil göttlich, daß das Wunderbare
ganz und gar natürlich, aber auch das Natürliche ein hohes Wunder
wird. Jesus muß durchbrechen, denn er ist das Göttliche. Oder
sollen wir das Gleiche mit andern Worten sagen? Wenn das religiöse
Erwachen das werden soll, was wir hoffen, dann muß das Menschliche

darin ganz anders znrücktreten und das Göttliche ganz anders
hervortreteil, dann muß Gott selbst ganz anders Wirklichkeit rverden
unter uns! L. Ragaz.


	Jesus und unser religiöses Wesen

