
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 9

Artikel: Das gesellschaftliche Ideal des fortschrittlichen Christentums

Autor: Greyerz, Karl von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 37b —

einsamkeit einer neuen Gemeinschaft freie Bahn gemacht und hat in
seiner unendlichen Liebe selbst als ein Ausgestoßener fest gehalten an
der Solidarität mit einer kommenden Menschheit, einer Solidarität
in Gott. A. Schädelin.

vas gesellschaftliche Mal des fortschritt-
lichen Christentums/)

Geehrte Versammlung!
Us sind genau zwanzig Jahre her, daß ich an einem heißen Sommer-

abend als Kandidat der Theolvgie im Studierzimmer von Prof.
Auguste Sabatier saß und vor einem kleinen Kreis von Studenten

eine mit viel Schweiß ins Französische übersetzte Arbeit vorlas. Ich
erwähne das, weil es mir heute, da ich zum zweiten Mal nach Paris
gekommen bin und die Ehre habe, einige Worte zu Ihnen zu sprechen,
ein Herzensbedürfnis ist, den Mann in meine und in Ihre Erinnerung
zu rufen, der auf eine mir unvergeßlich edle und geistreiche Weise
einen ckristmnisms proArssöists in Frankreich und darüber hinaus
vertreten und verkörpert hat. Es ist mir immer, als sollte er dvch
noch hier unter uns erscheinen, als sollte es nicht möglich sein, daß er
nicht mehr da sei.

Die Arbeit, die ich damals vortrug, handelte von der Phantasietätigkeit

in der Religion. Auch unser heutiges Thema scheint in das
Tätigkeitsgebiet der Phantasie zu fallen. Wir wisfen, wie zu allen
Zeiten, gerade auch auf französischem Boden, die Phantasie geschäftig
gewesen ist, Bilder einer idealen Gesellschaftsordnung, eines Zukunftsstaates,

zu entwerfen. Wollen wir fortschrittlich gesinnte Christen zu
den bereits vorhandenen Entwürfen heute einen neuen hinzufügen?

Ich für meine Person kann es nicht. Nicht nur, weil es meine
Einbildungskraft, mein Wissen und Können weit übersteigt, sondern
aus Respekt vor dem, was die menschliche Gesellschaft ist und was
ein ihrer würdiges Gesellschaftsideal sein sollte. Wenn ich etwas weiß,
so ist es das, daß ein gesellschaftliches Ideal nur so weit Kraft und
Tiefe, Aussicht auf Verwirklichung und Bestand hat, als es in
einzelnen Menschen Gewalt und Gestalt gewonnen hat. Die schönsten
Gesellschaftsideale sind Seifenblasen und zerplatzen so schnell wie diese,

wenn sie nicht hindurchgegangen, Fleisch und Blut geworden sind in
Einzelnen. Nnr sofern der Einzelne sich, seine kleine Existenz und
Lebensgeschichte ernst nimmt, sich selber tief und innerlich erlebt, in fich selbst

Ansprache, gehalten am 18. Juli 1913 in Paris am sechsten internationalen
Kongreß für religiösen Fortschritt, über das vom Kongreßvorftand aufgestellte Thema:
(Zusi S8t I'iciss,! zollisi du «Kristiànisms progressists?



— 376 —

zu Klarheit und Ordnung kommt, für sich selbst von einem Ideal
beseelt ist, wird auch das gesellschaftliche Ideal nicht ein bloßes
Phantasiespiel, sondern ein wirkliches Ideal sein, d. h. eine die Gesellschaft
gestaltende, umschaffende Macht,

Es gehört zum Unvergänglichen und Unvergleichlichen am
Evangelium, daß es uns anweist, unsere Blicke nicht zuerst über die

Menschheit als Ganzes schweifen zu lassen, sondern sie in uns zu
kehren, vor allem andern uns auf uns selbst zu besinnen und dem
Selbstgericht nicht auszuweichen, durch das unser innerstes Wesen
hindurch muß, wenn es nicht in einem flachen Optimismus versanden
und stch mit einem Gesellschaftsideal begnügen soll, das dann eben

nnch auf Sand gebaut ist. Und andererseits muß unser Ich gerettet
werden vor einem Pessimismus, der es an seinem höheren Selbst nnd
darum auch an einem gesellschaftlichen Ideal verzweifeln läßt.

Beides tut das Evangelium, Es bringt dem Menschen den
Abstand zwischen seiner natürlichen Beschaffenheit und seiner naturüberlegenen

Bestimmung, zwischen Sein und Sollen zu schmerzlichem
Bewußtsein, aber es läßt ihn nicht in diesem Zustand, sondern führt ihn
aus der Phrase und dem Schein, aus der Ohnmacht und Schwermut
seines Wesens nnd Willens heraus. Vor allem durch das in Jesus
aufgebrochene und von ihm ausgegangene Leben macht es uns dessen

froh und gewiß, daß in allem Sein und Geschehen ein verborgener,
heiliger, gütiger Wille anf uns gerichtet ist, der uns vor Verflachung
und Verdüsterung retten uud durch die Gemeinschaft mit ihm — der
schöpferischen Macht des Gilten — zu einem im Guten und Wahren
seligen, selbständigen Leben verhelfen will.

Daß der Einzelne so das Gute nicht mehr bloß als Idee denkt,
bloß als Ideal vor stch steht, sondern als schöpferische, helfende Macht
erlebt, und es in ihm zu einer zweiten Menschwerdung kommt, das ist
der Vorgang, den das Evangelium in uns bewirken will und durch
den der Einzelne nach der Verheißung des Evangeliums zu wahrem
Leben kommt. Durch die Umwandlung der Einzelnen geht es zur
Umwandlung des Ganzen.

Das freie Christentum brächte sich um allen Ernst und alle Tiefe,
wenn es zu Gunsten eines von andern Voraussetzungen aus
entworfenen Gesellschastsideals diese Voraussetzung abschwächen wollte,
gemäß welcher alle Gesellschaftskultur auf persönlicher KuUur und alle
persönliche Kultur auf Gesinnungsbildung, auf Charakter beruht. Wenn
aber jemand einwenden möchte, der Hauptbegriff des Evangeliums
sei doch ein sozialer-universaler, nämlich das Reich Gottes oder das
Reich der Himmel, so möge er beachten, wie Johannes Müller einmal
sagt, „wie auffällig wenig Aeußerungen Jesu vom Reiche Gottes im
Bilde eines Reiches bleiben", wie es in Jesu Wort und Werk immer
wieder darum geht, daß der Einzelne gewonnen und gewandelt werde.

Wie grundlegend diese Tatsache ist, daß das idealste Gesellschaftsideal

unwirksam bleibt, so lange es fich nicht in Gesinnungs- und



— 377 —

Willenskräfte umsetzt, dem Regenbogen gleich, der das Auge entzückt,
aber keinen Halm zum Sprießen oder Reifen bringt, und wie wesentlich
seine Verwirklichung durch Charakterbeschaffenheiten bedingt, gefördert
oder gehemmt wird, das bekennen und erfahren gerade die idealen
Vertreter gesellschaftlicher Ideale in eindrücklicher und oft überaus
schmerzlicher Weise.

Am sozialdemokratischen Parteitag in Bern im Dezember 1895 sagte
Stephan Gschwind: „Täuschen wir uns darüber nicht: die Pflanze des
nackten, öden, gesellschafts- und kulturfeindlichen Egoismus wuchert
mit der gleichen Kraft in der Hütte des ärmsten Proletariers wie in
dem Palaste des Millionärs." Und De. Hans Müller schreibt in der
dem Andenken Stephan Gschwinds gewidmeten Broschüre*): „Leute,
die meinen, sei erst einmal der Staat erobert, das Unternehmertum
ruiniert, die bürgerliche Gesellschaftsordnung durch einen Massenstreik
aus ihren Fugen gerissen und zusammengebrochen, so werde die
Aufrichtung des wahren Volksstaates, die Herstellung der sozialistischen
Gesellschaft sich von selbst ergeben, sind oft nicht imstande, die aller-
elementarsten genossenschaftlichen Tugenden als Konsumvereinsmitglieder
zu üben, geschweige denn, daß ste fähig wären, einen Konsumverein
erfolgreich zu leiten." Und S. 95 schreibt derselbe: „Soll sich der
sozialdemokratische Arbeiter in einen wahrhaftigen Sozialisten verwandeln,
d. h. in einen Menschen, der fähig ist, ein Stück Sozialismus zu schaffen,
so muß er im wahren Sinne des Wortes eine innere Wiedergeburt
erleben im Geist und in der Wahrheit; er muß den Klassenmenschen
allmählich abstreifen und zu einer freien, menschlichen Persönlichkeit
heranreifen. Er muß seine Seele reinigen von allem Klaffenhaß, allem
Klassenvorurteil, sie freimachen von allen Gedanken an die Gewalt,
von allem eigennützigeu Streben nach Geld und Gut, von allem andern
Verlangen als dem, der Gemeinschast feiner Genossen, seiner
Mitmenschen mit Leib und Seele, in Liebe und Treue, mit Geduld und
Demut zu dienen."

Robert Michels, Professor in Turin, jetzt nach Basel berufen,,
sagt in seinem verdienstlichen Werk**): „Hier, in dem individualistischen
Problem, liegt der härteste Kern des Aüfgabenkomplexes eingeschloffen,
dessen Lösnng der Sozialismus sich zum Ziele gesetzt hat." Er führt
das Wort an, das Cesare Lombroso im Zentralorgan der italienischen
Sozialistenpartei geschrieben hat: „Je mehr sich das Proletariat der
Besitzergreifung der Macht und des Bourgeoisreichtums nähert, desto
mehr nimmt es alle Laster seiner Gegner an und wird es selbst zum
Werkzeug der Verdorbenheit." „Die Gefchichte der organisierten Arbeiterklasse

Nordamerikas" — schreibt Michels — „steht an Fülle der
Korruption der Geschichte der nordamerikanischen Großkapitalistenklasfe um

*) Heft 6 der Genossenschaftlichen Volksbibliothek. Verlag des Verbandes
schweizer. Konsumvereine, Basel 1907, S, 89 und 82, (Etwas gekürzt von mir,)
Ein ausgezeichnetes Schriftchen, SO Rp,

**) Zur Soziologie dcs Parteiwcsens in der modernen Demokratie, Leipzig, 1911.



— 378 —

nichts nach." In Frankreich, sagt er, sei in Arbeiterkreisen das Sprichwort

entstanden: Romme eiu, Komme toutn. Auf die soziale
Revolution — meint der Gleiche — paffe wie auf die politische das
italienische Sprichwort: 8i cambia, il maestro ài cappella, mala
musica s sempre quella. Am Gewerkschaftskongreß 1906 in Liverpool

sagte Cummings, der Kongreßleiter, Sekretär der Kesselschmiede:

„Es gibt auch viele unter uns, deren Selbstsucht und Leichtsinn
unsere Bewegung verlangsamen. Und wenn wir in gerechter Weise
das Kapital beschuldigen, ohne Seele zu sein, so dürfen wir auch
nicht vergessen, daß es auch viele seelenlose Arbeiter gibt." „Der
Endsieg des Proletariats", sagt Vandervelde, „muß nicht nur ein Sieg
über den Kapitalismus, sondern auch ein Sieg über sich selbst fein,
über die Laster, die es erniedrigen und über die falschen Bedürfnisse,
die es unterjochen. Li les travailleurs triomphaient saus avoir
accompli les evolutions morales qui leur sout indispensables,
leur récris serait abominable et le monete serait pionZs dans
cles souttrances, àss brutalités et clss injustices plus Franclss
que celles ciu temps present."

So wären wir denn ungefähr da angelangt, wo Carlyle stand,
von dem Joh. Meyer sagt: „Darin ist er groß und bahnbrechend,
daß er den Weg znm sozialen Gesunden nicht in der Konstruktion
soziologischer Ideale sah, sondern in der Weckung sozialen Sinnes in
ethisch gegründeten Persönlichkeiten."*) Sollen wir nun da stehen
bleiben? Haben wir also ein gesellschaftliches Jedeal gar nicht nötig
und können es dabei bewenden lassen, daß das Evangelium dem
Einzelnen zu seiner wahren Menschwerdung verhilft? Wäre dem fo, dann
wäre das Evangelium in seinem Wesen und in feiner Wirkung auf
eine ganz kleine Minderheit berechnet und beschränkt..

Nun ist es das auch in einem gewissen Sinne. Jn dem Sinne,
in dem Jesus gesprochen hat: Viele sind berufen, aber nur wenige
find auserwählt. Das heißt nach unserm Verständnis und unserer
Erfahrung: es werdeu immer nur Einzelne und im Verhältnis zur
Gesamtheit immer nur Wenige die wahre Menschwerdung in ihrem
ganzen Ernst und in ihrer ganzen Seligkeit erleben. Aber ebenso
wesentlich am Evangelium ist nun das, daß es keinem Menschen,
keiner Menschenrasse und keiner Menschenrasse, von vornherein die

Fähigkeit dieses Erlebnisses abspricht, den Zutritt dazu verschließt,
sondern jeden als dazu berufen betrachtet. Es stellt also die ganze
Menschheit unter sein persönliches Ideal.

Noch mehr. Trotz seiner Voraussetzung, daß sein Höchstes immer
nur von Wenigen erfaßt und erlebt werden wird, hat das Evangelium
doch zugleich ein zartes, tiefes Mitgefühl mit Allem, was Mensch heißt,
was menschlich ist und was das Zusammensein der Menschen angeht.
Es kultiviert nicht eine aristokratische Menschwerdung, sondern der

*) Das soziale Naturrecht in dcr christlichen Kirche, S, 45. Leipzig, Reichert. 1913,



— 379 —

Zusammenhang der Menschen ist ihm etwas heiliges, es nimmt ihn ernst.
Es gehört zu seinem Grunderlebnis, daß wir Menschen auf einander
angewiesen, einander verpflichtet sind, daß die Menschheit durch Schöpferwillen

darauf angelegt ist, ein gliedlicher Organismus zu sein. Es empfindet
zart und scharf die viele Ungerechtigkeit und Unbrüderlichkeit zwischen
Mensch und Mensch, die Unvernunft und Unnatur von Gesetzen und
Zuständen. Es fühlt mit Scham und Zorn, was es bedeutet, daß
Menschen hungern, dürsten, frieren müssen. Es hat ein furchtbares
Wehe für alle die Zustände, Personen, Gewalten, die den Menschen im
Menschen knechten statt ihn zu befreien, die Menschen auseinanderreißen
statt sie zu verbinden. So hoch hinauf und hinaus es mit den
Einzelnen will, so tief unten fängt es immer wieder an, ja der
Einzelne steigt nach ihm eben dadurch in die Höhe, daß er stch zu den
Untersten und Aermsten gesellt, sie verstehen und befreien hilft und
jedem Mitmenschen gegenüber die Gefühle und Gebote der einfachsten
Menschlichkeit fühlt und befolgt.

So ist das in seinem Wesen so individualistische Evangelium im
weitesten und ernstesten Sinne sozial, indem es die ganze Menschheit
als zu einer solidarischen Einheit geschaffen empfindet und die
Ueberwindung alles Unsolidarischen und Unmenschlichen zu einer entscheidenden
Glaubens- und Gewissensaufgabe macht. Trachtet am ersten nach
Gottes Reich und nach seiner Gerechtigkeit, d. h. trachtet am ersten
darnach, euer Zusammenleben nach den Geboten der einfachsten Menschlichkeit

zu ordnen. Damit hat das Evangelium nicht nur ein,
sondern das Gesellschaftsideal für alle Zeiten und Geschlechter
aufgestellt. Und auch dieses gesellschaftliche Ideal will es nicht als ein
Traumgebilde verstanden wissen, das doch nie Wirklichkeit wird, sondern
als das reale Ziel, auf das der Schöpfungswille mit der Menschheit
hinaus will, und dem ste stch in dem Maße nähert, als sich ihre
einzelnen Glieder zu einem ernsten Verantwortlichkeitsgefühl und Gesamtwillen

zusammenschließen.
Os l^avslsvs hat und behält darum recht mit seinem Ausspruch:

Duns tout ciirstisn il v a un socialists st clans tout socialists
il v a un ckrstisn, und wenn der Name, den wir, meine Damen
und Herren, uns geben, eis cllrstisns proKrsssistss, nicht ein bloßer
Name, eine Phrase, fondern Ernst sein soll, dann müssen wir unsere
Fortschrittlichkeit auch damit und gerade damit beweisen, daß wir sür
die tausendfältige Unmenschlichkeit und Unbrüderlichkeit unseres heutigen
Wirtschaftssystems und Gesellschaftslebens scharfe Augen, feine Ohren,
wache Gewissen, ein entrüstetes Wehe haben und sie als etwas
empfinden, das nicht nur nicht fein sollte, fondern das mit heiliger Energie
angegriffen und überwunden werden muß. Ein Christentum verdient
diesen Namen nicht und ist am allerwenigsten ein fortschrittliches
Christentum, wenn es sich darüber nicht mit Scham nnd Zorn erfüllt, daß
unsere vielgepriesene Zivilisation und Humanität, nicht nur tausende,
sondern Millionen von Menschen, Vätern, Müttern, Söhnen, Töchtern,



— 380 —

Kindern jähre- und jahrzehntelang zu Löhnen arbeiten und in
Wohnungen leben läßt, die aller Menschlichkeit und Brüderlichkeit Hohn
sprechen, in denen wir Alle ohne Ausnahme es nicht einen Tag, nicht
eine Nacht lang aushielten. Unmenschlich und darum auch unchristlich
ift ein System, das das Nötigste, was der Mensch zum Leben braucht,
Brot und Milch, Wasser und Licht, Luft und Boden zu Spekulationsobjekten

macht und alle Gütererzeugung, Gütervermehrung,
Güterverteilung dem freien Spiel einer alle Menschlichkeit ausschaltenden,
niedertretenden Konkurrenz überläßt. Unmenschlich uud darum auch
unchristlich ist eine Wirtschaftsordnung, in der, um mit Theodor Duimchen
zu reden,*) eine Magenverstimmung des Herrn Mvrgan vder Rockefeller,
die einen bestimmten Entschluß so statt so fallen läßt, unter Umständen
Hunderttansende von Existenzen sog. Mitmenschen mit Hunger, ja mit
Tod bedroht „un rsSiins social «ü Iss jouissances des uns sont
tuitss ciss souüeaness ciss autres". Unmenschlich und darum auch
unchristlich ist es, wenn in unserem Gesellschaftssystem Hunderttausende,
die arbeiten möchten und könnten, keine Arbeit finden, andere vor
Ueberarbeit krank werden und frühzeitig sterben, Unzählige ihre Arbeit
nicht frei wählen können, jahrelang, lebenslang dieselbe mechanische

Arbeit, denselben mechanischen Handgriff verrichten müssen, neben ihrer
Arbeit sich nicht erholen, bei ihrer Arbeit sich nicht geistig, schöpferisch

betätigen können, Luxusartikel herstellen müffen, während fie selber
am Nötigsten Mangel leiden, vor anbrechendem Tag sich von den

schlafenden Kindern wegschleichen müssen und erst nach einbrechender
Nacht zu ihnen zurückkehren können, gewöhnt werden, die

Kindererzeugung lediglich unter ökonomischen Gesichtspunkten zu regeln und
jedes neugeborene Wesen schon im voraus nur als eine Mehrbelastung
des Haushaltungsbudgets zu empfinden.

Ein Christentum, das vor diesen Tatsachen die Augen verschließt
und sie nicht sehen will, ein Christentum, das vor diesen Tatsachen
kapituliert und sie als etwas durch die Natur des Wirtschaftsprozefses
Bedingtes und darum Unabänderliches entschuldigt und rechtfertigt,
ein Christentum, das sich diefem Mammonismus und Anarchismus
nicht entgegenwirft und im Namen und in der Kraft seines
Menschheitsideals den Kampf aufnimmt, ist eine Karrikatur des Christentums,
ein Verrat an dem gesellschaftlichen Wesen und Gewissen des

Evangeliums. Als Christen müssen wir cin Auge und ein Gewissen dafür
haben, daß unter gewissen Gesellschafts- und Wirtschaftsverhältnissen
der Mensch im Menschen einfach nicht erwachen und gedeihen kann,
sondern verrohen und verderben muß und daß nur, wenn diese
Verhältnisse vermenschlicht und versittlicht werden, die
Menschwerdung, zu der das Evangelium verhelfen will, möglich und wirklich
werden kann. Und als Christen müssen wir ebenso verstehen nnd
mitfühlen können, was es für diese Millionen in ihren Menschen-

*) Die Trusts und die Zukunft der Kulturmenschheit. Berlin, Rade, 1903.



— 381 —

rechten verkürzten und verkümmerten Sklaven und Sklavinnen unserer
modernen Zivilisation bedeutet, wenn sie von einer Bewegung erfaßt
werden, die ihnen vor allem die ökonomische Befreiung verheißt und
verschaffen will; deuu es ist so, wie Sombart sagt*): „Alle Wiedergeburt

des Menschen im Proletariat ist geknüpft an die Ermöglichung
eines einigermaßen behaglichen Familienlebens und darum eines
einigermaßen menschenwürdigen Heims." Nicht Philanthropie, sondern
Misanthropie ists, nicht Menschenliebe, sondern Menfchenverachtung,
wenn man den eines traulichen Heimes und Herdes, eines eigenen
Berufes und Bodens Beraubten mit allen möglichen Wohltätigkeitsanstalten

und Veranstaltungen für diesen Raub entschädigen zu können
glaubt. Der ökonomisch sicher Gestellte und geistig Freie und Reiche hat
demjenigen, der noch in wirtschaftlicher uud geistiger Sklaverei schmachtet,
nicht vor allem Moral zu predigen, fondern Moral zu erweisen und
er erweist sie ihm eben damit, daß er ihm feine Fesseln lösen hilft. Aus
sich selbst vermag der Einzelne aus dieser großen, wirtschaftlich und geistig
gedrückten Masse nur schwer und ausnahmsweise zu geistiger Lebendigkeit

und Tätigkeit zu gelangen, aber dnrch den Anschluß an eine
gesellschaftliche Vorwärts- und Aufmärtsbcweguug wird er aus seiner
Dumpfheit und Stumpfheit, seiner Fassungslosigkeit und Hoffnungslosigkeit

aufgerüttelt. Das Gefühl für Menschenrecht und Menschenwürde

regt sich in ihm und durch die Angliederung an die Gewerk°
schaft und Genossenschaft wird er zu gesellschaftlichem Denken, Fühlen
und Handeln erzogen und dadurch in sich selber geklärt, gefestigt,
gereift. Die Betätigung am Gcnosfenschafts- und Gemerkschaftsleben
wird ihm zu einer „hohen Schule praktischer Solidarität", und zieht in
ihm allmählich die Gaben und Kräfte des Geistes und Charakters
groß, die vorhanden sein müssen, um den wirtschaftlichen Prozeß zu
verstehen und ihn in neuem Geiste weiter zu leiten.

Auf welche Weise diese wirtschaftliche und gesellschaftliche
Neugestaltung am zweckmäßigsten durchgeführt wird — das sind Fragen
mehr staats- und fachmännischer Natur, über die der Einzelne sich

recht unklar sein kann und die Meinungen weit auseindergehen können,
aber darin müssen Alle, die Menschlichkeit fühlen und Menschlichkeit
wollen, einig sein, daß es sich um einen prinzipiellen Bruch mit dem
heutigen, auf Privatkonkurrenz und Privatprosit hinauslaufenden System
nnd um eine nach den Grundsätzen der Gerechtigkeit und Brüderlichkeit
orientierte Regelung der Gütererzeugung und Güterverteilung handelt.
Wir wiederholen, die organische Lösung dieses Problems nach seiner
technischen Seite ist vor allem Aufgabe der Staats- und Fachmänner;
aber es kann nur dann gelöst werden, wenn die technische Arbeit
getragen wird von der Mitarbeit aller, die eines guten Willens sind,
von einem machtvollen, aus einem großen Glauben und einer großen
Gesinnung herausgeborenen Gesamtwillen. Nnd dieser Gesundungs-

*) Die gewerbliche Arbeiterfrage. Sammlung Göschen, Nr. 209.



— 382 —

Prozeß wird in dem Maße beschleunigt, verinnerlicht und vor neuer
Fäulnis bewahrt werden, als sich ihm immer wieder Solche zur
Verfügung stellen, die durch eine ernste, persönliche Wiedergeburt ganz
von sich selber losgekommen und als ganz besonders von Gott
begabte und begeisterte Menschen nur für das Ganze zu leben und für
das Ganze zu leiden bereit und fähig sind. Die Gesellschaft, foll ihr
gesellschaftliches Ideal verwirklicht werden, kann der Männer und Frauen
nie entraten, die in ganz besonderer Weise von ihrem Ideal ergriffen
und durchdrungen sind. Sie find das Salz der Menschheit. „Erinnere
dich," sagte der sterbende St. Simon zu seinem Lieblingsschüler
Rodrigues, „daß man begeistert fein muß, um große Dinge zu
vollbringen."

Geehrte Versammlung! Mit der Erinnerung an den Theologen
und Christen Auguste Sabatier habe ich begonnen, mit ihr lassen Sie
mich schließen. Sabatier hat seinem reifsten Lebenswerk, feiner
Religionsphilosophie, das Motto vorangestellt: (Zuici iritsi-ius Oso.")
Damit hat er dem Ausdruck gegeben, worin alle freien und frommen
Geister einig sind und immer einig waren: daß von dem höchsten und
tiefsten Sein, von Gott, das Wort des Dichters gilt:

Es ist nicht draußen, da sucht es der Thor,
Es ist in dir; du bringst es ewig hervor.

Daß zwischen die einzelne Seele und ihren Gott, so wie sie ihn
sich deukt, ihn erfaßt nnd erlebt, sich keine andere Macht drängen darf,
das uns erkämpft zu haben, ist die Ehre des freien Christentums und
das fest zu halten unsere erste Pflicht. Aber nun gilt es ebenso treu
und tapfer einzutreten in den Kampf, in dem es um die ökonomische
Befreiung der Gesellschaft, um die wirtschaftliche Wiedergeburt geht.
Nun gilt es, dem Willen, der als lebendige, ernste Güte sich an unserm
Innersten bezeugt, auch in den Ordnungen des gesellschaftlich-wirtschaftlichen

Lebens zum Durchbruch und Sieg zu verhelfen. Dieser
Wille ist ganz klar. Gott will, daß allen Menschen geholfen werde
und Alle sich ihres Daseins und Menschseins sollen freuen können.
Er will nicht nur das Licht der einzelnen Seele sein, der Altarlampe
gleich, die Tag und Nacht im Allerheiligsten brennt, fondern er will
mit dem Lebensodem der Freiheit und dem Lichtglanz der Güte die

ganze Menschheit durchdringen und alle seine Kinder an diesem Glanz
und Leben teilhaben lassen. Der Schweizerdichter Conrad Ferdinand
Meyer hat das einmal in einer Vision geschaut und mit den Worten
ausgedrückt:

Es sprach der Geist: Sieh auf! Die Luft umblaute
Ein unermeßlich Mahl, so weit ich schaute,
Da sprangen reich die Brunnen auf des Lebens,
Da streckte keine Schale sich vergebens,
Da lag das ganze Volk auf vollen Garben,
Kein Platz war leer, und keiner durfte darben.

*) Was gibt es Innerlicheres als Gott?



— 383 —

Ja freilich — eine Vision, ein gesellschaftliches Ideal, aber ein
Ideal, für das zu leben und um das zu kämpfen eine heilige Pflicht
ist für Alle, die freie, fortschrittliche Christenmenschen nicht nur heißen,
sondern sein wollen. Karl von Greyerz.

August Level.
„Vorwärts und durch,"

^lm einfachsten Sarg, wie er es verlangt hatte, lag Bebel in dem
I zu einem Meer von Blumen gewordenen Volkshaus. Um ihn

die bewegte Menge der Seinen. Was er im Leben gewesen,
sollte er bis zum letzten Augenblick bleiben, da man ihn sehen konnte:
eine schlichte, einfache Erscheinung ohne jede Phrase und Pose, aus
der Kräfte ausströmten, welche die Menge erschütterten. Ein großes
und reiches Leben liegt zwischen dem Tag, an dem der junge Drechsler
der Arbeiterpartei beitrat und dem Sonntag, an welchem die zürcherische

Arbeiterbewegung dem Führer des deutschen Proletariats das
letzte Geleite gab und es in einer Art tat, die ein lebendiges Zeugnis
für die Größe des Mannes ist. Ich denke dabei nicht an den äußern
Aufwand und den Massenaufmarsch, sondern an den Geist, welcher
der großen Feier erst den wahrhaft großen Charakter verliehen hat.
Es war der Dank, den eine, starke Bewegung dem abstattete, der in
ganz besonderer Weise dazu beigetragen hat, sie mit Mut, Glauben
an die eigene Sache und Hoffnung zu erfüllen.

Bebels Leben ist Arbeit, Mühsal und Kampf gewesen. Ganz
einfach, weil es inmitten einer der entscheidendsten und unruhigsten
Zeiten verlief, und weil Bebel immer bewußter, immer enger sein Leben
mit der Bewegung verband, deren Kämpfe mehr als alles andere der
Zeit ihren bewegten, tragischen Charakter verleihen. Enger als er ist
keiner mit der proletarischen Sache verknüpft gewesen. Er führte die
Arbeiterbewegung wie die nun zur fernen Vergangenheit gehörenden
Feldmarschälle das Heer, in dem fie von der Pike auf gedient hatten,
und dessen Heroismus und Kriegstüchtigkeit in ihrem gestählten Leib,
in ihrem eisernen Willen lebte.

Bebel gehörte zu den großen Gestalten, mit welchen sich jeder
Proletarier dnrch die engsten Bande verbunden fühlt. Der Arbeiter
sah in ihm die reine und ergreifende Verkörperung des proletarischen
Wollens und des proletarischen Kampfes. Bebel ist der Proletarier,
der sich aus einer Welt der Not, der Ungerechtigkeit und des Schmutzes
heraussehnt und eine neue schaffen will. Jn ihm sah jeder Arbeiter
— und dies ist der tiefste Grund seiner Popularität und der Achtung,
die er überall genoß — das, was das Proletariat über sich selbst
erhebt und es zu seinem Werk befähigt: den eisernen Willen, Energie
und Initiative, den unversöhnlichen Widerspruch gegen die heutige


	Das gesellschaftliche Ideal des fortschrittlichen Christentums

