
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 9

Artikel: Solidarität

Autor: Schädelin, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 357 —

wir uns bei der Lösung dieser beiden Aufgaben zu wenig fragen:
Will Gott überhaupt so etwas? Ist es gerecht, daß man jährlich, wenn
ich nicht irre, über 40 Millionen Franken ausgibt, um im Ernstfalle ein
Massenmorden anzuheben, während jetzt so viel Not nnd Armut in
unserer Bevölkerung herrscht? Ist das vernünftig? Ist das gerecht?
Auf was für raffinierte Art und Weise muß man oft das nötige Geld
für die allernotwendigsten Wohlfahrtseinrichtungen zusammenbetteln!
Denkt nur einmal an die Blumentage! Wäre unserm Volke nicht ein
größerer Dienst erwiesen, wenn einmal einige Millionen vom Militärbudget

gestrichen und für bessere Zwecke verwendet würden! Es gäbe
dann vielleicht weniger „Sprachverwirrung" und mehr Eintracht im
Volke. Eintracht macht uns nach außen erst recht stark. Das
beständige Wettrüsten wird aushören, wenn ihr, das Volk, nicht mehr
wollt. — Und dann der Ausbau unserer Gesetze! Sind wir da nicht
manchmal auch ungerecht? Ich bin weit davon entfernt, unfern
Regierungen den Vorwurf zu machen, daß sie uns schlechte Gesetze geben,
obwohl manche der bestehenden Gesetze nichts weniger als gerecht sind.
Nein, ich wende mich heute an euch, liebe Miteidgenossen. Es liegt
in eurer Hand, uugerechte Gesetze zu verwerfen. Aber wenn ihr über
ein Gesetz abstimmen müßt, so fragt ihr euch nicht: Ist es gerecht?
sondern: Bringt es mir Vorteile oder nicht? Immer ist wieder das
kleine egoistische „ich" der Gesichtswinkel, aus welchem ihr die Gesetze
beurteilt. Ein Schweizerbürger soll aber auch dann für ein gerechtes
Gesetz stimmen, wenn es ihm persönlichen Nachteil bringt. Das ist
wahrer Patriotismus, nicht der vom 1. August.

Laßt mich euch nochmals an unsere Textesgeschichte erinnern.
Sie ruft uns zu: Wenn ihr euer Vaterland dauerhaft ausbauen wollt,
dann müßt ihr es anders machen, als die Leute von Sinear. Ihr
müßt mit Gott, d, h. gerecht bauen. „Recht sprudle hervor wie Wasser,
und Gerechtigkeit wie ein nie versiegender Strom" (Amos 5,24). Sonst
wird Gott eines Tages auch in unserm Vaterland die „Sprachverwirrung"

so groß machen, wie in Babel, sodaß auch wir aufhören
müssen, unser Vaterland zu bauen. Gott kann eben kein Unrecht
dulden. Amen. Hans Spahn.

Solidarität.
i.

I»as Wort Solidarität, zu deutsch Zusammengehörigkeit, liegt heute
> in der Luft. Die soziale Bewegung hat es wieder in Uebung

gebracht. Jn viel zu einseitiger Weise hat man während langer
Zeit die Freiheit des Einzelnen in den Vordergrund gestellt. Davon

'kommt man nun zurück und fängt an sich zn fragen, ob die Freiheit
des Einzelnen nicht schließlich nur im Zusammengehen mit den Menschen,



— 358 —

in der Solidarität, ihre Verwirklichung und letzte Vollendung finden
könne. Der Sozialismus hat es wieder einmal gezeigt, was der
Mensch vermag, wenn er gemeinschaftlich handelt, und daß die Masse
durchaus nichts verächtliches sei, sobald sie nur durchhaucht wird vom
Geist der Solidarität, der sie gliedert und ordnet und alle ihre Kräfte
zusammenfaßt zu einem großen Impuls. Es hat fich dabei wieder
die alte Sache gezeigt, daß Einigkeit stark macht, daß Solidarität
immer Kraft bedeutet. Wir können als Menschen nur dann das
höchste leisten, wenn wir zusammenstehen und einem Geiste, einem
Willen dienstbar werden, wenn wir nicht wider einander, sondern für
einander sind. Es ist unerhört was Menschen, was Völker vermögen,
wenn sie solidarisch sind. Wie immer wir von Krieg und Kriegsdienst
denken, ein gut organisiertes, schlagfertiges, vom Geiste der Vaterlandsliebe

erfülltes Heer wird stets unsere Bewunderung erregen und kann
uns ein Sinnbild für das höchste sein. Haben wir nicht alle gestaunt
über die ungeheure Stoßkraft der japanischen und jetzt wieder der
bulgarischen und serbischen Truppen? Oder denken wir an die Leistungen
der modernen Industrie, die aufgebaut ist auf den Grundsatz der
solidarischen Arbeit. Die ganze Welt erzittert heute unter dem Tritt
einer solidarischen Arbeiterschaft. Jn alle Gebiete des Lebens wirft
die soziale Bewegung ihre Wellen.

Jn einer solidarisch empfindenden Gruppe von Menschen wird
tatsächlich jeder einzelne über stch selber hinausgehoben und gleichsam
mit der Kraft aller erfüllt, die er dann wieder an die Gesamtheit
zurückgibt. Wir sind andere Menschen, wenn wir für uns allein sind,
oder wenn wir von den Wogen eines starken Gemeingefühls ergriffen
werden. Im letztern Falle sind wir zu Dingen fähig, die wir, auf
uns felber gestellt, oft nicht vermöchten. Wohl ist jene Kraft noch größer
und imponierender, die den Flammen einer allgemeinen Begeisterung
kühlen Bluts zu trotzen vermag und mitten in einer allgemeinen Panik
die Ruhe nicht verliert. Aber ein solidarisches Bewußtsein ist stets
kraftvoller als gar keines.

Des weitern bietet die Solidarität den Schwachen Schutz
und Stütze. Wohl sollen wir Menschen im letzten Grunde selber
leben und nicht auf Kosten der andern und kann ein stetes äußeres
Gestütztsein die Schwäche noch vermehren. Zuweilen aber wirkt eine

äußere Stütze anch segensreich und gibt dem Schwachen die nötige
Ruhe, sich selber zu finden und an sein Können, über das auch der
Schwächste noch verfügt, zu glauben. Jn einem allgemeinen Wirrwar
gehen die Schwachen meistens unter. Im letzten Grund steht niemand
auf sich selber. Auch der Starke, wenn er anders wirklich stark ist
und nicht bloß scheinbar, hängt an der Wahrheit und empfängt seine

Kraft aus einem Reiche des Geistes, in welchem auch die Schwachen
aufgenommen fein sollen. Im Bereiche einer recht verstandenen
Solidarität kommen auch die Schwachen zu ihrem Recht. Wenn sie auch
nicht zur Führung berufen sind, so sind sie doch zur Hingabe berufen.



— 359 —

Das ist nicht weniger groß und nötig in der Oekonomie des Lebens.
Nur darf auch der Schwächste von der Verpflichtung nicht dispensiert
werden, sich seinen Führer in Freiheit und Vertrauen selber zu wählen.
Sich freiwillig hingeben zu dürfen an eine vertrauenswürdige Führung,
das ist heute die Sehnsucht unendlich vieler Menschen. Nur können
sie den rechten Führer noch nicht finden. Vielleicht steht auch er
schon bereit und hält Ausschau nach seinen Gefolgsleuten. Und es
wird nicht lange gehen, so werden Führer und Folger sich finden.
So wird ein Organismus entstehen, wo jeder seine besondere Stelle
nnd Aufgabe hat als dienendes Glied am Ganzen und keiner sich

über den andern erhebt, weil jeder seine Kraft aus einer gemeinsamen
Quelle schöpft. So sehen wir, daß wahre Solidarität nicht nur dem
Schwachen, wenn man da noch von Schwäche reden kann, fondern
auch dem Starken seine Stellung und Aufgabe zuweist.

Innerhalb einer wirklichen Solidarität kommt ferner die Treue
zu ihrem Rechte. Solidarisch empfindende Menschen find treu. Sie
stehen zu den Menschen, die sie sich einmal erwählt, zu dem Ganzen,
dem sie sich einmal zur Verfügung gestellt haben. Solidarität tritt
ja in Kampfeszeiten am deutlichsten in Erscheinung, in Zeiten der
Gefahr, der Prüfung, der Opfer. Da muß es fich zeigen, ob wirkliche
Solidarität vorhanden sei, ob man nicht bloß für seine Person
profitieren, sondern für eine gemeinsame Sache eintreten wollte. Wenn
der Streikbrecher nach siegreich durchgefochtenem Streik, stch dann
plötzlich wieder feiner Solidarität mit seinen Klaffengenossen erinnert,
wenn es gilt, die Früchte des heißen Kampfes zn pflücken in Gestalt
des höheren Lohnes, so begreisen wir den Zorn der Genossen wohl.
Es ist rührend, wie treue Dienstboten sich mit ihrer Herrschaft
solidarisieren und das Beste des Hauses ihrer persönlichen Annehmlichkeit
überordnen auch da, wo niemand kontrolliert.

Endlich lehrt uns die Solidarität Disziplin, Zucht, verleiht
uns die Fähigkeit persönliche Wünsche hinter die Interessen des

Ganzen zurücktreten zu lassen, das Wesentliche vom Unwesentlichen
zu unterscheiden. Das Ganze ift immer wichtiger als das Einzelne.
Und wenn die Unterordnung der individuellen Wünsche auch nicht
immer mit der größten Begeisterung geschieht — wenn sie nur
geschieht. Die Gefahr, daß wir unser zufälliges Selbst wichtiger
nehmen als das notwendige Ganze, ist wohl größer als die andere,
daß wir dem Ganzen zu viel opfern. Ob auch der Militärdienst, um
mich wieder dieses anschaulichen Beispiels zu bedienen, sicher nicht als
das Urbild wahrer Solidarität gelten darf, da er auf Gewalt gestellt
ist, so ist doch zweifellos eine seiner größten Wohltaten die, daß er uns
Disziplin beibringt und uns in einer strengen Ordnung des Tagewerks
die höchstmögliche Ausnützung der vorhandenen Kräfte üben lehrt.

Es gibt eine verkehrte Solidarität, eine Solidarität,
in der der Mensch, sein bestes preisgebend, stch zum bloßen Mittel zum
Zwecke erniedrigt nnd sich in einer Weise aufgibt, wie Menschen es



— 360 —

nie sollen. Es gibt Menschen, die sind bloße Herdentiere, bloße
Gattungswesen, die der Gemeinschaft keinen nennenswerten Beitrag
zu leisten haben — wir werden noch davon hören. Wir meinen nicht
eine solche Solidarität. Wahre Solidarität ist im Grunde nur möglich
zwischen Persönlichkeiten, die selber etwas sind. Solidarität ist ein
Geben und ein Nehmen. Je größer angelegt, je stärker, je reicher
menschliche Persönlichkeiten sind, um so schwerer werden sie es
allerdings haben, in Gemeinschaft mit einander zu treten. Darum
entstehen zwischen bedeutenden Menschen oft Spannungen, um so leichter,
je näher sie sich stehen. Aber das ist nur ein Anzeichen dafür, daß
sie einander suchen, und wenn sie sich dann gefunden und verstanden
haben, dann werden sie eine Gemeinschaft haben, die nichts und niemand
trennen kann, eine Gemeinschaft fruchtbarster Art von unendlichem
Wert für die Allgemeinheit und von tiefsten Freuden für die Verbundenen

selber. Wer dächte da nicht an Goethe und Schiller, wo dieser
weltgeschichtlichen Freundschaft auch eine starke Abstoßung voranging.
Nullen haben leicht Toleranz und Solidarität zu predigen; sie kennen
die Gegensätze und Widerstände nicht. Darum gibt 0 -s- 0 leider wieder
bloß 0. Die größten Menschen sind immer die einsamsten; aber
gerade sie haben eine unendliche Sehnsucht nach Gemeinschaft. Alle
sehnen wir uns nach wahrer Solidarität, für die wir geschaffen sind.
Der Mensch ist kein Herden- aber ein Gemeinschaftswesen; er allein
kann in Freiheit einem andern ebenso freien Wesen begegnen und mit
ihm einen Bund der Freiheit schließen. Wieviel hat doch die Jugend
übrig für Korps- und Klassengeist und nichts begeistert die Buben so

sehr, wie Militär. Kameradschaft steht bei den Jungen in hohem
Kredit. Wenn wir das Leben wollen verstehen lernen, müssen wir
sehen, wie die Jugend es treibt.

II.

Im vorangehenden haben wir die Solidarität als ein Ideal zu
beschreiben versucht. Wie steht es nnn um ihre Wirklichkeit? Da
stellen wir denn zunächst fest, daß die Solidarität eine menschliche

Tatsache ist. Die Menschen sind tatsächlich in tausend
verfchiedenen Gemeinschaftsformen solidarisch mit einander verbunden.
Ohne Solidarität könnte eine Beziehung unter den Menschen überhaupt
nicht zustande kommen. Von Freundschaft und Ehe an bis zu Staat
und Kirche und Rassengemeinschaft, ja bis zum Weltverkehr sind wir
Menschen in unzähligen Beziehungen mit unsern Mitmenschen solidarisch
und stehen in tausend Verbindungen mit ihnen, nicht nur zu denen
der Gegenwart, sondern zu den Menschen der Vergangenheit so gut
wie der Zukunft. So ift eine gemeinsame Geschichte ein festes Band,
das Menschen verbinden kann.

Zunächst sind es die physischen Bedürfnisse und Interessen,

worin die Menschen solidarisch stnd. Die Erhaltung der
äußeren Existenz erfordert ein Zusammengehen. Hier find wir alle



— 361 —

auf einander angewiesen. Es schadet nichts, wenn wir uns dessen

zuweilen wieder recht deutlich bewußt werden, wie sehr wir in Bezug
auf Nahrung, Kleidung, Obdach und sonstige Sicherung unserer
äußeren Existenz auf das Zusammenwirken aller angewiesen sind.
Der Landmann pflegt sich jeweilen immer mit Stolz daran zu
erinnern, daß wir Städter ohne seine Arbeit überhaupt nicht existieren
könnten. Keiner kann sich aus dem menschlichen Solidaritätsverbande
irgend loslösen. Ans tausend Weisen sind wir mit unseresgleichen
verknüpft. Wir brauchen nur auf die Straße hinauszutreten, in
einem Laden etwas zu kaufen, oder zu Hause uns zum Mittagsmahl
zu setzen oder unsere Kleider anzuziehen — allemal profitieren wir
von dem, was andere getan. Es öffnet uus die Augen für die
weitschichtigsten Svlidaritätsbeziehungen, wenn wir daran denken, daß das
Brot, das wir essen, vielleicht in Rußland, das Fleisch in Argentinien,
Feigen und Orangen auf unserm Tisch in Italien, der Wein in Spanien

gewachsen ist und das Kleid, das wir tragen, vielleicht ans
England stammt. Selbst wenn wir wie Robinson auf einer Insel
lebten, so könnten wir doch unsere Vergangenheit, den Leib, den wir
von den Eltern empfangen, nicht abstreifen.

Bedeutsamer noch als die physischen sind die geistigen
Beziehungen, in denen wir zu einander stehen. Wir sind solidarisch
mit einander durch die Anlagen und Gesetze des Geistes, an denen
wir alle teilnehmen. Wir sind solidarisch in Bezug auf unsere
Denkgesetze, die Gesetze des Fühlens und Handelns. Recht und Sitte,
Gewohnheit, Moral und Religion schlingen die festesten Bande um
die Menschen und schließen sie zu ebensoviel Solidaritätsgebilden
zusammen in Staat und Kirche, Schule und Gesellschaft. Und wie wir
in Bezug auf unsere physische Existenz auf Schritt und Tritt auf die

Leistungen der Allgemeinheit angewiesen sind, so nicht minder auch
in Bezug auf unsern geistigen Besitz. Im Anfang unseres Lebens bis
zu unserm zwanzigsten oder fünfundzwanzigsten Jahre beschränken sich

die meisten im wesentlichen darauf, sich den geistigen Besitz der
Allgemeinheit, soweit ihnen dies möglich oder nützlich scheint, anzueignen.
Das geschieht bewußt und gewollt durch die Schule, unbewußt in der
Kindheit sowie durch den unmittelbaren Verkehr mit den Menschen.
Ganz instinktiv nehmen wir das Denken und die ganze geistige Art
unserer Umgebung in uns auf und passen uns an. Es ist die geistige
Lebensluft, die durch tausend Poren in unsern geistigen Organismus
eindringt und ihu aufbaut. Wenn wir alles abrechnen würden, was
wir an geistigen Werten von der Allgemeinheit empfangen haben, wir
würden wohl erstaunen, wie wenig eigenes im allgemeinen übrig
bliebe. Aber wir haben diese Nahrung auch wiederum nötig. Wenn
der lamaistische Heilige in Tibet sich ein Leben lang einmauern läßt,
um von aller Welt abgeschlossen, ganz auf sich selbst und feinen Gott
gestellt zu sein, so ist das dürftige Resultat dieses ganzen Beginnens,
daß der Aermste einfach blödsinnig wird.



— 362 —

Ja, wir können weiter gehen und sagen, daß selbst die
Gegensätze, in die wir zu einander geraten, ein Zeugnis von der
Solidarität enthalten, die uns mit einander verbindet. Jn Gegensatz
können wir nur zu Wesen geraten, mit denen wir eine gewisse
gemeinsame Grundlage haben. Je näher wir einander stehen, umso
schärfere Gegensätze können zwischen uns entstehen. Darum sind
Bruderzwiste immer so außerordentlich giftig und gehässig. Sie
enthalten die Möglichkeit zu einer umso festeren Gemeinfchaft. Aeußere
Ruhe, Festigkeit und Einheit sind noch lange nicht ein Beweis inneren
Haltes und Verbundenseins und äußere Zwistigkeiten nicht immer das
Zeichen innerer Zerrissenheit und Haltlosigkeit. Ich kann mir nicht
versagen, folgenden Passus aus Lhotzky's „Ehebuch" zu zitieren:

„Jn der Ehe gestaltet es sich so, daß der schwächere Teil —
in der Regel ist es der Mann — ein paarmal versucht, aufzubegehren,

dann ist sein Widerstand für immer gebrochen. Die Welt
sagt: Die jungen Leute haben sich gefunden und nennt die Ehe
glücklich. Ach, sie sind ja alle so glücklich, wenn man sie danach
fragt, und so unglücklich, wenn man sie ansieht. Eure Gesichter
sind die Verkläger eurer Worte.

Ich verkehrte einmal viel in zwei verwandten Häusern. Das
eine war ein entzückendes Kinderhaus mit viel Nöten äußerlich und
viel Wutausbrüchen innerlich, aber doch voll wohligen Glücks. Das
andere war kalt und gelassen, aber eine vergiftete Hölle, wo man
kaum atmen konnte. Da sagte eines Tages der Höllenmann zu
mir: Denke nur, diese Leute behaupten, ich fei unglücklich verheiratet,

und sie selbst, wie schwer sitzen sie im ehelichen Unglück!
Aber ich konnte nur sroh sein, wenn ich bei den andern weilte!"

Gegensätze sind nur auf dem Boden einer umso tieferen Gemeinschaft

möglich und streben nach ihrer eigenen Aufhebung und einer
umso völligeren Solidarität. Wesen, die nichts mit einander gemein
haben, streiten nicht mit einander; sie liegen wie Sandkörner neben
einander. Gegensätze sind mehr als Indifferenz.

Wie nun die Allgemeinheit jeden Einzelnen von uns in
vielfacher Weise bestimmt, so wird umgekehrt auch in jedem Falle von jedem
Einzelnen eine Rückwirkung auf die Allgemeinheit ausgehen. Die
Frage ist zwar immer heilsam, was und wie viel wir denn der
Allgemeinheit sind, ob das, was wir ihr zurückgeben in irgend einem
annehmberen Verhältnis stehe zu dem, was wir täglich aus ihren
Händen empfangen. Können wir uns am Abend jedes Tages auch

nur das eine sagen: Hente hast du dein tägliches Brot verdient? Und
es gibt noch ganz andere Dinge, die wir nns erst verdienen müffen.
Oder sind wir am Ende bloße Schmarotzerpflanzen am Baume des
Lebens? Wie dem aber auch sein mag: Irgend einen Beitrag leistet
auch der nichtigste Mensch zum gemeinsamen Leben, wenn nicht einen
positiven, so denn einen negativen. Keiner kann sagen: Was ich tue
geht niemanden etwas an, ich lebe sür mich, und wenn ich meinen



— 363 —

Unterhalt selber verdiene und weiter nicht gegen die Gesetze des
Landes verstoße, so kann es den Menschen egal sein, was ich treibe.
Das ist nicht wahr. Es gibt Gesetze, die reichen weiter als Staatsgesetze,

und ob er es will oder nicht, so gehen von jedem Menschen in
jedem Augenblicke strahlenförmig Einflüsse guter oder schlimmer Art
nach allen Richtungen aus, fördern oder hemmen die Menschen. Missetaten

wie Guttaten der Väter erweisen sich an den Kindern auf viele
Generationen hinaus; aber auch die Mitlebenden werden sie spüren,
sobald sie nur in den Bereich des betreffenden treten. Man hat schon gesagt
— und mit Recht — die ganze Welt würde eine Veränderung erleiden
bis zum sernsten Stern, wenn auch nur ein einziges Sandkorn aus dem
Dasein verschwände — um wie viel mehr trifft dieser Gedanke auf den
Menschen zu! Wir können uns nicht isolieren. Wir sind nirgends Menschen

ohne Beziehung aus unsere Mitmenschen, und Leben ist nichts
anders als eine Wechselwirkung von geben nnd von nehmen. Auch die

gewaltigste Persönlichkeit ist nicht bloß gebend. Ihr Aufnahmeapparat
arbeitet vielmehr stets mit ungeheurer Kraft. Was würde überhaupt
Größe bedeuten ohne Beziehung auf die Menschen? Die größten
Persönlichkeiten sind groß nur in Bezug auf das, was fie der Menschheit
find oder sein werden. Eine Größe, die nur einsam wäre, höbe sich

selbst auf. Groß ist die Einsamkeit der Großen nur dann, wenn ihr
Schmerz und ihre Sehnsucht nach einer möglichen und auf Grund
der eigenen Größe werdenden neuen Gemeinschaft, einer neuen Menschheit,

Ausschau hält. Große Menschen reißen mit der unerhörten Macht
ihrer Sehnsucht ganze Zeitalter, ganze Jahrhunderte zu ihrer Höhe
empor. Das ift ihre Größe, daß sie ihres Geistes Fülle für einen
Schaden achten müßten, und sie von sich würfen, wenn sie dieselbe

für sich allein zu genießen verflucht wären. Größe heißt im Grunde
nichts anders, als das Ewige, was heimlich in allen Menschen schlummert

und traumhaft zum Lichte drängt, zu klarer Offenbarung zu
bringen. — Aber auch der Geringste wird nie bloß ein nehmender
sein; denn auch nehmen kann man nur nach Maßgabe dessen, was
man schon ist und besitzt.

III.
Nachdem wir nun die Solidarität eine Tatsache beschrieben haben,

müssen wir uns nun eine Weile bei der umgekehrten Tatsache
aufhalten, daß in unserem Leben auch Kräfte wirksam find, welche die
Solidarität der Menschen zu zerstören trachten. Auch die Zerrissenheit

unseres Lebens ist eine Tatsache, die heute spürbarer ist,
denn je. Wenn diese Kräfte den Ausschlag geben würden, dann würde
das der Auflösung des Lebeus gleichkommen. Wohl sind Gegensätze

nur auf dem Boden der Solidarität möglich; aber sogut als zu einer
Festigung, können ste auch zu einer Zerstörung der Solidarität und
damit des Lebens überhaupt führen. Kämpfe können zu haltbaren
Bündnissen, aber auch zu einer völligen Vernichtung des Gegners



— 364 —

führen. Wir würden überhaupt nicht vvn Solidarität reden, wenn
sie uns nicht zum Problem, zur Aufgabe, geworden wäre.

Trotz der vielen Solidaritätsgebilde, welche heute die Menschen
umspannen und zu Gemeinschaften vereinigen, werden wir uns heute
immer stärker der tiefen Zerrissenheit unseres Lebens bewußt. Tief
und schmerzlich empstndeu wir es, daß wir Menschen untereinander
uns doch merkwürdig fremd geworden sind, daß der innere
Zusammenhang fehlt.

Zunächst ist recht deutlich erkennbar, daß das Leben heute in
eine ganze Menge einzelner Gruppen und Gemeinschaften
auseinandergerissen ist, die einander unter sich nicht verstehen können.
Wir reden nicht von den Raffen und Völkerschaften auf der ganzen
Erde, die sich hente durch den gewaltigen Weltverkehr viel näher
gerückt sind, als sie es früher waren. Wir denken da mehr an unser
europäisches Kulturgebiet, an unser eigenes Volk. Wir find zerrissen
in Klassen und Stände. Eine Welt liegt zwischen arm und
reich. Beide können nicht zusammenkommen — Denken und
Empfinden sind zu verschieden nnd darum flieht man einander. Was für
eine Gemeinschaft persönlicher Art besteht zwischen Arbeiter und Fabrikant?

Jeder lebt in seiner Welt und läßt den andern ziehen. Auch
die Berufsarten sind auscinandergerissen. Jeder ist vor allem
Fachmann und zieht seine Freuden vor allem aus seinem Fach. Dagegen
wäre nichts zu sagen, wenn nicht jenseits des Faches eine gähnende
Oeds sich öffnete. Was für lebendige Berührungspunkte, was für eine
nach Ausdruck drängende Gemeinschaft haben heute im Zeitalter des

Spezialistentums die Wissenschaften untereinander? Die Hochschule,
diese „universits.» littsräi'run" vereinigt wohl alle vier Fakultäten
unter einem Dache; aber eine Kluft ist trotzdem zwischen ihnen
befestigt. Der Jurist ist dem Theologen, der Theologe dem Mediziner
ein Mensch aus einer andern Welt. Jeder meint das Ganze zu
besitzen und belächelt den andern. Und mit welchem Gefühle von
Ueberlegenheit blicken die Akademiker auf die sog. „Ungebildeten" herunter,
mit welcher Erbitterung fühlen sich weite Kreise vom Anteil an den
Geistesschätzeu der Kultur nahezu gänzlich ausgeschlossen. Was ist dem

Handelsmann gemein mit dem Arbeiter, ivas verbindet diesen mit dem
Akademiker? Gewiß stnd überall Berührungspunkte, aber eben nur
Berührungspunkte. Wo ist der beherrschende, alle umspannende
Gedanke, der Wille, in dem sich alle verstehen? Wir sind doch alle mehr
als Fachleute! Wir sind doch Menschen! Oder sind wir es am Ende
nicht mehr, sind wir es zu wenig? Wo ist die Einheit, die uns alle
bindet? Ist es der Staat? Ach, wie zerrissen ist er! Als
„vaterlandslose Gesellen" werden die Leute von der Arbeiterpartei vielfach
gebrandmarkt, während man auch den führenden Leuten von der
Gegenpartei kein übermäßiges Vaterlandsgefühl nachrühmen kann,
wenn im Ausland größere Gewinne winken. Oder ist es die
Religion? Ach, kaum jemals war die ofstzielle Religion sich ihrer Schwäche



- 365

sv tief bewußt, wie heute. Wenn wir uns die Häupter unserer Kultur

blicken, dann ist es uns nicht vergönnt, mit dem Johannes-Evangelium

zu sagen: „Doch glaubten der Obersten viele an ihn" (Joh. 12,
42). Schaut euch doch unsere Politiker, unsere Künstler, Wissenschafter,
Aerzte, Militärs auf ihre Stellung zum offiziellen Christentum an.
Es fällt im höchsten Grade auf, wenn sich noch einer zur Kirche hält.
Wie steht die Arbeiterpartei, wie der offizielle Freisinn zur Kirche?
Oder ist es das Band der Geschichte, das uns zusammenhält? Wenn
das gegenwärtige Leben nicht stark genug ist, sich beieinander zu behalten,
wie sollte die Vergangenheit, die Geschichte, dies vermögen? Die
Geschichte bekommt ja selber Risse und Sprünge und fällt schließlich
auseinander, wenn das Gegenwartsleben zerfällt. Denn wir machen
mindestens ebensosehr die Geschichte, als die Geschichte uns. Darum
ist heute so wenig Einheit in der Geschichtsschreibung. Anders sieht
die Geschichte aus, wenn ein Sozialist, anders wenn ein Bürgerlicher
oder ein Vertreter des Adels sie schreibt.

Aber auch innerhalb der einzelnen Gebiete, Berufsarten,
Gruppen, Stände, fängt der Einzelne an sich immer weniger heimisch zu
fühlen. Am bloßen Spezialistentum kann man kein Genüge mehr
finden. Man spürt, daß durch die Isolierung nachgerade die betreffenden

Gebiete selber zu leiden beginnen. Bildlich gesprochen zerstört
der Ohrenspezialist schließlich auch das Gehör, wenn er es so gründlich

kuriert, daß darüber der gauze Leib zugrunde geht. Fachleute,
die nichts als Fachleute sind und das Ganze des Lebens, an dem das
Einzelne hängt, nicht in Betracht ziehen, weil sie ihm fremd find,
schaden bei aller „Gründlichkeit" schließlich ihrem eigenen Fach und
sterilisieren ihre Arbeit. Gerade wenn man in seinem eigenen Beruf
und Fach der Sache auf den Grund gehen will, wird man mit innerer
Notwendigkeit über den Rahmen des eigenen Faches hinausgedrängt.
Das spürt man mehr und mehr und fühlt sich in der Abgeschlossenheit

unbehaglich. Man wird sich dessen bewußt, daß man auf solche
Weise nur ein Splitterdasein führt, nur eine Teilseele hat. Das ist
aber ein Unding. Am besten wäre durchzukommen — so scheint es
beinahe — wenn man die Seele überhaupt aus seinem Tun
ausschalten könnte. Was braucht man denn ein inneres Verhältnis zu
seiner Arbeit? Es geht ja alles mechanisch. Je größer der Betrieb,
umso mechanischer, umso bürokratischer die Arbeit. „Seele", diesen
Artikel führt man in unsern Warenhäusern, Fabriken, Universitäten
nnd staatlichen Verwaltungen nicht. Was sollte eine Aktiengesellschaft
mit Seele anfangen — die braucht Kapitalien und Dividenden. Wie
viele seufzen unter dem Zwiespalt, daß sie noch Interessen haben
geistiger Art, die über das hinausgehen, was das Bnrecm oder die
spezielle Berufsarbeit verlangt. Sie spüren ganz gnt, daß sie sich
dadurch vor ihrem Vorgesetzten nur kompromittieren können. Außer der
Tageszeitung darf man nichts anderes lesen als die Fachzeitschrift,
wenn man es heute zu etwas bringen will. Sonst ist man ein



— 366 —

Grübler, oder Träumer, oder gar ein Künstler, oder sonst ein unbrauchbarer

Mensch. O wie viele haben Stunden, wo ste den Nachbarn an
ihrem Schreibpult beneiden, der sich fo hübsch angepaßt und sich seine
Seele so gründlich abgewöhnt hat und dem nun in seiner Ahnungs-
losigkeit so wohl ist.

So stehen heute ungezählte Menschen — es sind die besten —
im Gefühl einer tiefen geistigen Heimatlosigkeit. Kein
einziges Interesse, das die Vielen so geschäftigt umtreibt, kann ihnen
mehr genügen, alles fällt ihnen aus den ratlosen Händen. Das Jagen
nach Prosit, die Fachsimpelei sind ihnen ein Eckel. Niemand weiß
mehr, was er glauben oder hoffen soll, wenn er überhaupt noch seine
Gedanken auf solche Dinge richtet. Alle Formen des Glaubens oder
Unglaubens schwätzen durcheinander, alle Weltanschauungen stürmen
auf uns ein wie tollgewordene Winde. Und der innern Haltlosigkeit
entspricht die äußere, der geistigen die materielle. Wehe dem, der
mittellos in der Welt steht, er kommt erbarmungslos unter's Rad —
ein Wunder, wenn sein sittliches Selbst vor dem Ruin bewahrt bleibt.
Millionen, die in einer täglichen furchtbaren Existenzunsicherheit leben.
Aber auch die Besitzenden müssen zittern. Besitz ist niemals sicher.
Beständig wetterleuchten ringsum am Horizont schwere Gewitter; jeden
Augenblick können furchtbare Katastrophen über uns alle hereinbrechen,
wir müssen jeden Augenblick auf alles gefaßt sein. Wer weiß, welche
Stunde den europäischen Krieg uns bringt!

Voll Sehnsucht blicken heute viele zurück nach den schönen Zeiten
des einst als finster verrufenen Mittelalters, wo die Menschen im
Schoß der katholischen Kirche noch eine geistige Heimat hatten, wo
die Kirche noch alle Lebensgebiete umspannte und befruchtete, wo
Herren und Knechte, wo selbst die Feinde sich noch verstanden in ihrem
gemeinsamen Glauben.

IV.
Doch ein zurück gibt es nun nicht mehr; wir müssen vorwärts.

Und vorwärts kommen wir nicht durch ein bloßes klagen und moralisieren,

das über alle vorhandenen Tatsachen hinweg das Lob der
Solidarität singt, wie man sich eben als Brüder lieben und seine Arbeit
mit Geduld und Freude üben und sich in alle MißHelligkeiten als in
Gottes Willen schicken müsse.

Die ganze Zerrissenheit der gegenwärtigen Lage
hat ihre tiefen Gründe. Sie ist nicht nur ein Anzeichen von
Krankheit, fondern auch von Gesundheit. Es gibt viele Dinge, die
wir einseitig als Krankheitssymptome würdigen und doch kann man
in ihnen ebensogut Schutzvorrichtungen des Lebens gegen schlimmere
Schädigungen erblicken. So den Schmerz in vielen Fällen, das Fieber,
Ohnmächten, Schorf, gewisse Wahnideen :c. So auch die stark
empfundene Zerrissenheit unserer Zeit. Sie kommt ganz einfach daher,
daß die Menschen stch nicht mehr unter die bestehenden Ordnungen



— 367 —

und Gemeinschaften beugen wollen, weil sie sich mehr oder weniger
bewußt durch sie in ihrem Besten bedroht fühlen. Wir haben zu
Anfang bereits angedeutet, daß die Festigkeit und Tiefe des Solidaritätsgefühls

geradezu bedroht ist, wenn alle reine Gattungswesen würden.
Die Stärke der Gemeinschaft selber fordert es geradezu, daß der
Einzelne auch etwas für sich und in sich selber sei. Wohl gibt es Dinge,
in denen der Einzelne sich dem Gesamtinteresse unterordnen und
Disziplin üben soll. Aber fein innerstes Wesen, sein eigenstes, sein Selbst,
seine Persönlichkeit, sein Gewissen, seinen Wahrheitssinn darf und soll
er unter keinen Umständen preisgeben, und wenn die Gemeinschaft
es dennoch fordern sollte, dann muß er die Solidarität einfach künden
und lieber feine physische Existenz auf's Spiel fetzen, als nachgeben.
Unsere zufällige Person sollen wir unter Umständen opfern, nie aber
unsere Persönlichkeit.

Und gerade dieses Opfer fordern fast alle sichtbaren
Gemeinschaftsgebilde, wie wir sie heute haben. Sie wollen alle unsere Seele
unterjochen, unsere Persönlichkeit knechten und den Menschen ihre
eigenen Ziele als die letzten aufdrängen. Das ist im Einzelnen und
Kleinen wie im Großen und Ganzen der Fall.

Im Einzelnen und Kleinen: Jede einzelne Seite des Lebens,
jedes besondere Betätigungsfeld möchte das Ganze sein. Jede Funktion

des Lebens möchte das Leben beherrschen, statt ihm zu dienen,
und bedroht es damit in feiner Existenz. Das gilt, um nur einige
Beispiele herauszugreifen, vom Beruf, von der Arbeit, von der
Maschine, vom Denken, vom Sexualleben. Kein Gebiet des Lebens, das
man nicht von diesem Gesichtspunkte aus betrachten könnte.

So will einmal der Berns sich dem Leben gegenüber
selbständig machen. Wir sahen schon, wie jedes Interesse, das über den

Beruf hinausgeht, als ein Luxus empfunden wird, wenn nicht als ein
Diebstahl. Der Arzt soll, wenn möglich nur Arzt, der Staatsbürger
nur Staatsbürger, der Schüler nur Schüler, der Arbeiter nur Arbeiter,
der Bureauangestellte nur Angestellter sein — nur ja nicht ein Mensch.
Darin sähe der Vorgesetzte bereits eine Art Revolution oder doch eine
Unverschämtheit. So wird der Beruf mächtiger als der Mensch selber
und drückt diesen allmählich zu einem bloßen Mittel zu seinen Zwecken
herab. So will auch die Arbeit Königin sein und den Menschen
beherrschen. Die Arbeit — gewiß wiederum etwas sehr schönes. Was
wäre unfer Leben ohne sie! Welche Freudenbringerin kann sie sein,
wenn sie dem Leben dienen will. Heute aber ist auch sie zum Selbstzweck

geworden und der Menfch muß ihr Knecht sein. So ist sie

heute weithin zu einer drückenden Tyrannin geworden und raubt dem
Leben seinen Glanz, seine strahlende Ruhe, seine Würde, seinen Sonntag.

Der Mensch ist zum bloßen Arbeitstier herabgesunken. Leute,
die wahrlich der Welt etwas besseres zu schenken hätten, werden von
tausend kleinlichen und meistens gänzlich nutzlosen Geschäften gehetzt
und in Anspruch genommen und wenn sie sich aller dieser Dinge



— 368 —

energisch entledigen, um ihres höheren Berufes willen, dann wird
ihnen das, wenn fie keinen großen Namen haben, als eitel Trägheit

oder Hochmut ausgelegt. Sie wollten nicht mehr dienen
O über dieses heillose heuchlerische „Dienen" voll Menschenfurcht und
verschmitztem Geschäftsgeist, das sich noch dazu als Gottesdienst ausgibt

und ist doch purer Götzendienst. O daß wir doch endlich wieder
das wirkliche Dienen lernten das Jesus meint. — Und während
großangelegte Menschen vom kleinlichen heruntergezogen werden, schwindeln
sich für's Kleine geschaffene Naturen zu den großen irdischen Aufgaben
hinauf, um dort eine hilflose und klägliche Figur zu machen. Wie groß
kann doch das kleinste und einfachste werden, wenn wir dazu berufen
find und die ganze Inbrunst der Seele in die scheinbar kleine
Verrichtung hineinlegen. Jn der Seele schafft das Ewige, das immer
groß ist. Vor ihm ist nichts irdisches groß oder klein. Deswegen sind
doch die einen znm irdisch großen, die andern zum irdisch kleinen
berufen. Wenn sie alles nur in jedem Falle groß, d. h. aus dem Geiste
Gottes erfassen.

Auch die Maschine ist etwas, was dienen sollte und in oieser
Stellung dem Menschen unendlichen Segen bringen könnte; aber auch
sie will herrschen und der Mensch ist an ihr selber zur Maschine
geworden. So hat sich auch das Denken dem Menschen gegenüber
selbständig gemacht und will ihn beherrschen, statt ihm zu dienen. So
werden die Menschen Denkmaschinen, d. h. arme, hilflose, lebensfremde
Geschöpfe, denen die Menschen nur Wert haben, sofern ihre Köpfe den
gleichen Denkgeleisen folgen, wie die ihrigen. Die Schule züchtet diesen
Aberglauben im Schüler, indem sie ihn beständig glauben läßt, er fei
schlechterdings nichts wert, wenn er nicht sämtliche Genusregeln,
unregelmäßigen Verben samt möglichst vielen Jahrzahlen im Kopfe habe. Aber
die Jungen sind glücklicherweise meistens klüger und gesünder als der
Geist der Schule und glauben dem Lehrer nicht alles. Sie sind eben
auch heimliche Revolutionäre gegen den Schulgeist und fpürens mit jeder
Fieber, daß sie glücklicherweise mehr find als bloße Schüler. Sie
wissen es, nein, sie empfinden es, daß einer, der in der Schule wenig
taugt, doch ein durch und durch feiner, wertvoller und tüchtiger Mensch
sein kann, und sie bezahlen diese falsche Wertschätzung, welche ihnen die
Schule beizubringen sucht, mit einer gesunden nnd höchst gerechten
Abneigung, die sich bei vielen bis zur Erbitterung, ja zu Haß steigern
kann. Wer dem Schulgeist innerlich erliegt, wird streberhaft und voll
Wiffensdünkel und meint, möglichst viele Bücher gelesen oder gar
geschrieben zu haben und dann Professor werden dafür, das sei die
höchste Stufe des Daseins. Die nötigen Einschränkungen möge jeder
selber machen. Daß es natürlich auch nicht genügt, nichts gelernt,
keine Bücher weder gelesen noch geschrieben zu haben, brauche ich wohl
nicht auszuführen.

Endlich fei noch auf das Sexualleben hingewiesen, das heute
ebenfalls aus Rand und Band geraten, den Menschengeist in seinen



— 369 —

Strudeln duhinreißt. So Hut das Leben im freien sittlichen Sinne
des Wortes die Herrschaft über feine einzelnen Gebiete verloren und
der Mensch ist infolgedessen nicht einmal mehr mit sich selber eins,
wie sollte er es mit seinesgleichen sein?!

Alle die genannten Teilerscheinungen werden nun aber beherrscht
von einem großen Gesamtgegensatz; man kann sie alle auf einen
Generalnenner bringen indem man sagt: Die physische Seite des
Daseins hat sich vom Geiste losgerissen und will ihn beherrschen
und seinen Zwecken dienstbar machen. Während die stoffliche Welt
dem Geist als Werkzeug und Ausdrucksmittel dienen sollte, wie
der bildsame Ton in der Hand des Töpfers, zwingt nun die Materie
den Geist, die Sache die Seele, Zwang und Gewalt die Welt der
Freiheit, die Erde den Himmel. Da nun alle Macht und Herrlichkeit
dieser Erde sich im Golde zusammenfaßt, darum hat das Gold heute
eine so ungeheure Großmachtstellung bekommen. Gold beherrscht fast
alles und ist das höchste Verlangen der meisten Menschen. Darum
rotieren auch die meisten menschlichen Gemeinschaftsgebilde um diesen
Mittelpunkt, vor allem der Staat. Ihm geht die materielle Wohlfahrt
des Landes über alles und ohne Besinnung stellt er die Existenz aller
auf's Spiel, wenn es sich um äußere Machtinteressen handelt. Jedes
Mittel ist dann gut. Alle andern Erwägungen müssen schließlich in
allen entscheidenden Fällen hinter den sog. realen Gründen zurücktreten.

Recht, Wahrheit, Sittlichkeit kommen nur solange in Betracht,
als sie dem materiellen Interesse dienen. Daß es im wirtschaftlichen
Leben nicht anders ist, versteht sich von selber. Drum lassen die meisten
Menschen die Wahrheit nur bis zu einem gewissen Grade gelten. Das
ist aber die große Sünde der Heuchelei, von der nicht umsonst die

Schrift beständig redet. Halbheit im Guten ist in Gottes Augen
wahrscheinlich schlimmer als Ganzheit im Bösen. Es ist, als hätten
wir alle einander das Wort gegeben zu tun als merkten wir nichts
und überfließen vor einander von Tugend und Freundlichkeit. Aber
in Wirklichkeit kennen wir einander und schelten hinten herum einer
auf den andern und glauben alles Böse von einander und meistens
trifft es zu. Die Wahrheit stellen wir in den Dienst des Geldes. Wir
haben uns an dieses Manöver so gut gewöhnt, daß wir es gar nicht
mehr recht merken und dieses Verhältnis oft fo naiv zutage treten
lassen, daß es fast komisch wirkt. So z. B. wenn etwa Gewerbevereine
gegen Konsumvereine in sittlicher Entrüstung machen und ihnen
Schädigung des Volksmohles vorwerfen, als ob es ihnen felber darum
zu tun wäre!

Wo nun das Materielle der höchste Gegenstand des Strebens
wird, da wird auch der Mensch immer materieller und verliert den
Geist. Wir werden dem ähnlich, was wir am meisten lieben. Wer
das Geld am meisten liebt, wird hart wie das Geld, kalt wie das
Geld. Die naturhaften Triebe kommen oben auf und der Mensch
wird ein besessener seiner die Freiheit unterjochenden Instinkte. Die



— 370 —

Vom Materiellen beherrschte Gesellschaft nimmt die Gefetze der
materiellen Welt an. Das Leben wird mechanisch, d. h. geistlos, also tot
— ein Widerspruch in sich selber. Ich will nun nicht all die vielen
Erscheinungen des modernen Lebens aufzählen, wo deutlich zu sehen

ist, wie mechanisch das Leben geworden ist: die öden mit dem Lineal
gezeichneten Straßennetze unserer modernen Städte, den Schulbetrieb,
das öde Einerlei des Fabriklebens, den staatlichen Bureaukratismus
u. s. w. Nur darauf möchte ich hinweisen, wie die materielle Welt
nur ein Nebeneinander kein Ineinander, keine wirkliche Gemeinschaft
kennt; denn das ist ja das Wesen des bloß Materiellen, daß es kein

Inwendiges hat, keinen Geist. Die letzte Einheit der Materie ist das
Atom, das nur äußerlich, durch Druck und Stoß mit andern Atomen
zusammengehalten wird. So zerfällt schließlich auch die Menschheit
in lauter Einzelne, in lanter Atome, wenn sie sich gänzlich von der
Materie beherrschen läßt und kann nur äußerlich durch Druck und
Stoß, d. h. durch Zwang und Gewalt noch einigermaßen zusammengehalten

werden. Denken wir doch daran, was sür eine Rolle im
öffentlichen Leben Zwang und Gewalt spielen: im Staat, in der
Religion, in der Moral, in Recht und Sitte und Schule, und wie selten
wirkliche innere Freiheit angetroffen wird. Die meisten, Menschen haben
so wenig geistigen Inhalt mehr, daß sie den Zwang nicht einmal mehr
als solchen verspüren, ja sofort in Ohnmacht fielen, wenn die äußeren
Stützen weggenommen würden und sie auf sich selber stehen sollten.
Man preist die äußeren Stützen immer als notwendig und wir haben
ihr Recht ja bereits anerkannt; aber wertvoll sind sie nur dann,
wenn das Streben und Sehnen des also gestützten wirklich darauf
ausgeht, die äußere Ruhe und den Halt dazu zu benützen, um eigenes
Feuer in sich zu entfachen. Ihr erbärmlicher Zustand sollte die bloß
von außen gestützten und gehaltenen selber beelenden, und sie sollten
es als ein bloßes Provisorium betrachten. Statt deffen ist ihnen aber

ganz wohl, und jedes Verlangen nach etwas besserem schweigt; sie

sind ganz froh, daß sie nicht selber leben müssen, sondern daß andere
das sür sie besorgen. Nnr dann fangen ste an zu leben und sich

aufzuregen, wenn wirkliches Leben auf dem Plan erscheint, aller Stützen
entraten will und die Menschen auffordert, auf eigene Füße zn stehen.
Statt aufzuhorchen, sich zu freuen, zu hoffen uud Hilfe und Heil vom
Leben zu erwarten und daran zu glauben, klammern sie sich krampfhaft

an die menschlichen Institutionen und Gesetze und ihr ganzes
und ausschließliches Interesse, ja ihre ganze Leidenschaft richtet sich

darauf, die Notwendigkeit derselben zu beweisen und das Leben zn
vertreiben. Nur Ruhe und Gemütlichkeit um jeden Preis, nur ja kein
sog. Leben; das sind nur „selbstgewählte Wege". Laßt uns Staat
und Kirche für unsere Ueberzeugung sorgen! Diejenigen, die nur das
eine wiffen, daß die menschlichen Institutionen „auch ihr gutes" haben,
seien nur daran erinnert, daß dies bereits zu Jesu Zeiten nicht anders
war und daß dieselben Gesetze, „die auch ihr gutes hatten," es waren,



— 371 —

die den Messias ans Kreuz brachten. — Je stärker imd freier das
Leben in einem Menschen wird, umso deutlicher wird er Zwang und
Gewalt der irdischen Mächte zu spüren bekommen. Daß, wo das
Leben fehlt, Zwang und Gewalt immer noch besser sind als ein gänzliches

Zerfahren und Zerstäuben des menschlichen Lebens, daß Zwang
und Gewalt es doch immer noch andeuten und versinnbildlichen, daß
wir Menschen zusammengehören und Gemeinschaft haben sollten mit
einander, versteht sich von selber. Wenn aber kommen wird das
Vollkommene, dann wird das Stückwerk aufhören. Aber wir wollen nicht
an das Vollkommene glauben, wir hängen am Stückwerk.

So kann wirkliche Solidarität auf dem Boden des Zwanges
und der Gewalt, auf dem Boden einer vom Gelde beherrschten Welt,
nicht entstehen, keine wirkliche, selbstlose Freude am andern. Jeder
sieht im andern nur ein Mittel zu seinen Zwecken. Der Mensch
ist entthront, die Sache triumphiert. Nur dort kann wahre Gemeinschaft

entstehen, wo die Menschen sich selber gefunden haben. Wenn
sie aber dem Gelde dienen, gehören sie nicht sich selber an. Wie sollen
sie dann aber andere sinken, wenn sie nicht einmal sich selber gefunden
haben?!

Die Folge dieser ganzen Entwicklung ist aber die, daß bei allem
äußeren Schein, Wärme, Glanz, Schönheit und Freude aus unserem
Leben verschwinden und statt dessen lauter wertlose Nachahmungen,
Falsifikate dieser Dinge, zurückbleiben. Darum ist auch heute unsere
ganze Kultur mit lauter Talmiware überschwemmt. Unser Leben ist
trüb und dunkel und schrecklich wie ein böser Traum. Am schlimmsten
ist es dort, wo man es nicht einmal mehr empfindet. Aber es
empfinden es heute unzählige, dumpf und dunkel die meisten zwar, aber
viele auch immer deutlicher und schmerzlicher. Die Zahl derer, die
es fast nicht mehr aushalten können, ist groß. Es geht ein Schrei
nach Erlösung durch unsere Zeit. Innerlich sind wir bereits über
das falsche Wesen hinaus. Je länger je weniger können wir es
aushalten unter der Herrschaft des Geldes. Schwere Erschütterungen durchzucken

unser ganzes gesellschaftliches Dasein. Uns wird die Stickluft
jener Scheingemeinschaften alle, die heute das ganze staatliche und
gesellschaftliche Leben ausmachen, je länger je unerträglicher und bereits
ziehen Ungezählte eine tiefe schmerzliche Einsamkeit einer von Alkohol-
dunsten durchsetzten Vereinsgemütlichkeit, Geselligkeit genannt, vor.
Alles was die Menschen mit wichtiger Geschäftigkeit umtreibt, wird
ihnen mehr und mehr gleichgültig; alles fällt ihnen aus den Händen,
was die Menschen sonst treiben und wichtig nehmen. Was in aller
Welt kann ihnen denn noch wichtig sein, wenn das Leben selber auf
dem Spiele steht? Wer kann seine Blumen begießen, wenn sein Haus
in Flammen steht? So gehen die Seligpreisungen wieder in
Erfüllung; der Hungernden und Dürstenden, der Armen am Geiste,
der Leidtragenden werden immer mehr und in den Schmerzen und
der Zerrissenheit der Gegenwart kündet das Kommen einer neuen



— 372 —

Gotteszeit sich an, eine Zeit, wo die Menschen wieder merken werden,
daß sie Brüder sind, eine Zeit, wo wahre Solidarität wieder möglich
wird.

V.
Von den Quellen der wahren Solidarität müssen wir

darum noch zum Schlüsse handeln und damit die grundsätzliche Lösung
unseres Problems anstreben.

Wir haben oben bereits angedeutet, daß wahre Gemeinschaft
nur solche Menschen finden können, die sich selber gefunden
haben. Was heißt das aber, sich selber finden? Wann sind wir
ganz wir selber? Offenbar ganz sicher nicht dann, ivenn wir uns
an das Irdische verkaufen, dem Gelde dienen, Gewalt und Unrecht
üben, heucheln, lügen, den Schwachen unterdrücken, unsern sinnlichen
Trieben eine schrankenlose Herrschaft über uns einräumen. Die
sinnlichen Triebe gehören zwar zweifellos mit zu unserm natürlichen Selbst,
haben auch ihr gutes Recht. Nur sollen sie nicht herrschen und uns
dahinreißen, sonst sind wir eben unfrei, und vb auch vielleicht momentan

beglückt, so doch sicher auf die Dauer unglücklich. Die sinnlichen
Triebe und natürlichen Instinkte sind nicht unser gauzes, auch nicht
unser wahres Selbst. Wir sind mehr als unsere natürlichen Triebe.
Es trauert etwas in uns und protestiert und seuszt nach Freiheit
und Erlösung, wenn wir von unserm Triebleben und unseren
Begierden regiert werden, auch dann, wenn diese Herrschaft nur eine

moderierte, heimliche, von allerlei Tugend und Religion verhüllte wäre.
Viele haben sich diesen Zustand so sehr angewöhnt, daß sie das heimliche

Schreien, Trauern und Seufzen in sich gar nicht mehr
wahrnehmen, sondern sich vielmehr höchst behaglich fühlen bei allem. Nur
hie nnd da bricht vielleicht eine plötzliche unerklärliche Angst und
Unsicherheit über ihr sonst so sicheres Wesen herein, wenn das Licht der
Wahrheit von irgendwoher aus ste fällt, und es ist ihnen als wankte
der Boden, auf dem ste stehen. Das Seufzen und Trauern steckt tief
unten bei jedem Menschen, ob er es nun weiß oder nicht; denn der
wirklich Erlösten uud von Grnnd aus Frohen stnd nur wenige. Seht,
diese leise oder laute Rebellion in uns gegeil alles Schein- und Heuchelwesen,

diese innere Auflehnung gegen alle Herrschaft der Triebe und
des Geldes und alle Ordnungen, die unter uns der Geist dieser Welt
geschaffen hat, das sind wir selber. Erst wenn wir dem Geiste
der Wahrheit und der Liebe, der Freude und der Gerechtigkeit Recht
geben in uns, erst dann sind wir ganz wir selber; denn mögen wir
uns noch so sehr verirrt und verloren haben, so gehören wir
selber im letzten Grunde jenem Geiste an. Wir alle stammen
ursprünglich aus der Wahrheit und können diesen unsern Ursprung
niemals ganz verleugnen, unser eigenes Sein nie ganz aufheben;
denn es stammt aus der Ewigkeit. Wir köunen es zeitweilig
verleugnen, verlästern, beschmutzen, es vergessen, uns von ihm entfernen



— 373 -
— aber ob wir uns in die Hölle betteten oder mit Flügeln der Morgenröte

zum äußersten Meere flögen, es wird immer bei uns sein, unser
großes, ewiges, wahres Selbst, das aus der Liebe stammt. Unsere
Erdenzeit ist uns nur dazu gegeben, daß wir es suchen und ihm um
jeden Preis zu Sieg und Herrschaft helfen. Diese Aufgabe allein ist
wichtig auf Erden; jede andere unwichtig. Auf das Innerste in uns
wollen mir immer besser horchen lernen und seiner Führung ganz
vertrauen. Die ganze Leidenschaft unserer Seele wollen wir darauf
richten, daß es zur Geltung komme. So oft wir der Stimme der
Wahrheit in uns gehorsam sind, und ob es auch in oft verkehrter
und unbeholfener Weise geschähe, so werden wir doch an dem Hauche
der Frische und Freiheit, der von solchen Momenten ausgeht, spüren,
daß wir ans dem rechten Wege sind, mögen wir dabei noch fo viele
Fehler begangen haben. Die werden dann ganz von selber abfallen,
wenn wir nur ehrlich weitergehen. Seht, wenn wir das gefunden
haben, dann haben wir uns felber gefunden.

Dann haben wir aber auch Gott gefunden, selbst wenn
ivir aller Religion ablehnend gegenüberstünden. Wir haben ja soeben
gesehen, daß unser wahres Selbst im Geiste der Wahrheit wurzelt
und seines Wesens ist, daß wir ganz wir selber sind, wenn wir dem
Geiste der Wahrheit, der Liebe und Gerechtigkeit in uns Recht geben.
Nun ist aber der Geist der Wahrheit, der Liebe und Gerechtigkeit
größer als wir, größer als unsere individuelle Person. Wir können
mit der Wahrheit nicht umspringen nach unserem Belieben und ihr
unsere Gesetze vorschreiben, sie schreibt vielmehr uns Gesetze vor und
fordert von uns Gehorsam. Wir sind von ihr abhängig, nicht sie
von uns. Und wie die Wahrheit sich uns gegenüber durchsetzen ivill,
so versucht sie es auch allen anderu Menschen gegenüber. Das
gelingt ihr natürlich nicht ohne die schwersten Kämpfe und Krisen. Die
Menschen lassen kein Mittel unversucht sich der Wahrheit zu widerfetzen.

Aber ohne Notiz zu nehmen von ihrem Walten kommt
niemand aus und träte sie uns auch zunächst bloß in Form ihres Schattenbildes,

des Gesetzes entgegen, des bloßen: du sollst.
Alle diejenigen nun, in welchen der Geist der Wahrheit zum

Durchbruch kommt, sind eben damit hinausgehoben über ihr
engbeschränktes, individuelles Selbst, wenn schon der Geist der Wahrheit
in ihnen durchaus individuelles Gepräge annehmen und ihre natürliche

Eigenart nur noch schärfer herausgestalten wird. Aber worauf
es uns vor allem ankommt: diese Menschen werden sich nun
unter sich in demselben Geiste der Wahrheit, dem sie
dienen, auf's allerfesteste verbunden fühlen und zwar ganz
ohne Zwang, in vollster Freiheit. Ihr eigenes Wesen ist es ja, das
sich als der Wahrheit zugehörig erkannt hat. Jetzt erst wissen sie

überhaupt, was Gemeinschaft ist, jetzt erst wird wirkliche Solidarität
möglich. Jede andere Form der Solidarität, die Zwangs- und
Interessengemeinschaften alle, sind nur Schattenbilder dieser einen wirk-



— 374 —

lichen Solidarität im Geiste der Wahrheit, und was an Recht ihnen
noch zukommt, haben sie von daher empfangen. Solidarisch können
wir überhaupt nur sein in einem Geiste, der in sich selber ruhend,
doch alle erfüllt, beherrscht und leitet, und der deswegen die Persönlichkeit

nicht knechtet und unterjocht, weil er ja aus ihren eigenen
Tiefen aufsteigt und weil Persönlichkeit im eigentlichen Sinne des

Wortes ohne diesen Geist der Wahrheit überhaupt nicht möglich ist.
So ist das Rätsel jenes Gebnndenseins an andere, das doch die Freiheit

des Einzelnen nicht antastet, sondern sie vielmehr erst realisiert,
im Erwachen jenes Geistes der Wahrheit im Menschen gelöst.

Der Geist der Wahrheit ist aber eins und dasselbe mit dem
Geist der Liebe. Wahre Liebe aber hält nicht bloß fest an der
Gemeinschaft mit denjenigen, in welchen dieser Geist bereits zum Durchbruch

gelangt ist, sondern sie zerreißt das Band der Solidarität selbst
mit denen nicht, die noch in der Finsternis wandeln. Ob dieser neue
Geist bei ihnen auch noch durchaus nicht herrscht, so glauben sie doch,

daß er in den Tiefen ihres Seins im Verborgenen der Stunde der
Erlösung harrt. Ihn in den Menschen zu wecken und emporzuführen,
das ist der Liebe höchstes Ziel. Im Blick auf das, was sie einst sein

werden, fühlt sich die Liebe schon jetzt solidarisch mit allen Menschen.
Verwirklicht ist die Gemeinschaft aber nur unter denen, die fchon im
neuen Geiste stehen. Nun verstehen wir das Juhanneswort: „So
wir im Lichte wandeln, so haben wir Gemeinschaft unter einander."
Wo das der Fall ist, da wird es uns nicht mehr schwer sein, Opfer
für einander zw bringen. Alles werden wir für diejenigen tun, mit
denen wir in dem neuen Geiste einig sind, weil wir als Glieder am
selben Leibe mit ihnen verbunden sind und darum selber leiden, wenn
das andere leidet. Dann wird ein jeder sich auch nur als Verwalter
der irdischen Güter fühlen, die ihm anvertraut sind.

Der neue Geist der Wahrheit aber ist niemand anders
als Gott selber. Gott ist die Wahrheit, Gott die Liebe, Gott die

Gerechtigkeit. Gott aber ist ein schaffender und ein kommender Gott,
der sich unter den Menschen eine Bahn schaffen will. Das kann
natürlich ohne die tiefsten Erschütterungen des gegenwärtigen Lebens nicht
geschehen, ohne Opfer, ohne Sterben, ohne Kreuz. Aber schon jetzt
spüren wir unter den Menschen eine starke Bewegung. Sie wollen
aus der Sklaverei des Geldes heraus, sie halten es nicht mehr aus,
sie suchen sich, ste suchen Gott, ste suchen eine neue Gemeinschaft, sie

suchen die wahre Solidarität auf dem Boden der Freiheit.
Wir aber sind voller Zuversicht. Der unter uns angefangen hat

das gute Werk, der wird es auch vollenden. Die Wahrheit kann nicht
mehr verloren gehen, seit I e su s Christus uns gegeben ist. Jn ihm
sind die letzten Ziele und Absichten Gottes mit den Menschen
aufgeleuchtet. Er ist jener ganz Einsame gewesen, der sich unter keine

menschlichen Gesetze beugen kvnnte, weil er solidarisch war mit Gott.
Aber gerade er hat durch den ungeheuren Schmerz seiner Kreuzes-



— 37b —

einsamkeit einer neuen Gemeinschaft freie Bahn gemacht und hat in
seiner unendlichen Liebe selbst als ein Ausgestoßener fest gehalten an
der Solidarität mit einer kommenden Menschheit, einer Solidarität
in Gott. A. Schädelin.

vas gesellschaftliche Mal des fortschritt-
lichen Christentums/)

Geehrte Versammlung!
Us sind genau zwanzig Jahre her, daß ich an einem heißen Sommer-

abend als Kandidat der Theolvgie im Studierzimmer von Prof.
Auguste Sabatier saß und vor einem kleinen Kreis von Studenten

eine mit viel Schweiß ins Französische übersetzte Arbeit vorlas. Ich
erwähne das, weil es mir heute, da ich zum zweiten Mal nach Paris
gekommen bin und die Ehre habe, einige Worte zu Ihnen zu sprechen,
ein Herzensbedürfnis ist, den Mann in meine und in Ihre Erinnerung
zu rufen, der auf eine mir unvergeßlich edle und geistreiche Weise
einen ckristmnisms proArssöists in Frankreich und darüber hinaus
vertreten und verkörpert hat. Es ist mir immer, als sollte er dvch
noch hier unter uns erscheinen, als sollte es nicht möglich sein, daß er
nicht mehr da sei.

Die Arbeit, die ich damals vortrug, handelte von der Phantasietätigkeit

in der Religion. Auch unser heutiges Thema scheint in das
Tätigkeitsgebiet der Phantasie zu fallen. Wir wisfen, wie zu allen
Zeiten, gerade auch auf französischem Boden, die Phantasie geschäftig
gewesen ist, Bilder einer idealen Gesellschaftsordnung, eines Zukunftsstaates,

zu entwerfen. Wollen wir fortschrittlich gesinnte Christen zu
den bereits vorhandenen Entwürfen heute einen neuen hinzufügen?

Ich für meine Person kann es nicht. Nicht nur, weil es meine
Einbildungskraft, mein Wissen und Können weit übersteigt, sondern
aus Respekt vor dem, was die menschliche Gesellschaft ist und was
ein ihrer würdiges Gesellschaftsideal sein sollte. Wenn ich etwas weiß,
so ist es das, daß ein gesellschaftliches Ideal nur so weit Kraft und
Tiefe, Aussicht auf Verwirklichung und Bestand hat, als es in
einzelnen Menschen Gewalt und Gestalt gewonnen hat. Die schönsten
Gesellschaftsideale sind Seifenblasen und zerplatzen so schnell wie diese,

wenn sie nicht hindurchgegangen, Fleisch und Blut geworden sind in
Einzelnen. Nnr sofern der Einzelne sich, seine kleine Existenz und
Lebensgeschichte ernst nimmt, sich selber tief und innerlich erlebt, in fich selbst

Ansprache, gehalten am 18. Juli 1913 in Paris am sechsten internationalen
Kongreß für religiösen Fortschritt, über das vom Kongreßvorftand aufgestellte Thema:
(Zusi S8t I'iciss,! zollisi du «Kristiànisms progressists?


	Solidarität

