
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 8

Buchbesprechung: Ein Buch über unsere Sache

Autor: Ragaz, L.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 343 —

Lin Such über unsere Sache.

^Uas Buch, das unser Freund über nnsere Sache (und für sie!)
!» geschrieben hat, bedeutet für uns eine Freude und wird sicherlich

zur Förderung nnd Abklärung unserer Bewegung einen
wertvollen Beitrag leisten. Wenn ich es unternehme, darüber in den Nenen
Wegen zu reden, so kann meine Aufgabe nur die sein, daß ich persönlich
dazu Stellung nehme und mich darüber äußere, was für eine Bedeutung
es nach meiner Ansicht für die Entwicklung unserer Sache haben könne.
Ich werde mich also nicht mit einer literarischen Kritik des Buches
befassen. Es ließen sich eine Reihe von Vorzügen nennen, die es
auszeichnen: sein weiter Horizont, seine Tiefe, fein vornehmer Stil, sein
dramatisch-lebendiger Aufbau, seine reiche Knappheit, seine gehaltene
Glut. Auch tadeln ließe sich Einiges, vor allem eine gelegentlich
hervortretende gewisse Allgeineinheit der Darstellung, die zu viel als
bekannt vorausgesetzt und nur die letzten Formeln gibt, statt die
farbigen Tatsachen selbst vor uns auszubreiten, eine gewisse Scheu, konkret
zu werden. Aber man täte dem Buche Uurecht, wenn man bei solchen
formellen Dingen lange verweilen wollte. Es ist cin Bekenntnisbuch,
nicht ein literarisches Opus. Es mill etwas sagen und etwas wirken.
Auf das Was kommt es an, das Wie ist Nebensache.

Worin besteht wohl seine Bedeutung?
Sie besteht zunächst darin, daß es unsere Sache in einen großen

Zusammenhang stellt, man darf wohl sagen: in einen geschichts-
philosophischen Zusammenhang. Das hat bis jetzt keiner von uns
getan, wenigstens nicht in literarischer Form oder doch nicht in dieser
Ausführlichkeit. Es ist nach dem vom Verfasser selbst häufig gebrauchten
Ausdruck eine Tragödie, die er vor uns aufrollt, die Tragödie des
Christentums. Das Christentum ist einst mit einem ungeheuren Wollen
in die Welt getreten, aufregend, zerstörend uud neu schaffend. Aus
einer unbedingten Weltüberlegeuheit seine Kraft schöpfend, wollte es
die Welt für Gott erobern. Es ist auf dem Wege erlahmt. Durch
den Kompromiß mit der Welt ist es eine halbe Sache geworden uud
kann darum nicht mehr echte Achtung einflößen. Da ist „die Moderne"
gekommen mit ihrem Drang nach Welteroberung, ihrer Dieseitsbegei-
sterung, ihrem titanischen Erkenntnis- und Tatendrang. Das Christentum

schien vor ihr verblassen zu müssen. Aber siehe — über diese
Moderne ift selbst die schwerste Krise gekommen. Sie hat an Stelle
des einheitlichen großen „Lebensstils", den das Christentum geschaffen
hatte, Zerrissenheit und Chaos gesetzt. Wo sie Kraft wollte,
haben wir Ohnmacht, wo sie göttliches Menschentum wollte, eine
Versklavung des Menschen in Mechanismus und seelenloser Kultur. Da
glauben die Einen, die Rettung sei iu einem „Zurück" zu finden,

Das Christentum und die soziale Krise der Gegenwart,
Von Lic. I. Matthieu. Helbing und Lichtcnhahn. Basel, 1913.



— 344 —

während die Andern der Meinung sind, daß vielmehr ein noch
entschlosseneres „Vorwärts" erst die kostbaren Früchte des Neuen zu
zeitigen vermöge. Nirgends aber zeigt sich diese ganze surchtbare Krise
unserer Kultur deutlicher als in der modernen Arbeiterbewegung.
Sie ist der mächtigste Aufschrei der Seele gegen diese Kultur, die im
Grunde Barbarei ist, sie ist das Hervorbrechen einer neuen Welt,
zunächst in Gestalt einer gewaltigen Hoffnung. Auch sie aber gerät in eine
Krise. Die Begründungen dieser Hoffnung vermögen sie nicht recht zu
tragen ; es erwacht in der Bewegung ein Verlangen nach Vertiefung.
Auf der andern Seite vollzieht sich im Zusammenhang mit dieser
gewaltigen Erschütterung langsam ein Erwachen des Christentums. Es
fühlt das Bedürfnis, sich mit der modernen Welt auseinanderzusetzen.
Dabei macht es die Erfahrung, daß diese moderne Welt viel zu
selbständig geworden ist, um sich dem Christentum zu unterwerfen. Das
geschieht umsoweuiger, als dieses Christentum nur zu geneigt ist, um
einen bescheidenen Preis mit der Welt seinen Frieden zn machen.
Unter dem Flnch dieser Halbheit leiden besonders auch einige der
bisherigen Versuche, Christentum und Sozialismus zu verbinden.
Sie machen im Namen des Christentums der sozialen Bewegnng allerlei
Zugeständnisse und hoffen diese damit entweder mit der Kirche oder
mit den bestehenden weltlichen Ordnungen zu versöhnen. Jenes will
die katholisch-soziale, dieses die evangelisch-soziale
Bewegung. Sie hat einige große Gestalten aufzuweisen, aber die
Entwicklung eines ihrer Größten, Friedrich Naumanns, zeigt mit erschreckender
Deutlichkeit das Fiasko dieser Versuche. Es ift ganz klar, daß es zuerst
zu der schroffsten Entzweiung zwischen Christentum und Welt kommen
muß, bevor eine neue Verbindung möglich ist. Die moderne Welt
muß ihr Wesen weiter entfalten, das Christentum seine eigene Wahrheit
wieder finden. Wenn diese Entwicklung einmal weit genug gediehen
ist, dann werden eine widerchristlich gewordene Welt und ein wieder
christlich gewordenes Christentum zum Entscheidungskampf zusammenprallen,

dann ivird gerade die entchristlichte Welt nach einem wirklichen
Christentum schreien und ein christlich gewordenes Christentum nach
der von ihm zu gestaltenden Welt.

An diesem Punkte setzt unsere Bewegung ein. Sie will keine

eilfertigen Versöhnungen mit der Welt, sie will eine „nene Welt".
Dem falschen Bund von Christentum und Welt hält sie das Entweder—
Oder entgegen. Sie stellt sich in Gegensatz zu der ganzen heutigen
Kultur. Aber auch zu dem heutigen Christentum und seinen
Organisationen. Sie tut es um des Größeren willen, das sie erstrebt. Sie
mißachtet kleine Programme, weil diese zu früher Erstarrung führen
oder den Ausblick auf die großen Ziele hemmen würden. Was sie

im Auge hat, ift eine „Renaissance des Christentums" aus seinem
göttlichen Lebensqnell und von diesem Punkt aus dann eine neue
Eroberung der Welt.

So also stellt Matthieu unsere Bewegnng in einen großen Zn-



— 345 —

fammenhang, einen mächtigen Kampf, ein stürmisches Werden hinein.
Hat er damit Recht? Unbedingt recht hat er damit, daß wir immer
auf dieses Große ausgegangen sind. Wir haben diesen Zusammenhang

freilich nicht genau fo geschaut und empfunden wie Matthieu.
Wir werden ihm zwar Alle in vielen Hauptpunkten gern zustimmen, in
andern ihm nicht geradezu widersprechen, aber jeder von uns hat doch
wieder seine besondere Weise, die Dinge zu schauen und zu empfinden.
Trotz dieser Verschiedenheit sind wir doch Alle darin einig und haben
es nie anders gemeint: wir hoffen auf eine völlige Erneuerung des

Christentums und damit eine neue Etappe in der Eroberung der Welt
durch das Gottesreich.

Matthieu leistet unserer Sache also einen Dienst, wenn er
wuchtig auf diesen tiefen und weiten Zusammenhang hinweist, aus
dem sie verstanden werden muß. Ich bin persönlich allerdings froh,
daß diese Darstellung nicht früher gekommen ist. Denn sie könnte ja
immerhin den Schein erzeugen, als ob wir gleichsam aus einem
geschichtlichen Schema, einer philosophischen Ueberlegung heraus geschafft
hätten, während wir doch einfach taten, was wir mußten, wozu Gott
uns trieb, ohne uns zunächst viel nach geschichtlichen Zusammenhängen
umzusehen. Jetzt aber wird Matthieu uns helfen, daß man uns etwas
tiefer versteht. Seit Jahren ringen wir ja darnach, daß man doch
einmal das sehen möchte, was uns die Hauptsache ist: die Sehnsucht
nach dem Kommen des ganzen Gottesreiches, nach einem neuen
Verständnis Gottes, des Menschen, einem neuen „Kommen Christi", einem
neuen Aufstrahlen der ganzen Erlösung des Gottesreiches und einer
dadurch wiedergeborenen Welt. Als ob man sich das Wort darauf
gegeben hätte, versucht man fortwährend, unser ganzes religiöses
Wollen zu ignorieren und uns bloß auf den Sozialismus festzulegen.
War's Unwissenheit, war's bewußte oder unbewußte Taktik? Jedenfalls

wurde unsere Sache damit zu einer flachen gemacht und man
mochte sich wohl etwa trösten: nudila sst, truusibit.*) Ich hoffe,
daß Matthieu's Buch Vielen zeigen wird, daß wir eine viel größere,
viel tiefere Sache haben, eine Sache, die gar nicht die unsrige ist,
sondern eigentlich die aller Herzen sein muß, die beten: „Dein Reich
komme!" Es ist gut, daß er auch kräftig hervorhebt, daß nicht wir
es find, die das Große bringen, von dem wir reden, sondern arme
und geringe Werkzeuge dessen, der es schafft. Wir glauben bloß,
etwas davon zu sehen und zu verstehen, mir empfinden bloß stärker
als Viele die Not und die Hoffnung, wir freuen uns bloß der Gabe,
die uns in unserem Hoffen und Erleben gegeben ist und möchten
Vielen, Allen diese Freude gönnen. „Aber niemand weiß besser als
die Religiös-Sozialen, daß die Sturmwelle nur ein Tropfen ist, wenn
nicht das Meer hinter ihr braust."

Wenn demgemäß diese „geschichtsphilosophische" Darstellung ge-

«) Es ist ein Wölklein, bald wird's verschwunden sein.



— 346 —

eignet ist, den wahren Sinn der Sache, der wir dienen, ins hellste
Licht zu setzen, so ist das Buch überhaupt geeignet, Irrtümer zu
zerstreuen, von denen sie umwirbelt ist. Darin erblicke ich seine
wesentliche Bedeutung. Was hat man uns nicht alles vorgeworfen!
Wir verkündigen eine reine Diesseitshoffnung; wir lasten das
Evangelium im Oekonomischen aufgehen; wir halten den Zukunftsstaat für
das Gottesreich; wir vergessen ob dem Sozialen das Individuelle;
wir vernachlässigen das innere Leben zu Gunsten sozialer Weltarbeit.
Diesen und ähnlichen Vorwürfen gegenüber zeigt Matthieu meisterhaft,

welchen Sinn unsere ganze Haltung hat. Wir halten Gott, den
heiligen und lebendigen, für eine Wirklichkeit und zwar für die
wirklichste aller Wirklichkeiten — also überlassen wir die Welt dem Teufel?
Nein, wir sehen in ihr den Schauplatz des schaffenden und erlösenden

göttlichen Waltens und stellen uns ihm als Mitarbeiter zur
Verfügung. Wir glauben, daß es gelte, unserer Kultur eine Seele zu
gewinnen — also pflegen wir unsere Seele und lassen die Seele der
Massen im Seelenlosen ersticken? Nein, wir geben unsere Seele
dem Dienste Gottes und der Brüder hin, auf daß aus unserem Tode
Leben werde. Wir sind Individualisten — also schließen wir uns in
aristokratischen Zirkeln ab? Nein, wir fordern den Sozialismus,
damit wenn möglich alle Individualitäten werden, damit ein Erdreich

werde, worin gesnnde, tiefe und starke Seelen wachsen können.
Wir glauben an eine jenseitige Welt — also flüchten wir alle Hoffnung
auf das Gottesreich in dieses Jenseits hinein? Nein, wir trauen
diesem Jenseits sogar die Kraft und den Willen zu, in das Diesseits
hereinzubrechen. Wir glauben, daß in Jesus Christus Gottes Leben
nnd Wahrheit nnter den Menschen erschienen sei — also ziehen wir
den Schluß, daß von der Welt nichts zu erwarten sei? Nein, wir
ziehen vielmehr den Schluß, daß Kräfte der Erlösung mächtig in ihr
arbeiten und die Welt einst das Reich Christi sein werde.*) Jn der

Diesen Sinn unserer Haltung verstehen namentlich die meisten unserer deutschen
Kritiker hartnäckig falsch. Sie meinen das „Religiöse" sei uns nur ein Anhang des
Sozialen, während die Sache sich doch umgekehrt verhält,, daß bei uns auch das
Soziale ins „Religiöse" aufgenommen und damit dessen Reich erweitert wird, Sie
meinen, wir wollten die Hoffnung im Diesseits aufgehen lassen, während wir
umgekehrt das Diesseits dem Jenseits unterwerfen wollen, Sie kommen und
belehren uns, daß ohne Glauben an Gott und eine jenseitige Welt die soziale
Reformarbeit keinen Wert habe, während wir von der Gewißheit der Wirklichkeit Gottes
und seines Welt und Tod überlegenen Reiches aus fordern, daß alle Wirklichkeit,
auch die soziale, ihm gehöre. Diese Deutschen täuschen sich völlig über unsere
religiöse Stellung, Uns ist das, was sie gegen uns behaupten, selb st ver st änd-
liche Voraussetzung, Wir haben jenen „Kampf um die Weltanschauung",
worin sie noch völlig befangen sind, hinter uns und stehen nun im Kampf um die
Welteroberung für Gott. Wir sind aus der Atmosphäre der Theologie und
des Intellektualismus heraus, worin ein so großer Teil des deutschen Christentums
lebt. Wir leben in einer völlig andern Atmosphäre, Das svüren mir bei
jeder Berührung mit diesem „deutschen Christentum", das freilich durchaus nicht
das Christentum aller Deutschen ist. Sind wir doch in dem, was uns von
jenem unterscheidet, vielfach Schüler großer Deutscher, namentlich Eines unter ihnen,



— 347 —

Stellung zur Sozialdemokratie kommt diese Haltung, die das
gewöhnliche Christentum nicht versteht, besonders paradox zum
Ausdruck. Man wirft uus vor, daß wir uns der Sozialdemokratie
verkaufen (Matthieu sagt mit Recht, daß wir sür diesen „Verkauf" einen
teuren Preis zahlen!), daß wir unsere Bewegung zu einer rein
politischen machen; daß wir gegenüber der Arbeiterschaft Liebedienerei
treiben. Wir könnten diese Vorwürfe auf fich beruhen lassen. Sie
zeigen nur, wie wenig die Christen von Jesus verstehen. Matthieu
zeigt aber, daß abgesehen von den tiefsten religiösen Beweggründen,
die hier ivirksam sind, unsere Stellung zur Sozialdemokratie aus
unseren Grundgedanken mit Notwendigkeit folgt. Wir vertreten eine

Hoffnung, die weit über alle andern, auch über jede politische
und soziale, hinausgeht. Wir sehen Gott am Werke, seine Welt
zu schaffen. Es ist eine Unwahrheit, wenn jemand behauptet, daß
wir je diesen Boden verlassen hätten. Aber von diesem Boden aus
können wir, müssen wir das innigste Verhältnis zur sozialistischen
Arbeiterbewegung gewinnen. Wir verstehen das Große, das in ihr
lebt. Wir sehen, daß sie Vieles tut, was die Christen tun sollten,
aber nicht tun. Wir ahnen, daß Gott darin walte, wenn auch
gleichsam inkognito. Wir hielten es für falsch, ihr in ihrem Kampf
Und ihre Kampfestaktik dreinzureden und drein zu schulmeistern, auch
da, wo wir nicht völlig mit ihr geheu können. Wir fühlen uns vor
Gott verpflichtet, für ihr verkanntes Recht einzustehen. Wir können
ruhig in ihre Reihen, treten; vertritt sie doch jedesfalls ungleich mehr
das Gottesreich als irgend eine andere Partei. Aber unser Ziel liegt
freilich höher als alle Politik und soziale Umwälzung, und wir haben
Grund zu der Hoffnung, daß eines Tages der Sozialismus im Gottesreich

aufgehe, um sich darin erst ganz zu finden. Wir harren geduldig
dieses Tages; seine Vorboten sehen wir schon.

Matthieu's Buch ist also eine Verherrlichung der „Religiös-
Sozialen"? Nichts weniger als dies! Es ist eine Verherrlichung der
Größe Gottes, nicht der „religiös-sozialen" Bewegung. „Niemand weiß
besser als die Vertreter dieser Strömungen, daß ste sehr unvollkommene
Werkzeuge eines großen Strebens find. Qualvoll empfinden ste die

Kluft zwischen der Hoheit des Ziels, der Energie der göttlichen Kraft
einerseits und der menschlichen Verwirklichung anderseits. Wie in allen
großen Revolutionszeiten schaffen Kräfte, die den Menschen ganz
gefangen nehmen, ganz hinreißen. Aber ihre Vertreter bleiben trotzdem
kleine, schwache Menschen und niemand empfindet peinlicher als sie

selbst, wie oft der Größe des göttlichen Gedankens die Kleinheit der
menschlichen Gesinnung, die Kleinheit und Kurzsichtigkeit des menschlichen

Wesens hemmend im Wege steht. Wenn sie in den Gedanken
und Taten, die hier brausen, Gvttes Geist spüren, so sei man nicht

den die Deutschen zu ihrem großen Schaden zu wenig gehört und verstanden haben,
Matthieu sagt in einer Anmerkung, die freilich länger sein müßte, um der Sache
zu entsprechen, wer cs ist, (Vergl. S. 131 Anm.)



— 348 —

gleich mit dem Vorwurf grenzenloser Eitelkeit und Schwärmerei zur
Hund Wenn man hier an Gottes Walten glaubt, so tut man
es trotz der Kleinheit der Menschen, deren sich sein Geist bedient
Hierzu kommen all die Schwierigkeiten, Widerstände, Hemmnisse, die
bei jedem ernsten Ringen mit der Realität entstehen". Matthieu
hätte freilich noch viel mehr an Kritik der „Bewegung" wie sie ist,
leisten können. Es ist dazu Anlaß genug vorhanden. Nur war das
nicht der Zweck seines Buches, das zunächst einmal unser Ideal, nicht
nnsere Wirklichkeit darstellen wollte. Wir hoffen, diese Kritik auch in
den Neuen Wegen bald einmal vornehmen zu können. Es hat uns
nie an Selbstkritik gefehlt.

Also nicht eine Verherrlichung der „Religiös-Sozialen" ist das
Buch. Aber eine Rechtfertigung. Man wird nach diesem Buche
Einiges nicht mehr sagen dürfen, was man bisher gegen uns gesagt
hat. Man wird sich die Mühe nehmen müssen, sich mit dem, was
uns die Hauptsache ist, auseinanderzusetzen. Es ist uns schon bisher
nicht immer leicht gewesen, an die bons, lieiss mancher unserer Gegner
zu glauben. Jedenfalls haben Viele über uns genrteilt, ohne daß sie

sich ernstlich Zeit genommen hätten, uns kennen zu lernen. Ich kann
diesen Vorwurf namentlich manchen unserer reichsdeutschen Beurteiler
nicht ersparen. Wer künftig wieder mit gewissen Behauptungen über
uns auftritt, den werden wir unter Umständen einfach der Unehrlichkeit

oder Unwissenheit zeihen müssen.

Ist also Matthieu's Buch unser Glaubensbekenntnis? Ist darin
das „religiös-soziale" Dogma enthalten? Nicht im Geringsten! Es ist
zunächst bloß ein Glaubensbekenntnis seines Verfassers. Gewiß
vertritt es in allen Hauptpunkten die gemeinsame Ueberzeugung der

„Religiös-Sozialen". Das anerkennen diese, so viel ich weiß, mit
Einmütigkeit. Aber im Einzelnen vertritt es doch wieder Matthieu's
besondere Art, auf die keiner von uns sich festlegen ließe. Auch ich

bin, wie ich schon früher angedeutet habe, nicht mit allem
einverstanden. Wie meine „Geschichtsphilosophie" eine etwas andere ist, so

auch meine Stellung zu einzelnen Problemen. Ich möchte z. B.
bezweifeln, ob der Begriff der „Moderne", so wie ihn Matthieu
verwendet, wirklich aufhellend wirkt. Auch meine Stimmung ist vielfach
eine andere. Von einer „tragischen Seele" des Christentums könnte
ich nicht sprechen. Auch würde ich weniger von dem neuen „Lebensstil"

reden. Es läßt sich wohl nicht leugnen, daß Matthieus
Ausdrucksweise gelegentlich zu stark ästhetische Vorstellungen erweckt.
So könnte ich noch manches nennen, was ich nicht einfach unterschreibe.
Das hat aber gar nichts zu bedeuten. Es gibt keine „religiös-soziale"
Dogmatik, und wird hoffentlich nie eine geben. Jeder von uns faßt
diese Wahrheit auf seine Weise und spricht sie auf seine Weise aus.
Sie ist auch nicht bloß unser Besitz. Sie ist allgemeines Gut. Es
fällt uns nicht ein, sie auf unseren Kreis beschränken, sie zu einem

Monopol machen zn wollen. Nichts ift nns erwünschter, als daß sie



— 349 —

eine möglichst allgemeine Sache werde, daß wir als ihre Vertreter
hinter andern ganz zurücktreten können. Wir hoffen sehnlich, daß
unsere „Bewegung" nur ein bescheidener Anfang eines Erwachens der
Christenheit sei, eines Erwachens, das die Wahrheit, die wir heute
sehen, weit überböte. Es ist das Schönste, was wir von dem Buche
Matthieu's sagen können, wenn wir die Hoffnung ausspreche,?, daß
es dazu kräftig beitrage. Darum schließe ich diese Besprechung mit
der Stelle, wo ein ähnlicher Gedanke ergreifend, wenn auch mit allzu
weit getriebener Bescheidenheit, ausgesprochen wird: „Wir wissen
wohl, daß wir nur die ersten Glieder einer Kette stnd, und wir hoffen,
daß diese Kette recht groß sein werde. Der Gedanke, Definitives zu
erreiche,,, liegt uns fern. Gott schafft stets Neues, und was wir
vertreten, wird bald überholt sein. Gott selber wird es bald entwerten.
Wir sind nur die erste Reihe, die den Sturm auf die Festung wagt.
Aber wie aus den geopferten Reihen die Parole: .Weiter zum Sturm!'
erschallt, so mag von unseren Reihen ein kräftiges Vorwärts ausgehen."

L, Ragaz.

ftunSscdau.

LHer Lauêtnstancl unci wit. Auch Herr Nr. Laur hat sich neuer-
i» diugs mit den „Religiös-Sozialen" beschäftigt. Jn seiner be-

rühmten Rede an der Delegiertenversammlnng des schweizerischen
Bauernverbandes in Bern (19. Juli 1913) äußert er sich über sie

folgendermaßen:
„Die Schatten dcr induftricfkatlichen Entwicklung ziehen wie ein schwarzes

Verhängnis über unser Land. Die Zahl der Arbeiterbevölkcrung und der ihr
nahestehenden Kreise wächst. Immer mehr Leute kennen in der Schweiz nur ein

Losungswort: Hohe Löhne, niedrige Lebensmittelpreise. Unleugbar finden sie

damit in den Reihen dcr Industrie und der Gebildeten viel mehr Verständnis als
der Bauer. Nichts spricht deutlicher dafür, wie sehr die
Geister schon befangen sind, als die Tatsache, daß eine große
Zahl edeldenlendcr großstädtischer evangelischer Pfarrer bei nns eine religiös-
soziale Bewegung fördert, die nur an den Arbeiter denkt, für welche dcr Bauernstand

mit seincn Sorgen, seiner schweren Arbeit und seinem lebendigen religiösen
Empfinden überhaupt nicht existiert. Für sie gibt es nur Kapitalisten
und Arbeiter; die letztgenannten wollen sie durch wirtschaftliche Besserstellung
für das Christentum zurückgewinnen. Ob daneben der Bauer zu Grunde geht, darum
kümmern sie sich nicht. Der Bauer zählt für sie heute schon im
Schweizerland nicht mehr mit." lVergl. „Schweizer Bauer", Nr, 84,)

Diese Aeußerung ist ein interessantes Beispiel dafür, wie ein
Mann über eine Sache urteilen kann, die er offenbar gar nicht kennt.
Ich will mich nicht bei der Behauptuug aufhalten, daß wir die Arbeiterschaft

durch soziale Besserstellung für das Christentum gewinnen
wollten. Unsere Leser wissen, daß sie nicht uusere wirklichen Beweggründe

trifft. Wir treten für soziale Gerechtigkeit ein um des
religiösen Gewissens willen, ohne Rücksicht darauf, ob damit jemand für


	Ein Buch über unsere Sache

