
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 7

Artikel: Das Gleichnis von den anvertrauten Talenten (Text : Matthäus 25, 14-
30)

Autor: Pfister, Benj.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133037

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


555

8
Z

VasSlelcdnls von Sen anvertrauten Talenten/)
Text: Matthäus 25, 14-3«.

M » »ie ein Mensch, der auf Reisen ging — der rief seine Knechte
H^^P imd übergab ihnen sein Benningen, und zwar gab er dem

einen fünf Talente, einem andern zwei, einem andern eins,
jedem nach seiner Fähigkeit, und so reiste er weg. Alsbald ging dcr,
der die sünf Talente empfangen hatte, hin und arbeitete mit ihnen
nnd verdiente andere fünf Talente. Ebenso gewann der mit den
zweien zwei andere. Der aber, der das eine empfangen hatte, ging
hin, machte eine Grube in die Erde und versteckte das Geld seines
Herrn. Nach langer Zeit aber kommt der Herr jener Knechte und
rechnet mit ihnen ab. Und der, der die fünf Talente empfangen hatte,
trat herzu, brachte andere fünf Talente herbei und sprach: Herr, fünf
Talente hast du mir übergeben; sieh', andre fünf Talente habe ich

gewonnen. Sein Herr fprach zu ihm: Gut, du wackrer und treuer
Knecht, über wenigem warst du treu; über viel will ich dich setzen:
Geh' ein zu deines Herrn Freude! Da trat auch der herzu mit den
zwei Talenten und sprach: Herr, zwei Talente hast du mir übergeben;
sieh', andre zwei Talente habe ich gewonnen. Sein Herr sprach zu
ihm: Gut, du wackrer und treuer Knecht, über wenigem warst du
treu, über viel will ich dich setzen: Geh' ein zu deines Herrn Freude!
Es trat aber auch der herzu, der das eine Talent empfangen hatte
und sprach: Herr, ich kannte dich, daß du ein harter Mann bist ; du
erntest, wo du nicht gesät hast und sammelst ein, wo du nicht ausgestreut

hast. Und weil ich mich fürchtete, habe ich dein Talent in der
Erde vergraben; fieh', hier hast du das Deine. Da antwortete sein

Herr und sprach zu ihm: Du schlechter und träger Knecht; wußtest du,
daß ich ernte, wo ich nicht gesät habe, und einsammle, wo ich nicht
ausgestreut habe? So hättest du doch mein Geld bei den Bankhaltern
anlegen sollen, und ich hätte bei meinem Kommen das Meine mit
Zinsen abgehoben. So nehmt denn das Talent von ihm und gebt es

*) Eine akademische Predigt.



— 274 —

dem, der die zehn Talente hat. Denn jedem, der da hat, dem soll
gegeben werden, ja er soll überreichlich bekommen; von dem aber, der
nicht hat, soll anch das genommen werden, was er hat. Und den

unbrauchbaren Knecht werft hinaus in die Finsternis draußen. Dort
wird es heißen Heulen und Zähneknirschen.

(Uebersetzung von Johannes Weiß in den „Schriften des neuen Testaments,
neu übersetzt und für die Gegenwart erklärt",)

Liebe Kommilitonen! Einen ungewohnten Weg der Textbehandlung

wollen wir heute miteinander gehen. Ich lade euch ein, mit mir
ein Gemälde anzuschauen, und zwar das berühmte Bild des Malers
Burnand, das unser Gleichnis von den anvertrauten Talenten
darstellt. Wer von uns kennt es nicht, dieses ernste, tiefsinnige Gemälde!
Vor ihm möchten wir nachdenkend stille stehen. Welche Probleme und
Wahrheiten müffen gerade nns aus diesem Kunstwerk entgegentreten?

I.

Soll ich das Bild beschreiben? Da sehen wir in weiter Säulenhalle,

von welcher der Blick über See und Berge schweift, den
ehrwürdigen Herrn des Hauses. Ihm gegenüber drei Männer, seine
Knechte. Zwei von ihnen, edle Gestalten, schauen mit offenem, ernstem
Blick ihrem Gebieter ins Auge. Jn ihrer Haltung ist feste Willenskraft

gepaart mit tiefer Demut. Ihre Häude tragen goldgefüllte
Beutel. Ruhig und getrost erwarten sie das Urteil ihres Herrn.
Sein Gut haben sie tätig treu verwaltet.

Aber siehe, hinter den beiden der dritte! Wie ganz anders, wie
so jämmerlich steht der da. Scheu und feige scheint er sich verbergen
zu wollen vor dem Angesicht des Gebieters. Schlaff, willensschwach
ist seine Gestalt, der Rücken gekrümmt, der Kopf gebeugt, Haar und
Bart struppig. Das einzig Starke was noch in ihm lebt, ist verhaltener

Trotz, verbissene Starrköpfigkeit.
Auf diefem Aermsten, Treulosen bleibt unser Auge

unwillkürlich haften. Ist nicht tiefes Mitleiden das erste,
übermächtige Gefühl, das beim Anblick des verwahrlosten Menschen uns
übermannt? Wir empfinden: Uns steht es nicht zu, den Stab zu
brechen über diesem verlorenen Sohne.

Und von dem Elenden auf dem Kunstgemälde geht nnser Sinnen
und Denken weiter zu all' den Mühseligen und Beladenen, zu all' den

Entgleisten und Gefallenen, zu all' den Zerrütteten und Schiffbrüchigen
der wirklichen Welt, der gegenwärtigen Zeit. Von unserer akademischen
Höhe schauen wir hinunter in die Niederungen des Lebens, in denen
Tausende seufzen und weinen, sündigen und verkommen. Es ist wahr,
diese Armen air Geist und Gut sind oft treulose Menschen, sie häufen
Schuld auf Schuld, böse Geister sind in ihnen entfesselt. Sollen sie

uns deshalb widerwärtig sein? Wagen wir, sie zu richten? Sind wir
denkende Menschen und begreifen nicht, welch' inniger Zusammenhang
bestehen muß zwischen äußerer Lebensstellung und innerer Lebens-



— 275 —

Haltung? Wieviel Willensenergie, wieviel Stetigkeit und Reinheit der
Gesinnung braucht es, aus einem dürftigen, gedrückten Dasein etwas
Rechtes zu machen? Wie ist es — menschlich gesprochen — verständlich,
wenn diejenigen, die nur ein Talent empfangen haben, die vom Glück
und von günstigen äußeren Umständen verlassen sind, mutlos werden
und sprechen: Was soll ich mit dem einen Talent, mein Leben ist so

schwer, ich bringe es doch zu nichts, ich vergrabe mein Weniges in
Trübsinn und Trotz.

Freunde! Mitleiden, mittragen, im tiefsten Sinne soziales
Verstehen, besitzen wir diese echt menschlichen und göttlichen Kräfte? Ist
nicht gerade der Akademiker in Gefahr, daß diese Kräfte in ihm
verkümmern? Nicht nur das mehr oder weniger sorgenfreie Studentenleben

erzieht ihn in dieser Hinficht zur Gedankenlosigkeit; sondern die

einseitig wissenschaftliche Beschäftigung an sich trennt uns von der
lebensvollen Wirklichkeit, macht uns selber einseitig, selbstsüchtig. Wir
suchen die Wahrheit. Aber wüßten wir nur, wie uusere begrifflichen,
philosophischen und theologischen Wahrheiten so oft eine Scheinwelt
find, die in unüberbrückbarer Ferne steht zur tatsächlichen Welt mit
ihren harten Problemen und tiefen Schmerzen. Wenn ich in meiner
Studierstube ein gelehrtes Buch lese, um theoretische Wahrheiten mich
bemühe, und dann hinaustrete in meine Gemeinde und die Sünder
und die Armen besuche, dann kommt oft blitzartig die Erkenntnis
über mich: Diese trübe Wirklichkeit schreit nach der Wahrheit des lebendigen

Gottes, und diese Wahrheit Gottes muß etwas ganz anderes
sein, als alle meine philosophischen Ansichten. Beseligende Kräfte,
ummälzende Mächte sollten hier eingreifen! Warum besitze ich sie

nicht? Ich bin ein Armer und meinen vermeintlichen Reichtum ziehe
ich so oft aus einem Scheinleben und Scheinwissen.

Nicht sozial wirken im großen Stil soll der Studierende. Ihm
muß es erste Pflicht sein, seine geistige uud sittliche Persönlichkeit
aufzubauen. Aber gerade zu diesem Aufbau ist das große,
ich möchte sagen „objektive" Mitleiden nötig, ohne das
unsere Individualität etwas Krüppelhaftes bleibt. Aus
der Wirklichkeit draußen, aus den Schmerzen, Sorgen und Sünden
der Umwelt müssen wir unser Geistesleben nähren, wenn es nicht in
dürrem Intellektualismus verkümmern soll, wenn wir nicht verarmen
wollen in blasiertem Subjektivismus, in eitlem Selbstkultus, der auf
dem religiösen Gebiet ebenso verkehrt und gefährlich ist wie anderswo.

Warum aber mit unserm Denken und Empfinden uns herniedcr-
neigen zu den Geächteten und Verwahrlosten? Diese Frage richtet
unsern Blick wiederum aus das Gemälde, das unserer Betrachtung
zum Texte dient. Seht, der treulose Knecht ist nicht allein da, sein
Herr steht vor ihm. Das ist sein Adel, daß er seinem Gebieter
gegenübersteht, daß er trotz seinem Elend zu ihm gehört. Alles was
Menschenantlitz trägt, trägt auch Gottes Bild in sich, diese Gewißheit
die in Jesus Christus uns aufleuchtet, ist allein befähigt, den Bruder-



— 276 —

sinn, die Liebe zu allem, „was unter uns ist," in uns zu wecken und

zu stärken.
Also was an uns liegt, nicht selbstsüchtige Gleichgültigkeit, nicht

hartes Urteil, sondern nur tiefes Mitleiden mit dem treulosen Knechte.
Wundert es uns aber nicht, wenn wir nun hören, wie der Gebieter
selber ein unerbittliches Urteil spricht über den Beklagenswerten: hinaus
mit dir in die Finsternis!

Schuld soll Schuld bleiben in allen Verhältnissen?
Will uns das nicht, gerade wenn unser Herz mitfühlend schlägt,
ungerecht, unmöglich erscheinen? Aber — wagen wir an dieser Tatsache

zu rütteln? Haben wir es je zustande gebracht, nach eigenem Fehlen
und Fallen den Gedanken an unsere persönliche Schuld zu verbannen?

Lehnt sich nicht unser Bestes, unser gottverwandtes Wesen in uns auf,
wenn wir in einer modernen Tragödie die Worte lesen: Es gibt keine

Sünden, es gibt nur Nerven, — oder wenn ein bekannter Antisemit
unserer Tage das Schuldbewußtsein der alttestamentlichen Frommen
aus physischen Zusammenhängen ableitet? Wollen wir angesichts des

ungetreuen, verwahrlosten Knechtes miteinander streiten über die

Willensfreiheit? Wir empfinden, wie wenig solch theoretisches Disputieren

dem ganzen Ernst, der tiefen Tragik der Wirklichkeit gerecht
würde. Nein, wir verlassen den von seinem Herrn Gerichteten im
Gefühl der eigenen Verschuldung und mit dem starken
Entschluß : ich will fühlen für dich und deine Brüder. Im übrigen schweigen
wir und überlassen alles Richten, alles Abwägen von Schuld oder Nicht-
Schuld dem Herrn, vor dessen Auge alle stehen.

II.

Von der Jammergestalt des treulosen Knechtes fällt
unser Auge auf die beiden Edelgestalten, die getreuen
Diener ihres Herrn. Von ihrem verwahrlosten Genossen heben
sie sich ab, wie frohes, reines Licht sich abhebt von dunklem Hintergrund.

Beim Anblick dieser Menschen ivird unser Herz stark und weit
von Sehnsucht. Wir empfinden: Diese beiden Treuen haben ihre
Bestimmung erfaßt, ihre Pflicht erkannt und getan; anfrecht, mit getrostem
Blick und doch so demutsvoll treten sie vor ihren Herrn, um von ihm
das Urteil zu empfangen. Diese schlichten, aber gerade in ihrer Schlichtheit

großen Persönlichkeiten beschämen uus. Und bei all' unserm
Wissensstolz und Forschungstrieb und akademischem Bürgerrecht müssen
wir daran zweifeln, ob wir mit unserm Denken und Handeln das
Lob verdienten: Du wackrer und treuer Knecht!

Woran liegt es aber, daß die nachdenkende Vertiefung in die
beiden Edelgestalten unseres Gemäldes uns beschämt und zugleich das
Sehnen in uns erweckt nach eben solcher Höhe und Größe? Seht,
diese Männer tragen ohne Zweifel Ueberzeugungen lind Kräfte in sich,
die gerade dem modernen Menschen zu entschwinden drohen: sie

wissen sich abhängig von ihrem Herrn, sie haben ihm gegenüber cin



— 277 —

lebhaftes Verantwortungsgefühl, für ihn zu arbeiten ist ihr Lebenszweck;

ihre Pflicht, nicht ihr Ich steht im Mittelpunkt ihres Trachtens
und Tuns; vom „sich selber ausleben" wissen sie nichts, aber volle
Freude ist es ihnen, in selbstloser Arbeit sich einzuleben in den Willen
ihres Herrn; sie wollen nicht selbst Herren und Götter heißen, ihr
Adel und ihre Ehre ist, Knechte, schlichte Diener zu sein; nicht die
Leistungen ihrer Person, sondern die Treue ihres Lebens gilt ihnen
als das Entscheidende.

Liebe Zuhörer, ihr merkt, daß ich hier altmodisch gewordene
Lebensideale — in den beiden treuen Knechten verkörpert — der
modernen Lebensauffassung entgegenstelle. Dort: Gebundenheit an
eine höhere Macht und infolge dessen Freiheit von sich selber und der
Vergötterung seines Ich, den ganzen Willen gerichtet auf Arbeit uud
Pflicht, die ein Gottesdienst sind; hier: die freischwebende, isolierte
Individualität, gekettet an fich selber, fich selbst auch beweihräuchernd,
die einzige Sorge, dieses Ich zu entfalten, es will nicht Knecht sein
und Diener, sondern Herr, souveräner Gebieter. — Wo liegt die

Wahrheit? Auf welcher Seite sind die höhern Lebenswerte? Welches
ist der rechte Weg, welches die Verirrung?

Ich glaube, wir Menschen von heute, wir Suchende der Gegenwart

müssen zurückkehren zu Grundüberzeugungcn und Grunderfahrungen

des früheren christlichen Lebensideals, wie sie aus unserm
Gleichnis, aus den Gestalten der treuen Knechte uns entgegentreten.
Gerade um unseren starken Persönlichkeitsdrang zn befriedigen, follten
wir wiederum den Anschluß suchen an Quellen, die in der Botschaft
Jesn, in der Welt des Evangeliums rauschen. Zur Entfaltung des
Besten in uns, zur wahren Schaffenskraft und Lebensfreude gelangen
wir erst dann, wenn wir von gewissen modernen Lügen, Selbsttäuschungen

und Jrrpfaden uns befreien und den Mnt haben, sogenannte
altmodische Standorte einzunehmen. Diese praktischen Entscheidungen,
die wir zu unserm wahren Lebensglücke treffen müssen, fasse ich auf
als eine dreifache Rückkehr: Vom Ich zurück zu Gott, vom
selbstischen Glücksverlangen zurück zum schlichten,
nüchternen Pflichtbewußtsein, vom Herrengefühl
zurück zur Demut und Treue des Knechtes und
Haushalters.

Also erstens: Vvm Ich zurück zu Gott. Wenn doch diese

Rückkehr in allen modernen Wahrheitssuchern sich vollzöge! Erst wenn
wir unser eigenes schwankendes Wesen und Leben in Zusammenhang
wiffen mit einem allwaltenden Gottesleben, erst wenn wir unser heimatloses

Ich aus seiner Vereinsamung loslösen und ihm eine Heimat geben
in der Welt des Vaters, erst dann erwacht in uns das rechte Freiheitsgefühl,

das sichere Bewußtsein persönlichen Lebens, das freudige Streben
nach dem Ideal, jene Gewißheit des Geborgenseins, die allein unserem
Streben Stetigkeit gibt. Wer war freier, wer lebte harmonischer —
trotz aller Tragik —, persönlicher, aus einheitlicherer Energie heraus,



— 278 —

als der Mann, der von sich sagen konnte: Meine Speise ist, daß ich

tue den Willen des, der mich gesandt hat und vollende sein Werk.
Und zum zweiten: Vom selbstischen Glücksverlangen zurück

zum nüchternen, schlichten Pflichtbewußtsein. Ist nicht das unser
Jammer, die sich stets rächende Selbsttäuschung unseres Lebens, daß
wir die Dafeinsfreude und den inneren Frieden zu erstreben suchen
durch die angenehme Gestaltung unseres äußeren Geschickes. Es ist
aber wie eine göttliche Ironie, daß alles bewußte, reflektierte Jagen
nach Glück das Ziel nie erreicht. Es ist ein untrügliches Gesetz in
der Welt Gottes, daß die wahre, kraftvolle Frende geknüpft ist an jene
Selbstlosigkeit, die nicht sich freuen, sondern nur die Pflicht erfüllen
will. Dieses Gesetz, das man nicht ungestraft umgeht, ist in wundervoller

Paradoxic ausgedrückt mit den Worten des Evangeliums: Wer
fein Leben gewinnen will, der wird es verlieren, und wer es
verliert —, der wird es finden. Also zurück vom bewußten und
gewollten Streben nach einem erquickenden Lebensinhalt, zurück zur
selbstlosen Arbeit.

Endlich zum dritten: Vom Herrengefühl zurück zur Demut uud
Treue des Knechtes und Haushalters. Diese Rückkehr zu größter
Schlichtheit in der Selbstbeurteilung fällt dem heutigen Menschen

wohl am schwersten. Wie, wir moderne Leute mit unserm gesteigerten
Jchbewußtsein, wir sollen unsern Frieden und unsere Kraft finden in
der Stellung von Knechten und Dienern? Aber fragen wir uns: ist
dieses Herrengefühl, das sv stolz und doch wieder so jämmerlich sich

ausnimmt, nicht nur eine eitle Selbsttäuschung, mit der wir unsere
wirkliche Schwäche und Zerfahrenheit zudecken möchten?

Versuchen wir es einmal mit der Lebensauffassung, die alle
Menschenarbeit als eiu demutsvolles Dienen und Haushalten mit
anvertrauten Gaben uud Aufgaben betrachtet! Versuchen wir in
Zukunft, nicht die glänzende Größe der Leistung, sondern das stille Leuchten
der Treue zum Maßstab unserer Arbeit und unseres Urteilens zu
machen! Und wir werden erfahren, daß gerade aus dieser unscheinbaren,

meinetwegen altmodischen Schlichtheit unseres Denkens,
Empfindens und Handelns die wahre Größe aufsteigt, die Befreiung des

Göttlichsten in uns aus eitler Selbstsucht und Selbstbespiegelung.
Fragt euch selber, Freunde, wer hat recht, wer hat die wahren Lebens-
quellen bloßgelegt? Nietzsche, wenn er sagt: „Wenn es Götter gäbe,
wie hielte ich es aus, kein Gott zu sein," oder Jesus mit seinem
Wort: „ich bin nicht gekommen, daß ich mir dienen laste, sondern daß
ich diene?"

Liebe Kommilitonen! Die Betrachtung des Gemäldes von den

anvertrauten Talenten hat uns angeregt, über tiefste, wichtigste und
durchaus praktische Fragen unseres Lebens und Werdens nachzudenken.
Wir schauten abwärts in die dunkle Wirklichkeit der Not uud Ver-



— 279 —

schuldung. Wir blickten aufwärts in die Gotteswelt, die über uns
ist, und vvn der wir nur mit dem größten inneren Schaden uns
loslösen. Wir schauten einwärts in die Jrrgedanken und Täuschungen
unseres trotzigen, stolzen Herzens. Und wir haben — ich hoffe doch

— bessere Wege, sicherere Standorte und Ueberzeugungen kennen

gelernt.
Und nun: vorwärts, aus der Stille der gottesdienstlichen

Stunde wieder ins tägliche Leben hinein. Unsere Losung sei:
Mittragend die Not und Schuld der Brüder, innerlich
gebunden an den lebendigen Gott, so wollen wir
arbeiten als treueH au shalteri m Dienste deshöchsten
Herrn! Amen. Benj. Pfister.

Der religiöse Sozialismus uns Sie

Wissenschaft.*)
Hochgeehrte Versammlung! Es ist Ihnen allen bekannt, welche

ungeheure Rolle die Wissenschaft im vergangenen Jahrhundert gespielt
hat. Aus der naturwissenschaftlichen Forschung ist, grob gesagt, die

Technik, aus dieser die Industrie, aus dieser der moderne Kapitalismus,

aus diesem das Proletariat und der Sozialismus hervorgegangen.

Wenn auch nicht die wesentliche, so ist doch die Wissenschaft
jedenfalls keine unwichtige Voraussetzung all dieser Erscheinungen, die
das gesellschaftliche Leben so gründlich umgestaltet haben. Dessen ist
sich die moderne Welt und insbesondere der Sozialismus stets bewußt
gewesen. Die Wertschätzung der Wissenschaft steht im Proletariat bis
hinab zum letzten klassenbewußten Arbeiter in höchster Blüte. Die
Wissenschaft ist geradezu die Religion des Kapitalismus geworden.
Er tritt auf mit dem Anspruch höchster Wistenschaftlichkeit und hat
eigene Wissenschaften aus sich entlassen und manchem Zweige der
Wissenschaft wesentliche Impulse verliehen. Wir können auch nicht
verkennen, welche ungeheure Zufuhr au Kraft und Zielbewußtheit dem

Proletariate durch die wissenschaftlichen Leistungen der Väter des

Sozialismus, insbesondere eines Kurl Marx, zuteil geworden ist.
Aber auch aus alleu anderen Gebieten des Lebens machte sich

ein Zug nach vermehrter Wissenschaftlichkeit geltend, nicht zuletzt innerhalb

der Religion, die sich ebenfalls vor dem Forum der moderneu
Wissenschaft rechtfertigen muß. Man will einen wissenschaftlichen
Glauben, wenn möglich eine wissenschaftliche Frömmigkeit haben.

Sind es nun diese Tendenzen, welche der religiöse Sozialismus
vor allem aufnimmt? Tritt er vor allem als eine neue wissenschaft-

*) Ansprache gehalten am Volksabend der religiös-sozialen Konferenz in Bern
am 4. Mai 1913,


	Das Gleichnis von den anvertrauten Talenten (Text : Matthäus 25, 14-30)

