
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 6

Artikel: Ketzer und Götzen

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 249 —

hülfe es der Menschheit, wenn sie die beste und richtigste Güterordnung
gewänne, verlöre aber dabei ihr höchstes Gut?

Kingsley hat einmal den kühnen Ausspruch getan: „Wenn die

Kirche Gottes nur für einen Tag lang das wäre, was sie sein sollte,
so würde vor Anbruch der Nacht die ganze Welt bekehrt sein." Diesen
Tag werden wir nicht mehr miterleben, wenigstens hier auf Erdeu,
aber an diesen Tag laßt uns glauben, für diesen Tag laßt uns arbeiten,
um diesen Tag laßt uns kämpfen und bitten, damit es allen Zweiflern
und Spöttern, allen Klugen und Halben zum Trotz und allen Menschen
und Völkern zum Heil einmal ganz Wahrheit werde:

Aus der Kirchen ehrwürdiger Nacht
Sind sie Alle an's Licht gebracht!

Karl von Greyerz,

hewer uns Sötten.

DRaß die Ketzer zum allerivichtigsten auf der Welt gehören, ist einsI der sichersten und erfreulichsten Ergebnisse der Kirchengeschichte.
Wie starr, wie offiziell, langweilig, ohne Spannung und Leben

wäre die Geschichte ohne das Ferment, das die Ketzer in die Welt
werfen. Ja, im Grunde genommen, sind alle großen Gestalten der
Kirchen- und Religionsgeschichte Ketzer gewesen; je größer sie waren,
desto mehr. Sie hatten den Mut, an Dingen zu zweifeln, die zu
ihrer Zeit allgemein anerkannt und geachtet wurden. Respektlos,
unverfroren setzten sie fich über vieles hinweg, was offiziell für Wahrheit,
Recht und gnten Ton galt. Sie verweigerten ihm Achtung und
Gehorsam, und suchten, um ihm Hingebung, Liebe und Treue zu erweisen,
einen würdigeren Gegenstand. Man schalt sie Revolutionäre, Empörer,
ballte die Faust gegen sie und schleppte sie vor Gericht mit dem Ruf:
„Umsturz, Umsturz." Oft kam allerdings der Umsturz, aber mit ihm
auch eine neue Welt.

Unsere Welt braucht die Ketzer. Nicht nur in ihren Kirchen,
sondern ganz allgemein. Hierüber seien einige Worte erlaubt, weil es
mir scheint, daß gerade die moderne Welt scharfe, rücksichtslose Ketzer
braucht. Ob unsere Zeit trotz aller Fehler und Irrtümer, trotz der
falschen Orientierung und der tiefen Dekadenz einmal als eine der
Zeiten beurteilt wird, die der Größe nicht entbehren, das hängt davon
ab, daß es in ihr viele radikale Ketzereien gebe. Auch wenn
Ketzergerichte die Folge sein sollten. Ja, gerade dann.

Es liegt sehr tief in der Psychologie des Menschen begründet,
daß Ketzer und alles, was mit den Ketzern zusammenhängt, zu
gewissen Zeiten etwas ganz Unentbehrliches werden. Die Sache verhält

fich so:



— 250 —

Der Mensch ist von Haus aus ein beschränktes und lahmes Wesen,
dem aber die mächtigste und heiligste Persönlichkeit gesagt hat: „Ich
bin dein Leben, durch meine Kraft wirst du groß und stark, durch
meine Augen siehst du weit, durch meinen Geist wirst dn ritterlich
und kühn." Und nun weiß es der Mensch, oder er sollte es wisfen.
Größe und Heldenmut gibt es für ihn, wenn er sich vor Gott klein
fühlt. So trotzig, so unverbesserlich respektlos tritt er nie allem Schein
und falschem Wesen gegenüber, als wenn er den ganzen Segen der
Demut vor der göttlichen Realität soeben erlebt hat. Da trotzt er
der ganzen Welt und hebt sie aus den Angeln. Dies alles weiß der
Mensch. Und dennoch weicht er von dem Wege ab, den ihm diese

große, klare Psychologie als die königliche Straße vorschreibt.
Warum? Aus dem gleichen Grunde, aus dem so mancher die

langweilige, geisttötende Wanderung durch einen eintönigen Talkessel
einem kühnen, wilden Gang in die Berge vorzieht. Weil Gott uns
den Weg der Höhe führt. Weil Gott alles verlangt, wenn er alles
gibt. Das, was er verlangt, ist ja unsäglich wenig gegen alles, ivas
er gibt, aber für den Menschen ist es doch alles. Und da kommt ein

ganzes Heer vvn Einwänden und Bedenken. Ob man nicht ein großes
Ziel außerhalb des kleinen Ich haben könnte, ohne sich so aufschwingen
zu müssen? Ob es wohl nötig sei, das ganze Elend des eigenen
Daseins so tragisch zu spüren, bevor die Erhebung und Läuterung
komme? Ob nicht statt des radikalen „Stirb und Werde," das Gott
verlangt, ein Werden ohne Sterben möglich wäre? Ob es nötig ist,
in die Beziehungen der Menschen zu einander den heroischen Zug zu
bringen, welcher der Art entspricht, wie Gott in der Welt wirkt. Ob
es nicht anch mit weniger Liebe, mit mehr Bequemlichkeit, mit weniger
Aufopferung getan wäre?

Da tritt mit einem Wort die ganze Unfähigkeit des Menschen,
groß zu schauen nnd groß zu wollen, in Konflikt mit Gottes Absichten.
Aber dabei verliert der Mensch das Bedürfnis nicht, etwas außerhalb
des eigenen Wesens zu haben, etivas, das ihm Halt, Stütze,
Beruhigung sei. Im Gegenteil, je mehr er darauf verzichtet, sein ganzes
Wesen an Gottes Wesen stark, groß, kühn, frei werden zu lassen, desto

mehr braucht er Stützen für seine Schwäche und Unfreiheit.
Das ist die Stunde der Götzen. Nun können sie auf den

Plan treten. Nun ist man reif für sie. Sie sind die Erlöser. Und
nun beginnt das Götzenregiment, das Regiment der falschen Mächte,
an die sich der Mensch klammert, weil es ihm vor der Erhabenheit
und Größe der Freiheit, zu der ihn Gott führen will, schwindelt. Der
Höhenweg ist dem Schwächling zu schwindlig, was bleibt anderes
übrig, als sich im Tal zu schleppen?

Daher die große Bedeutung, die man allen äußeren Ordnungen,
allen Gesetzen, Dogmen, Normen, allen starren, offiziellen, abgeschlossenen
sozialen, politischen, kirchlichen, gesellschaftlichen Gebilden zuschreibt. Man
klammert sich umso ängstlicher an sie, je jämmerlicher unsicher und haltlos



— 251 —

man ist. Sie geben ja gerade dem Menschen den Halt, nach dem stch sein,.

Schwachheit und Unselbständigkeit sehnt. So recht einen mechanischen

Halt, den Halt eines kleinen Rades zwischen großen Rädern, den Halt
eines kleinen Dinges unter größeren Dingen, die es erdrücken. Es ist
nicht der Halt der sreien, starken Seele, die von der großen Seele
Gottes zur Höhe gerissen wird; es ist der Halt der Sache, des Stoffes,
dem Sache und Stoff Stützen sind. Die Sache schleicht sich in das
Verhältnis zwischen Gott und Seele ein. Die Sache verdirbt den
reinen sozialen Stil, welcher der heroischen Liebe Gottes entsprechen
sollte. Er wird gebunden, mechanisch, die Seele spricht nicht mehr
unmittelbar zur Seele, alles wird unfrei, bureaukratifch, offiziell, steif
und leblos.

Die Geschichte der Welt ist die Geschichte der Verdrängung Gottes
durch die Götzen. Je nach den Zeiten und den Bedürfnissen der Zeiten
wechseln die Götzen ihre Gestalt. Und wie schlau wissen sie nicht nur
ihre Gestalt zu ändern, sondern sie so zu wählen, daß eine respektlose

Haltung gegen sie einer Entweihung gleichkommt. Sie treten oft in
der Hülle des Größten, Heiligsten, Unantastbarsten auf, was die Zeit
haben mag. Sie wissen den Menschen einzureden, daß ohne sie keine

Ordnung, keine Ruhe^ keine Sicherheit, kein Leben möglich wäre. Sie
jagen ihm eine furchtbare Angst vor einem Dasein ein, dem sie nicht
als Schutzpatrone dienen.

Die heutige Zeit ist so recht die Zeit der Götzen.
Wenn man einmal die Geschichte schreibt, die sich auf uuserer Erde
zwischen Gott und den Menschen abgespielt hat, wird sie als eine der

Zeiten verzeichnet werden müssen, in denen es den Götzen gelang,
ihrem Regiment eine so feste Stütze zu geben, wie vielleicht noch nie.
Ich weiß nicht, ob je so viel falsche, unechte Mächte eine so dämonische
Gewalt über den Menschen gehabt haben, wie heute. Man kann sich

wenigstens fragen, ob man je so entschieden dem, was Quelle, Kraft,
Seele des Lebens sein svllte, den Rücken gekehrt hat, um ungestört
im Schein statt im Wesen zu leben. Und dieses Scheindasein, das wir
führen, das sollen die Götzen rechtfertigen und vor Umsturz schützen.

Sie sollen uns über die ganze falsche Orientierung des Lebens
hinwegtäuschen, ste sollen uns beruhigen, wenn uns die bange Frage Plagt,
wie es denn mit dem Kurs stehe, den wir einschlagen.

Wir sehen es am deutlichsten an den Götzen, welche der Zeit
ihr besonderes Gepräge verleihen, und auf die sie am stolzesten ist.

Keine Zeit der Geschichte hat wohl so sehr auf ihre geistige Freiheit
gepocht und sich so laut gerühmt, frei, aufgeklärt zu sein. Aber bei

all der gewaltig befreienden Arbeit, die man verrichtet, hat man es

doch nicht zu einem großen, unmittelbaren Verhältnis zum Wesen des
Lebens gebracht. Es fehlt dem ganzen Dasein bei aller scheinbaren
Freiheit an Größe, an Wahrheit, an Tiefe. Mancher Aberglaube,
manche überlebte Ansicht ist gewichen, aber wieviel Aberglaube verbirgt
sich hinter der glänzenden Hülle, die man vornehm die moderne gei-



— 252 —

stige Freiheit nennt? Man hat mit alten Dogmen, Bekenntnissen,
Glaubenssätzen aufgeräumt, aber vielfach sind Götzen an ihre Stelle
getreten. Wir stehen vor dem, was wir das Wissen, das Tatsächliche,
das Gesetz in der Natnr wie in der Völkerwelt nennen, nicht viel
anders als der Neger vor seinem Fetisch. Als ob das Wissen an die
Quellen des Lebens reichte, und als ob die bloße Tatsache Gegenstand
des Kultus sein sollte. Wie schlimm haben hier die Götzen gehaust.
Wie haben sie ans dem Leben etwas Abstraktes, Schematisches,
Paragraphenmäßiges gemacht. Wie haben sie das Leben, dessen Wesen
gerade darin besteht, sich stets selber zu überbieten, und den Keim zu
stets neuen Explosionen in sich zu tragen, zu etwas Fertigem,
Abgeschlossenem, kleinlich Philiströsem gemacht. Die so spannende, nie
abgeschlossene Tragödie, die stch auf unserer Erde zwischen Gott und den

Menschen abspielt, wird zu einem Schema, zu einem langweiligen
nüchternen Etwas, das sich in die Rubriken der Wissenschaft, des
Intellektualismus, oft auch der Theologie zu sügen hat. Und nun steht
man anbetend da vor dieser jämmerlichen Verkümmerung und
Entwertung. Der Götze, der schematiche, fertige Begriff vom Leben, tritt
an die Stelle des wahren Lebens, des mächtigen Stroms, der von
Gott kommt und wieder zu Gott hinaufstrebt.. Das Gesetz schafft die

Freiheit der Kinder Gottes beiseite. Das ist das Resultat, das ist der
jämmerliche Ausschnitt des Lebens, vor dem man nun anbetend steht,
das ist die Realität, vor der man in Ehrfurcht erstirbt.

Tief greifen das Götzenregiment und die Götzenverehrung ein.
Sie lähmen alles, hemmen alles, was frei, groß, intensiv leben möchte.
Sie verhindern den lebendigen Kontakt mit der göttlichen, stets
schaffenden Energie. Sie lähmen die Impulse, welche diese Energie dem

ganzen Leben geben sollte.
Wir sehen es am deutlichsten an der Art, wie uns die Götzen

verhindern, den Geist unserer Zeit zu verstehen und ihm entsprechend

zu leben. Sie machen es uns unmöglich, in wahrhaft läuternder,
erhebender Art die ganze Größe unserer Zeit zu spüren und uns von
ihr tragen, hinreißen zu lassen.

„Die Größe der Zeit," ein seltsames Wort nach dem soeben
Gesagten. Ja, wir leben in einer großen Zeit, d. h. in einer Zeit, die

gewaltige Aufgaben zu lösen Hut. Und groß wird unsere Zeit, wenn
sie den Mut hat, sich felber in ihrer ganzen Zerrissenheit und Not zu
erfassen. Groß sein heißt hente: den Notschrei aus der Tiefe einer

ganzen leidenden Welt vernehmen, heißt: mit herben Schmerzen
erkennen, daß die Zeit nach Größe dürstet, aber kleinlich, schwach orientiert

ist. Zur Größe braucht es heute die Folterbank des Zweifels, die

qualvolle Erkenntnis, daß die Zeit, vor die höchsten Probleme gestellt,
einstweilen jämmerlich versagt.

Erst aus einer starken Gärung von Zweifeln, Verzagtheit, ja
Verzweiflung wird der Geist erstehen, welcher die Zukunft zu beseelen
und zu leiten vermag. Wir müssen noch viel mehr gebrochen, ver-



— 253 —

nichtet werden, wenn wir wieder aufleben sollen, noch ganz anders,
als bisher, müssen wir mit einer ganzen Welt sterben, wenn wir uns
am Bau einer neuen Welt beteiligen sollen. Noch ganz anders müssen
wir am Bestehenden, an unseren äußeren Ordnungen, Gesetzen,
Zuständen, Verhältnissen verzweifeln, an ihnen irre werden. Dann erst
werden wir Träger des neuen Lebens, das aus den heutigen Wirren
und Krisen nach Gestaltung ringt, dann können wir vielleicht helfen,
ihm Gestalt zu verleihen. Es mnß heute an der Vollkommenheit, an
der absoluten Wahrheit der bisherigen Formen des religiösen Lebens
verzweifelt werden, wenn in der Zukunft die Religion die Seele des
Lebens fein soll, und vom Zentrum des Lebens ans alles beleben,
erwärmen und umgestalten foll. Es muß an der Größe und
Vollkommenheit unserer staatlichen, sozialen, gesellschaftlichen Verhältniste
verzweifelt werden; ihre ganze starre, oft so brutale, unpersönliche
Macht mnß als unerträgliche Fessel empfunden werden, wenn sich in
Zukunft ein großes, tiefes Gesamtleben bilden soll, das in wirklich
großer Weise Liebe und Gerechtigkeit verkörpert. Und wie stark sollte
man sich gegen die ganze Ordnung auflehnen, die so unzertrennlich mit
der schmutzigsten und gemeinsten Macht verbunden ist. mit dem Geld!

Aber darüber lassen wir uns durch unsere Götzen
hinwegtäuschen. Da fühlen sie sich bedroht, da bieten sie das
Aenßerste auf. Gerade hier treten sie darum in der glänzendsten Hülle
auf, um zu blenden, zu täuschen. Daß die moderne Kultur keine

wahre Freiheit, kein wahres, tiefes persönliches und gemeinsames Leben
ermöglicht, darüber sollen uns die glänzenden Feste dessen, was man
heute Freiheit und Persönlichkeit, Solidarität nennt, täuschen. Die
Ehrfurcht vor dem Fetisch, den wir heute den Fortschritt nennen, soll
uns so übermannen, daß der ganze Tiefstand vergessen wird, der nach
einer radikalen Wiederaufnahme der großen Lebensprobleme schreit,
nicht nach einer ruhigen, gemütlichen Weiterbildung dessen, was schon
erreicht ist.

Das Bestehende wird vergöttert Gibt es ein besseres Mittel,
die Sorgen zn verscheuchen nnd die bange Frage zu ersticken, ob wir
nicht mit jämmerlichen Ansätzen, versagenden Formen vor Konflikten
und Problemen stehen, die nur auf ganz neuem Boden mit ganz
frischen Impulsen gelöst werden können?

Je mehr stch die Götzen bedroht fühlen, desto roher oder schlauer
treten ste auf. Der Kultus des Geldes wird aufs höchste gesteigert,
damit man nicht auch nur an die Möglichkeit denke, das Leben auf einen
andern Grund zu stellen. Der Staat mit seinem brutalen Machtapparat
wird vergöttert, damit man nicht frage, ob alle Kräfte, die er
aufsaugt, einen ganz unerhörten Aufschwung zur Folge hätten, wenn
man ste anderswo verwertete. Der Kaiserkult, dem in den heroischen
Verfolgungszeiten fo viele Christen zum Opfer fielen, hat kein
unpassendes Gegenstück in der modernen Vergötterung der Gewalt, der
brüten Machtpolitik im sozialen und politischen Leben.



— 254 —

Die Weltgeschichte ist die Geschichte der Verdrängung Gottes und
der unmittelbaren von ihm ausgehenden, umgestaltenden Kräfte durch
die Götzen; sie ist ein Kampf um die Weltherrschaft zwischen Gott und
den Götzen. Jn ihren großen Krisen steigert sich der Kampf zu einer
gewaltigen, hinreißenden Tragödie. Sind wir auf ewig dem
Götzenregiment verfallen, soll Gott nicht wieder herrschen?

Das ist nun die Stunde der Ketzer. Wer da Sehnsucht
nach der lebendigen Macht hat, die allein unserem Leben Kraft und
Größe verleihen kann, der wird für seine Zeit, für die kalten,
tyrannischen Götzen zum Ketzer.

Da braucht Gott die Ketzer. Man wolle den Ausdruck nicht
kleinlich mißverstehen und mißdeuten. Ich weiß sehr wohl, daß Gott
uns nicht braucht, daß Gott seine Zwecke nicht mit Hilfe der Menschen,
sondern oft trotz ihnen, trotz ihrer Gegnerschaft, oft noch mehr trotz
ihrer ungeschickten Mithilfe verwirklicht. Ich weiß sehr wohl: Je ernster
und bedeutungsvoller die Stunde ist, desto mehr muß alles menschliche

zurücktreten, und Gott allein machtvoll zur Seele reden. Zur
Seele des einzelnen oder zur Seele einer ganzen Zeit. Aber weil uns
nun Gott trotzdem zur Mitarbeit aufruft und uns würdigt, an dem

Kampf teilzunehmen, den er gegen alles falsche, unechte Wesen führt,
— nur darum behaupte ich, Gott brauche die Ketzer. Gerade wenn
sie ihre Ketzerrollen ernst und weit auffassen, werden sie am
allerwenigsten geneigt sein, das, was sie tun, für wichtiger zu halten, als
es ist, und am allerwenigsten auf dem Gebiet pfuschen, das Gott sich

allein vorbehält. Sie wollen ja nicht Gott wieder auf den Thron
verhelfen, sie wollen nicht einen neuen Gott aufstellen, eine neue
Religion predigen. Sie wollen nur ein wenig aufräumen, damit Gott
wieder unmittelbar reden könne. Sie sind nicht selber die Strahlen
des göttlichen Lichtes, sie fegen nur ein bischen Wolken und Nebel

weg, damit die Erde sich an Gottes Sonne erwärmen und beleben
könne.

Jn diesem Sinne braucht unsere Zeit mehr als irgend eine Zeit
der Geschichte echte, entschlossene Ketzer. Nicht Ketzer, denen die Ketzerei
nur ein ästhetischer Zeitvertreib, ein vornehmer Skeptizismus ist.
Radikale, echte Ketzer, sage ich, das heißt solche, denen in Stnrm und Not,
in Qual und Leiden der Glaube an die Götzen der Zeit vernichtet
worden ist, und die nun den Mächten, welche die Zeit anbetet, total
ungläubig gegenüberstehen.

Ihre Psychologie ist etwas ganz Eigentümliches. Wir müssen
kurz darauf eingehen, um sie gegen Mißdeutungen zn schützen und
namentlich, um auf die Charaktereigenschaften hinzuweisen, die den

echten Ketzer ausmachen.
Wenn irgendwo, fo foll es bei den Ketzern keine Dilettanten

geben. Bloße Nachahmung ist hier Gift, Tod. Nur was absolut
echt, mit zwingender Notwendigkeit aus dem Innersten hervorgeht,
das, was allem Schein den Krieg erklärt, ift hier heimatberechtigt.



— 255 —

Die Seele der Ketzer ist Leiden, Verzweiflung. So wird sie gestahlt,
hart gemacht. Sie kennt das schwerste Leiden; das Leiden der absoluten

Desorientierung. Sie kennt das namenlose Elend gänzlicher
Haltlosigkeit. Sie kennt die Verzweiflung, denn sie mußte sie
überwinden. Um diesen Preis ging sie nicht verloren nnd fand sich wieder.
Ketzer, die diesen Namen verdienen, werden es nicht aus geistreichem,
frivolem Skeptizismus, aus der Lust am Wegnehmen, am Zersetzen, aus
der Freude am Bespötteln dessen, was andere anbeten. Ketzer wird man
aus einer unbändigen Sehnsucht nach etwas ganz Großem, Hinreißendem,

das das Leben groß, wahr, stark, felber hinreißend macht.
Ketzer wird man dem Bestehenden gegenüber, wenn das Bestehende
diese Sehnsucht nicht befriedigen kann.

Die Ketzer haben wohl an die Zeit und ihre angebliche Größe
geglaubt. Vielleicht noch mehr als die, welche fich jetzt noch daran
klammern, glaubten sie. bei den Götzen der Zeit Halt, Zuflucht. Trost,
Ruhe zu finden. Noch mehr als die jetzigen Götzenanbeter haben sie

an die Götzen geglaubt. Die Ordnungen und Gesetze der Zeit waren
ihnen heilig, unantastbar. Sie ließen sich von ihrem glänzenden Schein
betören, sie ließen sich durch ihre Schlagworte und Phrasen täuschen.

Da kam der große Riß. Es enthüllte sich die ganze Jämmerlichkeit

der Mächte, die sie anbeteten. Der Halt ging ihnen verloren.
Alles schien kompromittiert. Aber eins blieb. Die Sehnsucht nach
Halt, Ziel, Größe. Wahrheit. Wie der Bergsteiger schwebten sie an
einem steilen Felsen zwischen Himmel und Erde. Das morsche Gestein
zerbröckelte unter ihrer Hand, wie sie sich zum Steigen eine Stütze
suchte. So suchen sie nach starkem, festem Gestein, um weiter zu
steigen.

So ist der große Riß, die Erschütterung, die Seele ihres ganzen
Wirkens. Sie, die gründlich Enttäuschten, glauben nicht mehr. Nie
mehr werden sie die Götzen anbeten. Zu viel von ihrem Herzblut
haben sie in ihrem Dienst und bei der Empörnng gegen ihre Herrschaft
vergossen. Sie sind frei, losgelöst, sie sind ohne Rücksichten und
Bedenken. Frei ist der Weg. Und daß sie diesen Weg betreten, dafür
sorgt die große Sehnsucht in ihrem Herzen. Sie sind nicht die
Enttäuschten, die enttäuscht bleiben. So werden sie der Zeit ein Ferment
znr Beunruhigung. Sie machen unsicher, vielleicht haltlos, aber damit
man wieder einen sichern Halt bekomme, damit das Herz bei dem
ruhe, das allein Ruhe geben kann.

Solche Ketzer räumen auf. Sie müssen auf ihre ganze Umgebung,

auf die ganze Zeit aufrüttelnd wirken. Sie können den Glanben
an die Götzen unterwühlen. Sie machen die Zeit wieder unsicher.
Sie werfen wieder das Ferment des Zweifels, der Haltlosigkeit in die

Zeit. Sie zerbrechen die Stützen der Einzelnen und der Gesellschaft,
sie stürzen die Götzen. Und da steht die Seele, ihrer Stützen beraubt,
so armselig, so klein da, daß eine unbändige Sehnsucht nach einem wahren
Halt erwacht. Sie sind die wahren, echten Realisten. Sie reißen alle



— 256 —

glänzenden Hüllen weg, sie zertrümmern die Illusionen, unerbittlich
ziehen sie zu Feld gegen alles Scheinwesen. Sie ruhen nicht, bis die

Zeit sich in ihrer ganzen jämmerlichen Armseligkeit, in ihrem Elend
erfaßt und vor ihrem eigenen Bild erschrickt. Was sie durchgemacht,
das soll die Zeit auch durchmachen. Sie soll sich, wenn sie einmal
den Glauben an ihre Götzen verloren hat, so elend, so hilflos
vorkommen, daß nur die höchste Hilfe retten kann. Das Gefühl der
Leere soll so unerträglich werden, daß die ganze Seele der Zeit von
der Ahnung durchzuckt wird, was der wahre Inhalt der Seele sein soll.

Das ist die Arbeit der Ketzer. Eine Vorbereitungsarbeit. Eine
schwere, undankbare Arbeit. Eine Arbeit, die aber, wie nun einmal
unsere Welt ist, geleistet werden muß. Sie erlaubt es dem Menschen,
vorbereitend, säubernd, aufräumend, das Werk dessen vorzubereiten,
der im entscheidenden Augenblick dann selber zu reden, selber zu handeln

weiß. Je größer die Not, je schwerer die Krise, desto unmittelbarer

muß Gott reden. Wie, ist seine Sache, ihm müssen wir es
überlassen. Aber wir können dazu beitragen, daß die Not als so

furchtbar groß, unerträglich empfunden wird, daß man sich nach ihm
sehnt und seiner Stimme begierig lauscht. Wir können allerhand
falsche Mächte und Stützen stürzen. Wir tun damit nichts, was unsere
Kompetenz übersteigt. Was Menschen aufgerichtet, können Menschen
stürzen. Ketzer werden mit Götzenanbetern fertig.

Darum braucht es noch aufopfernde, bescheidene Ketzerarbeit.
Noch freier muß die königliche Straße werden, damit Gott sie betreten
könne. Er könnte sie freilich selber reinfegen. Seine Stürme sind
dazu stark und wild genug. Wollen wir ihm aber das verweigern,
was wir in seinem Dienste leisten können? I. Matthieu.

5oeren Kierkegaard. *

(Led. 5. Msi isiz.)

von uns haben den Dänen Soereil Kierkegaard stets für
einen der größten religiösen Geister der Menschheit gehalten.
Es ist uns lange ein inniger Wunsch gewesen, daß er eines

Tages allgemein als solcher erkannt werde, nicht etwa darum, daß
er seine Stelle in der Kirchengeschichte und Philofophiegeschichte
bekäme und die Studenten Einiges mehr für das Examen zu lernen

*) Vom Lebensgang Kierkegaards, der äußerlich ganz einfach verlief, sei
folgendes mitgeteilt: Kierkegaard war der Sohn eines reichen und frommen
Kaufmanns. Er hat, einen Studienaufenthalt in Berlin abgerechnet, sein ganzes Leben
in Kopenhagen, seiner Vaterstadt, verbracht. Er hat Theologie studiert, ist aber nie
dazu gekommen, ein Pfarramt zu übernehmen, sondern hat als freier Schriftsteller
gelebt, wofür ihm ein bescheidenes Vermögen die Freiheit gab. Am 11. November
1855 ist er gestorben.


	Ketzer und Götzen

