
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 6

Artikel: Der religiöse Sozialismus und die Kirche

Autor: Greyerz, Karl von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133034

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 243 —

auch Satan „in einen Engel des Lichts verwandeln", kann auch das
böse, ungerechte Geld entgegen dem in ihm wohnenden Trieb und
Willen Gutes schaffen. Zwar nicht durch sogen. „Wohltaten": denn
sie sind doch nur eine dem Geber unfühlbare Abschlagszahlung, damit
er um so beruhigter seinem Genuß frönen kann.

Aber wenn dn all dein Geld nicht als dein Eigentum betrachtest,
das du zu deinem Genuß verwenden könntest, sondern als dir nur
anvertraut, damit du mit ihm das durch seinen Erwerb gestiftete
Elend lindern, die seinetwegen geflossenen Tränen trocknen — kurz
die Schuld, die an ihm klebt und an der du durch dein Geld teilhast,
mindern könntest, dann würde das Geld aus einem Gift zum Segen
von Menschen werden. Es würde dann nicht mehr benutzt werden,
um undurchdringliche Mauern zwischen den Menschen zu bauen,
sondern um Brücken zu schlagen und Ausgleiche zu schaffen. Es würden
von ihm — und sind einzelne Menschen nicht schon dabei, wenn auch
erst ganz im Anfang? — Einrichtungen getroffen werden wie freie
Erholungsstätten für Kranke, freie Hochschulen für jeden begabten
und geweckten Jungen, gesunde Wohnungen für jeden Arbeiter:
Einrichtungen, die nichts von „Wohltätigkeit" an sich haben dürfen,
sondern mit der großen Selbstverständlichkeit der Liebe hingestellt werden
müssen als Eigentum des ganzen Volkes, der Menschheit. Einrichtungen,

die unser ganz auf den Geldbesitz gestelltes Leben überwinden
helfen, weil ste eben jedem offen stehen und nicht nach Geld oder
irgend einem andern Privilegium fragen. So hülfe das Geld sich

selbst überflüssig machen. Freilich im letzten Grunde tut es nicht das
Geld, sondern Menschen, die dahinterstehen: Menschen voll Liebe und
Gerechtigkeitssinn, Menschen voll Gott! G. Eberlein, Stettin.

»er religiöse Sozialismus uns Sie Mrcde.*)

erte Versammlung! Auf seinem Ofterspaziergang läßt Goethe
den Doktor Faust beim Blick auf das bunte Gewimmel der
vielen Spaziergänger die bekannten Worte aussprechen:

Aus der Kirchen ehrwürdiger Nacht
Sind sie Alle an's Licht gebracht.

In diesen wenigen Worten ist kurz und schön angedeutet, was
ich als das Wesentliche an der Kirche, am religiösen Sozialismus und
ait ihrem gegenseitigen Verhältnis empfinde.

Die Kirche ist mir, und mich dünkt, sie sollte es jedem ernsthaften
Menschen sein, etwas „Ehrwürdiges".

Ansprache am Volksabend in Bern, Sonntag den 4. Mai 1913.



— 244 —

Ehrwürdig ist ste schon um ihres Alters willen. Es will doch
etwas bedeuten, wenn eine von Menschen gestiftete, geleitete und
unterhaltene Institution mehr als fünfzig Menschenalter hindurch am Leben
bleibt. Was ist nicht alles an dieser Kirche vorübergezogen: das heidnische
Altertum mit der versinkenden Pracht seiner Tempel und Theater, mit
dem verhallenden Jubel seiner Paläste und Triumphzüge; das Mittelalter

mit seinen umstürmten Burgen und ummauerten Städtchen, seinen
Znnft- und Trinkstuben, seinen Minnesängern und Bürgerkriegen; die

Neuzeit mit ihren Forschern. Entdeckern, Gelehrten, ihren Drähten,
Schienen, Fabriken, ihren Riesenstädten und ihrem Riesenverkehr. Und
was ist nicht alles durch sie hindurch-, in sie hineingeströmt: jüdisches
Hoffen, griechisches Denken, römisches Recht, germanisches Fühlen,
magisches, mönchisches, mystisches, scholastisches Wesen, Luthers kindlichtrotzige

Genialität, Calvins organisatorische Energie, Zwinglis patriotischer

Humanismus, weltflüchtiger und warmherziger Pietismus,
weltoffener und verständiger Rationalismus, massive Buchstabengläubigkeit

und ernsthafte Wifsenschaftlichkeit, Schleiermachers universale und
Wicherns seelsvrgerliche Art, staatskirchlicher und freikirchlicher Geist.
Und was ist nicht alles über die Kirche hinweggeflutet: die Zerstörung
Jerusalems, die römischen Christenverfolgungen, die Völkerwanderung,
der Ansturm des Islam, die Kreuzzüge, all' die päpstlichen Fehden,
die Reformation und Gegenreformation, die Aufklärung, die Revolution,
die Emanzipation des politischen, wirtschaftlichen und wissenschaftlichen
Lebens von der kirchlichen Leitung, die Entkirchlichung der „Gebildeten"
und des Fabrikarbeiterstandes — eine Sturzwelle nach der andern,
über die andere, und doch, so oft die Fluten sich verlaufen hatten, die

Kirche war, der Arche Noäh gleich, immer wieder da. „Und Noah blieb
übrig und alles, was mit ihm im Kasten war."

Ehrwürdig ist die Kirche aber auch um ihres Inhalts, ihres
Berufs, ihres Dienstes willen. Was verkündigt, was will die Kirche?
Was hat sie zu allen Zeiten in ihren besten Vertretern verkündigt und
mit ihrem Dasein gewollt? Etwas unbedingt Großes, das Größte,
was dem Menschengeschlecht je verkündigt worden ist und, wir fügen
bei, je verkündigt werden kann. Nichts Geringeres, als daß jedem
Menschen, auch dem ärmsten und verirrtesten, unter bestimmten
Bedingungen der Zutritt zum Höchsten und Heiligsten, zur Gemeinschaft
mit Gott, geöffnet, und der Gottheit nicht nur an der Menschheit als
Ganzem, sondern an jedem Menschen als Einzelnem etwas gelegen sei.
Und zwar nichts Geringeres, als ihn in ihre Willens- und
Liebesgemeinschaft zu ziehen und ihm so zu einem Sünde, Welt und Tod
überlegenen Charakter zu verhelfen. Durch die Verkündigung dieser
ernsten Frohbotschaft hat die Kirche unzählbaren Menschen im tiefsten
Sinne des Wortes geholfen und gedient.

Und ehrwürdig ist auch die Form, in der die Kirche diese Botschaft
an die Menschen heranbringt. Oder wer, der nur einige Herzensund

Geistesbildung hat, kann z. B. eines ihrer vielen Münster betreten,



— 24d —

ohne etwas von der Vornehmheit zu spüren, mit der die Kirche schon nur
durch die majestätische Ruhe und Erhabenheit eines solchen Baues und
Raumes zu den Menschen redet und sie für das feierlich frohe
Geheimnis, in das sie sie einweihen will, empfänglich macht? Und wenn
nun 'die Orgel zu brausen anhebt, das Xvris slsisou oder das
^lu^uitrout erschallt, die tausendköpftge Menge auf die Knie sinkt
und das ewigdenkwürdige Drama von der gefallenen und erlösten
Menschheit an ihren Augen und Ohren, ihren Gemütern und Gewissen
vorüberzieht und schließlich in ein dankerfülltes Hallelujah ausklingt —
wahrlich, man müßte schon ein ordentlich bornierter oder blasierter
Mensch sein, wenn man nicht zugeben wollte, daß die Kirche schon

nur durch ihre Gotteshäuser und Gottesdienste in Millionen von
Menschengemütern ernste, erhabene Gefühle weckt und den Ehrfurchtsund

Verantwortlichkeitssinn gegenüber dem Leben als Ganzem und
im Einzelnen lebendig erhält. Und auch unser ja allerdings sehr
nüchterner reformierter Gottesdienst, auch er hat einen ehrwürdigen
Charakter, um fo ehrwürdiger als er aus sehr ernsten Gründen auf
diese vielen sinnlichen Reiz- und Stimmungsmittel verzichtet und sich

um das Wort konzentriert und fo ganz anders Ernst damit macht,
daß der Gott des Evangelinms, eben weil er mehr als bloß Natur,
Geist, heiliger Geist ist, sich dem zu ihm erschaffenen Menschengeist
nicht in unklaren Gefühlswallungen, sondern im klaren Wort, in tiefen
Gedanken erschließt. An solchen klaren, tiefen Gedanken, an die keine
menschliche Wissenschaft anch nur vvn ferne heranreicht, ist die Kirche
reicher, als irgend eine andere menschliche Gesellschaft. Man höre nur
dem einmal aufmerksam zu und denke dem andächtig nach, was z. B.
bei jeder Kindstaufe, jeder Konfirmation, jeder Trauung, jeder
Abendmahlsfeier, jeder Bestattung, in jeder Sonntagspredigt und jedem
Kirchengebet zu Stadt und Land durch den Mund der Kirche
gesprochen und erbeten wird.

Und doch, werte Versammlung, so ehrwürdig die Kirche ihrem
Alter, ihrem Inhalt, ihrer Form nach ift, warum fühlen sich denn
so viele und darunter auch sehr tüchtige und ernste Leute nicht wohl
in ihr, nicht einig mit ihr? Warum strebt und drängt alles aus ihr
hinaus, von ihr weg, an ihr vorbei? Warum ist es so, wie Naumann einmal
sagt: „Man braucht nur das Wort Kirche auszusprechen, um eine
Art Mißbehagen hervorzurufen", oder, wie Fritz Mauthner schreibt:
„Wir sind so kirchenfremd geworden, daß wir fast nicht mehr

kirchenfeindlich find." Wie ist diefe Teilnahmlosigkeit, diese Abneigung, ja
Erbitterung etwas so Ehrwürdigem gegenüber, wie es doch die Kirche
ist, zu erklären?

Die. Antwort hierauf fcheint sehr schwierig und doch, sie ist im
Grunde fehr einfach. Eben gerade diese ihre Ehrwürdigkeit ist der
Kirche zur Versuchung, zur Sünde geworden. Eben gerade dadurch,
daß sie eine so ehrwürdige Größe geworden ist und sich so feierliche
Gebäude, Gewänder, Gesänge, Gebete, Gebräuche, Gebärden ange-



— 246 —

wohnt hat, hat sie sich ihrem göttlichen Zweck und Ziel entfremdet.
Gewiß, auch das Evangelium, desfcn Verkündigerin und Dienerin die
Kirche sein will uud sein soll, ist und will etwas Feierliches: Die
Schöpfung Gottes auf Erden ihrem Ziele, ihrer Vollendung entgegen-
führen und allen Menschen dazn verhelfen, ihres Menschseins im
höchsten und feierlichsten Sinne froh zu werden. Aber das Evangelium
rechnet nun auf Menschen, die von diesem Himmelreich nicht nur reden,
die diese Erlösung und Seligkeit nicht nur symbolisch, musikalisch, kultisch
darstellen, über dieses Himmelreich, das kommen soll, nicht nur Unterricht
erteilen, darum bitten und darnach sich sehnen, sondern die es mit aller
Kraft nun auch herbeischaffen helfen, indem ste furchtlos die Mächte,
die ihm den Weg versperren, angreifen und bis in die letzten, äußersten
Verhältniste hinaus Ernst machen mit dem Grundgesetz des Himmelreichs:

Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst.

Mit dieser ihrer vornehmsten Aufgabe, die Menschheit in eine
Liebesgemeinschaft umzuschaffen, hat die Kirche es immer wieder zu
leicht genommen, ist ste nie über Ansätze und Anläufe hinausgekommen.
Sie hat sich immer wieder daran genügen lassen, die Gläubigen durch
dieses Leben feierlich hindurch zu trösten und Einzelnen ihr Leben
etwas zu erleichtern. Dabei hat sie sich zwar immer etwas geschämt
und sich zu allen Zeiten im Stillen eingestanden, wie ganz anders
eigentlich die Welt aussehen sollte, wenn Aber sie hat nicht
deutlich uud gründlich genug gefordert und mitgearbeitet, daß es
anders werde. Ja, statt mit ihrem Glauben die ungläubige Welt mit
sich fortzureißen und mit ihrer Liebe die liebeskalte Welt zu
durchwärmen, hat sie mehr als ein Mal das Vormachen und das
Warmmachen den sogenannten Ungläubigen überlassen. Ihr Gott ist so oft
der Gott der Scholastiker gewesen, jenes mit allen möglichen Prädikaten

und Attributen ausstaffierte höchste Begriffsivefeu, aber nicht der
Gott des Evangeliums, der Gott Jesu Christi, dieser charaktervolle,
liebesreiche, grundgütige Gott, der sich nicht damit begnügt, zu sein
und sich verehren zu lassen, sondern der etwas tut und etwas will
und der auch von uns Wille und Tat verlangt, und zwar ist sein
Wille und Werk, zu dem er uns berufen hat, nichts Geringeres, als
daß allen Menfchen geholfen werde, leiblich und seelisch, irdisch und civig.

Wir bestreiten natürlich nicht, daß es zu alleu Zeiten in der
Kirche treue, glaubens- und liebesstarke Diener und Glieder gegeben
hat, aber die Kirche im großen und ganzen und ganz besonders in
ihren leitenden, obersten Organen hat viel zu fehr die Klugheit, die

Vorsicht, die Mäßigung, die Rücksicht auf dies und auf das, also lauter
echt weltliche Tugenden, zu ihren Kardinaltugenden werden lassen und
darüber die charakteristisch evangelische Haltung und Gesinnung, die

wahrhaft schöpferischen Kräfte, den viel wagenden Glanben und die
brennende Liebe eingebüßt. So ist es gekommen, daß sie von vielen
nicht viel anders eingeschätzt wird, als von jenem Bauer im Kantvn
Neuenburg, der die Kirche mit einer Feuerspritze verglich, einem Möbel,



— 247 —

das man möglichst nicht zu gebrauchen wünsche, eines Tages aber doch
brauchen müsse, ist es verständlich, wie ein stadtzürcherischer Kirchenpfleger

bekennen mußte, durch seinen Eintritt in die Kirchenpflege mit
ihrem so äußerlichen Betrieb habe er an seinem persönlichen Christenleben

eher Schaden gelitten, ist es nicht verwunderlich, daß bei einer
Pfarrwahl in Mannheim ein Mitglied der Kirchgemeindeversammlung
den Ausspruch tat: „Wir wollen gar nicht so viele Arbeiter in der
Kirche haben, sonst gehen uns am Ende die reichen Lente heraus,"
und hat jener Gutsbesitzer nur ehrlich herausgesagt, was Unzählige
denken, wenn er erklärte: „Der Pfarrer soll nnsere Kinder taufen und
unsere Toten begraben, aber was zum Teufel geht es ihn an, wie
wir unser Geld verdienen."

Durch ihren Mangel an wirklich evangelischer Gesinnung und
Haltung hat die Kirche es mitverschuldet, daß unsere technisch so großartig

entwickelte Kultur eine zum Teil schrecklich minderwertige,
schauererregende Großstadtunkultur, ein leiblich, geistig und seelisch verkümmertes
Proletariat gezeugt hat; hat sie es mitverschuldet, daß die Wohnungsnot,
die Frauennot, die Kindernot, die Arbeitslosennot so ins Große
angewachsen, der Boden, das Brot, die Luft, das Wasser, die Häuser und
Lebensmittel zu Spekulationsgegenständen geworden sind, mitverschuldet,
daß selbst der goldene Sonnenschein, vom dem es doch irgendwo heißt,
daß ihn der liebe Gott sür alle Menschen berechnet habe, furchtbar
ungleich verteilt ist uud daß Tausende von Müttern auch in unserem Lande
durch zehn- uud mehrstündigen Dienst außerhalb des Hauses oder durch
eine bis Mitternacht währende Heimarbeit ihres heiligen Rechtes und
ihrer heiligen Pflicht, ihren Kindern eine wirkliche Mutter zu sein,
beraubt und, was noch verhängnisvoller ist, entwöhnt werden. Die
Kirche ist mitschuldig daran, daß die Spitzen, die Seidenbänder, die

Strohhüte, die Handschuhe, die die Frauenwelt trägt, daß die Zigarren,
die Streichhölzer, die Stahlfedern, die Biermengen, die die Männerwelt
vertilgt, daß die Püppchen und Geschirrchen, die Pferdchen und Trompetchen,

mit denen unsere Kinderwelt spielt, darum so billig sind, weil sie

größtenteils auf Kosten der Gesundheit, des Familien- und Seelenlebens
ganzer Volksschichten hergestellt werden. Wahrlich, der reiche Kornbauer

im Evangelium, der seine paar Scheunen vergrößern ließ, ist
ein fast harmloser Typus im Vergleich mit dem Typus moderner
Börsenmagnaten, die alle verfügbaren Vorräte an Getreide aufkaufen,
sie dann einschließen und nun mit dem täglichen Brot und dem Hunger
ganzer Millionen Mitmenschen ihr teuflisches Spiel treiben.

Und wenn man uns von heute maßgebender Seite in besonnener,
beschwichtigender Weise zu bedenken gibt, daß z. B. die schweizerische
Industrie fich selbst und damit ihre Arbeiter ruinieren würde, wenn sie

ihnen andere Löhne zahlen wollte, somit an der Grenze ihrer Zahlungsfähigkeit

und Menschlichkeit angelangt sei, dann offenbart stch nns
dadurch nur umso deutlicher, wie die Methode unserer Gütererzeugung
und unserer Güterverteilung eben auf der ganzen Linie, auf der ganzen



— 248 —

Erde verkehrt ist und wie dringend not es tut, daß nicht nur da und
dort etwas geflickt und gepflastert, sondern das Wirtschasts- und Ge-
sellschaftsleben von oben bis unten erneuert und aus dem Geiste des

evangelischen: „Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst" von
Grund aus neu aufgebaut werden muß. Daß das die nächste und
dringendste Aufgabe ist, die Neuregelung der Grundlagen und
Grundgesetze unseres wirtschaftlichen Zusammenlebens,
das ist das Erste, was der Sozialismus weiß und will, und zum
religiösen Sozialismus wird er uns dadurch, daß wir von dieser

Aufgabe uns erfaßt fühlen als von etwas, das sich uns nicht von
ungefähr aufdrängt, sondern worin der die Menschheit richtende, aber
auch sich ihrer erbarmende, sie vorwärts treibende Gotteswille uns
ergreift und treibt, verbindet und verpflichtet.

Im Lichte dieser riesengroßen und riesenschweren, aber
gottgewollten, herrlichen Aufgabe, mitzuarbeiten an dem Anbruch einer
gerechteren Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung, erscheint uns die
Atmosphäre, in der die Kirche sich bewegt vder, richtiger gesagt, nicht
bewegt, wirklich wie ehrwürdige Nacht. Aber diese Nacht kann zum
lichten Tage werden, wenn die Kirche erkennen und bekennen lernt,
daß sie viel zu sehr neben und hinter dem Leben einhergegangen ist
und ganz anders ins Leben hinein- und dem Leben voranschreiten
muß; wenn sie erkennen und bekennen lernt, daß cs das Evangelium
nicht verflachen und fälschen, sondern es erst möglich und wirksam
machen heißt, wenn wir für die Erneuerung und Verfittlichung des

wirtschaftlichen Lebens alle unsere Kraft aufbieten. Der Ernst unseres
Christentums, die Tiefe unseres Gotteslebens muß stch just daran
erweisen, daß wir auch vor einer grundsätzlichen nnd grundstürzenden
Neuschaffung unseres wirtschaftlichen Aufbaus nicht zurückschrecken,
sondern den Neubau wagen, beginnen, mitbauen helfen.

Jn der Hitze dieser Arbeit werden wir dann ganz von selbst nns
immer wieder auf den Feierabend freuen und wie der Heiland der
Menschen so oft und gern nach vollbrachtem Tagewerk in nächtlicher
Bergesstille Zwiesprache pflegte mit seinem Vater im Verborgenen, so

wird es auch uns immer wieder in heilige Stille und Verborgenheit
ziehen, wo der Lärm des Tages verstummt, das Licht des Tages
erblaßt, die Welt der Dinge versinkt und die Seele stille wird, vor sich

selbst, vor ihrem Geheimnis, vvr ihrem Gott nnd jenen Frieden
aufsucht und in jenem Frieden sich ausruht, läutert und reinigt, der

höher ist nicht nur als alle Vernunft, fondern auch als alle
Wirtschasts- und Gesellschaftsordnung. Auch in der Tageshelle einer
sozialistischen Gesellschaftsordnung bleibt die Verbundenheit der einzelnen
Seele mit ihrem Schöpfer und Vater und Richter die Urbedingung
und die Seele allen Gedeihens. Ein Sozialismus, der im Ernste und
aus die Dauer auf die Kräfte verzichten wollte, die ans dieser
Verbundenheit der einzelnen Seele mit ihrem Gott niedertauen, würde
nichts Geringeres verlieren als feine Tiefe, seine Seele. Denn was



— 249 —

hülfe es der Menschheit, wenn sie die beste und richtigste Güterordnung
gewänne, verlöre aber dabei ihr höchstes Gut?

Kingsley hat einmal den kühnen Ausspruch getan: „Wenn die

Kirche Gottes nur für einen Tag lang das wäre, was sie sein sollte,
so würde vor Anbruch der Nacht die ganze Welt bekehrt sein." Diesen
Tag werden wir nicht mehr miterleben, wenigstens hier auf Erdeu,
aber an diesen Tag laßt uns glauben, für diesen Tag laßt uns arbeiten,
um diesen Tag laßt uns kämpfen und bitten, damit es allen Zweiflern
und Spöttern, allen Klugen und Halben zum Trotz und allen Menschen
und Völkern zum Heil einmal ganz Wahrheit werde:

Aus der Kirchen ehrwürdiger Nacht
Sind sie Alle an's Licht gebracht!

Karl von Greyerz,

hewer uns Sötten.

DRaß die Ketzer zum allerivichtigsten auf der Welt gehören, ist einsI der sichersten und erfreulichsten Ergebnisse der Kirchengeschichte.
Wie starr, wie offiziell, langweilig, ohne Spannung und Leben

wäre die Geschichte ohne das Ferment, das die Ketzer in die Welt
werfen. Ja, im Grunde genommen, sind alle großen Gestalten der
Kirchen- und Religionsgeschichte Ketzer gewesen; je größer sie waren,
desto mehr. Sie hatten den Mut, an Dingen zu zweifeln, die zu
ihrer Zeit allgemein anerkannt und geachtet wurden. Respektlos,
unverfroren setzten sie fich über vieles hinweg, was offiziell für Wahrheit,
Recht und gnten Ton galt. Sie verweigerten ihm Achtung und
Gehorsam, und suchten, um ihm Hingebung, Liebe und Treue zu erweisen,
einen würdigeren Gegenstand. Man schalt sie Revolutionäre, Empörer,
ballte die Faust gegen sie und schleppte sie vor Gericht mit dem Ruf:
„Umsturz, Umsturz." Oft kam allerdings der Umsturz, aber mit ihm
auch eine neue Welt.

Unsere Welt braucht die Ketzer. Nicht nur in ihren Kirchen,
sondern ganz allgemein. Hierüber seien einige Worte erlaubt, weil es
mir scheint, daß gerade die moderne Welt scharfe, rücksichtslose Ketzer
braucht. Ob unsere Zeit trotz aller Fehler und Irrtümer, trotz der
falschen Orientierung und der tiefen Dekadenz einmal als eine der
Zeiten beurteilt wird, die der Größe nicht entbehren, das hängt davon
ab, daß es in ihr viele radikale Ketzereien gebe. Auch wenn
Ketzergerichte die Folge sein sollten. Ja, gerade dann.

Es liegt sehr tief in der Psychologie des Menschen begründet,
daß Ketzer und alles, was mit den Ketzern zusammenhängt, zu
gewissen Zeiten etwas ganz Unentbehrliches werden. Die Sache verhält

fich so:


	Der religiöse Sozialismus und die Kirche

