
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 6

Artikel: Jesus, das Geld und Wir

Autor: Eberlein, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133033

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 230 —

Zesus> Sas Selci uns Mr.
/7eld regiert die Welt! sagt man. Und ist es nicht so? Man
>^ nennt unsere Zeit gern eine materielle. Und wirklich sehen wir

heutzutage deutlicher als jemals, daß auch dvrt, wo wir meinten,

die Gefühle und Meinungen, Liebe und Haß der Menschen seien
das Entscheidende, hinter diesen Gefühlen, sie bestimmend und sie

hervorrufend, das Geld und immer wieder das Geld steht.
Man kann von einer Weltherrschaft des Geldes sprechen. Wenn

man sich einmal die Frage vorlegt, wer mehr Einfluß und Gewalt
habe — die Könige oder die Kapitalisten, so wird die Antwort wohl
sicher „die Kapitalisten" heißen müssen. Es gab einmal eine Zeit, da
pochte man auf Vorrechte der Geburt, der Abstammung, der Grafen-
und der Fürstenkronen: heute ist der Wert dieser sogen.
„Geburtsaristokratie" bedenklich gesunken und eine neue „Geldaristokratie"
aufgekommen. Und zwar ist der Einfluß des Kapitals und der Kapitalisten
auf das ganze öffentliche Leben, auf die Gesetzgebung und Beschlußfassung

manches Parlamentes in allen Ländern ausschlaggebend; er
ist in den Republiken ebenso nachzuweisen wie in den Monarchieen.
Und auch die sog. „freie" Volksmeinung ist — leider! — oft nur
eine dünne Verkleidung, hinter der das blendende Metall nur
allzudeutlich hervorblitzt. Denken wir nur an das Bild des Riesenwcchl-
kampfes in Amerika und der hierbei von allen Parteien aufgewandten
Riesensummen.

Da nun aber in dem heutigen Leben der Menschen unter
einander sich alle menschlichen Einrichtungen nnd Wertschätzungen auf
Geld aufbanen, nimmt eben nur der im allgemeinen an den Einrichtungen

der Kultur teil, wer — Geld hat. Das lehrt uns ein Blick
in unsere Zeit: All die Einrichtungen der sogen, „höheren" Schulen,
der Bildungsstätten für Kunst und Wissenschaften, Theater und
Universitäten — sind nur für den da, dessen Eltern sich solche
Ausgaben „leisten" können. Wer aber als noch fo regsames und
strebsames Kind sog. kleiner, armer Leute aufwächst — sei sein Vater nun
Arbeiter, Handwerker, Kanfmann, Bauer oder Beamter — ist im
Allgemeinen davon ausgeschlossen, und wenn ein inwendiger Trieb
ihn auch voll Sehnsucht zum Lernen und zur Ausbildung des Geistes
hintriebe. — Selbst das alte Trostmittel, daß man sich wenigstens
die Gesundheit nicht kaufen könne, verfängt nicht mehr recht. Denn
stehen nicht gerade wieder dem, der Geld hat, die teueren und
wirksameren Heilmittel und Heilstätten zur Verfügung, während mancher
Arme dahinsiecht, der durch eine teure Reise nach dem warmen Süden
vielleicht gerettet werden könnte, wenn nur das Geld da wäre!

Aus all diesen bitteren Tatsächlichkeiten greift uns eine — ob

gute oder böse bleibe dahingestellt! — gewaltige Macht des Geldes
entgegen: das Geld teilt die Menschen in zwei Klassen: die Reichen



— 231 —

und die Armen, die Bevvrrechteten und die Unterdrückten. Wer das
Geld und die an ihm hängenden Güter: Macht, Freude und Lebensgenuß

hat, will es festhalten mit aller Macht und allen Mitteln.
Sehnsucht nach Schönheit, Wissen und Macht aber ist in gleichem
Maße in allen Menschen vorhanden! Wenn nnn aber das Geld
gleichsam der Zauberschlüssel ist, der alle Schönheiten der Erde, Kunst,
Wissen, Gesundheit nnd Lebensgenuß erschließt, wie sollte dann nicht
in den von dem allen wie von einem unverständlichen Schicksal
ausgeschlossenen Klassen und Menschen eine wilde, haßerfüllte Gier
aufbrechen, die auch ihre Sehnsucht nach Sonnenschein und Freude stillen
und darum an dem gelben Zaubermetall teilhaben wollen!

Die erbitterte Schärfe und den bis zur Ungerechtigkeit gesteigerten

Haß, der uns aus den sozialen Kämpfen der Arbeiter mit den
Kapitalisten entgegenflammt, werden wir nur verstehen müssen!

Man sagt wohl manchmal, daß auch unter denen, die heute
allein wirksam den Kamps gegen die Kapitaliften führen, in den
Reihen der Sozialdemokratie, manche in dem Augenblick von allem
Kampf abstehen würden, wo sie selbst — oder ihre Klasse — an dem
von ihnen bekämpften Geld genügenden Anteil hätten. Gewiß bekämpft
auch da manch einer nur aus persönlichem oder Klassen-Egoismus
und Verärgertsein die gegenwärtige Verteilung des Geldes, weil sie

— welch eine Unterlassung des Schicksals! — dabei übersehen wurden!
Aber was besagt das! Viele sind es doch auch, und auf die kommt
es an, die des Geldes überhaupt nicht mehr recht froh werden können,
weil ihnen aus seinem Vorhandensein eine sie im Tiefsten
bewegende und darum wahrhaft religiöse Frage entgegenleuchtct.

Das Geld ist die größte Macht auf Erden. Es baut Maschinen.
Es setzt Fabriken in Bewegung und treibt Riesendampfer. Es legt
Landstriche trocken und führt den Wüsteneien Wasser zu. Es
umspannt die ganze Erde mit einem Netz gegenseitiger Beziehungen und
friedlichen, aber unendlichen aufreibenden Ringens, das das stärkste
Hemmnis eines Krieges ist: Lauter Wunder über Wunder.

Es zerreißt die Menschheit in zwei Teile: Es gibt den einen
Genuß über Genuß und schlägt die andern mit sinnenbetörender Gier
und dem aus ungerechter Zurücksetzung geborenem sinnlosem Haß;
diese vom Geld abhängige, orientierte und gestaltete Menschheit scheint
das größte Wunder zu sein.

Das Geld ist die größte Macht der Erde. Und diese Macht
wirkt Wunder: Ist sie Gottes Stimme? Ist sie des Satans Stimme?
das ist die Frage, die in dem religiösen Menschen aufsteht.

Gehen wir, um auf diese Frage Antwort zu finden, zu einem
Mann, der außerhalb allen politischen Getriebes und aller Parteien
steht, Jesus von Nazareth. Bei ihm sind wir sicher, nicht ein
von der Parteibrille getrübtes Bild zu finden; denn er, den schon
jede Partei sür fich in Anspruch genommen hat, geht dnrch sie alle
hindurch. Denn er fragt nicht nach Fortkommen oder Ansehen bei



— 232 —

den Menschen, sondern nur nach Gott. Und wo er mit bebender
Leidenschaft spricht, ist es die loheude Gottesleidenschast, die seinen
Gott bedroht und eingeschränkt sieht.

Wenn man nun alle Aeußerungen Jesu über die Geldleute feiner
Zeit und über das Geld, soweit sie uns in den Evangelien noch erhalten
sind, zusammenstellt, erschrickt man, wie ablehnend und feindlich sich

Jesus zu diesen Mächten des Lebens gestellt hat. Man hat einmal
gesagt: Wenn heute einer in ähnlicher Weise wie Jesus vou den

Kapitalisten unserer Tage zu reden versuchte, würde er bald vvn dem
Staatsanwalt wegen schwerer Beleidigung oder gar wegen „Aufreiz-
ung der Massen zum Klassenhaß" belangt werden.

So mild und weich Jesus von und mit den Armen, Gedrückten,
Geplagten und Ausgebeuteten spricht, so schroffe und harte Töne
findet er den Besitzenden gegenüber. — Mit welchem Spott weiß er
sie vor den aufhorchenden Massen zu malen als die Leute, die in
langen Kleidern über den Marktplatz stolzieren und nur darauf achten,
daß jedermann fie grüße! Mit welch schroffen Worten zeichnet er
den Gegensatz zwischen Reichtum und Elend, ivenn er von dem
„reichen Mann" spricht, der „sich alle Tage köstlich in Purpur und
feine Leinwand kleidet", und dem armen Schlucker, der „gierig nach
dem Abfall von des Reichen Tische greift!" In wie verletzender
Weise stellt er die ganze Heuchelei der reichen Oberschicht des jüdischen
Volkes bloß:

„Ihr legt den Menschen unerträgliche Lasten auf den Hals, aber

ihr selbst wollt sie nicht mit einem Finger anrühren." — „Ihr achtet
wohl auf das Reinhalten der Eßgeräte, aber inwendig seid ihr voll
Raub und Fraß!" — „Barmherzigkeit predigt ihr, aber ihr freßt
der Witwen Häuser!" — „Uebertünchte Gräber seid ihr, die

auswendig hübsch erscheinen, aber inwendig seid ihr voll Totenbeine

und voll Unflat!" (Matth. 23, Luc. 11,35—52, 20,45 ff.,
Mrk. 12,38 ff).

Luc. 11,45 ist uns ein kleines Wort eines der fo hart
Angegriffenen aufbewahrt, das die Situation gut beleuchtet: Es lautet:
„Meister, mit solchen Worten schmähest du uns?" Jesus war
durchaus nicht voll kühler Sachlichkeit in diesem Kampf; eine heiße
Leidenschaft leuchtet aus seinen Worten hervor. Wie ein Kampfruf
klingen seine Worte, die er ihnen einmal ins Gesicht schleudert :

„Wehe euch Reichen, denn ihr habt euren Trost dahin!
Wehe euch Satten, denn ihr werdet hungern!
Wehe euch, ihr Lachenden, denn ihr werdet trauern und weinen!
Wehe euch, wenn euch die Leute schmeicheln .!"

Sie, die von allen beneidet wurden um ihren Besitz an Geld
und Gut, lernten einen kennen, der nur Mitleid, grenzenloses Mitleid
mit ihnen hatte. Sie, die gewöhnt waren, Unterwürfigkeit, Ehre und
Gehorsam bei allen zu finden, lernten einen kennen, der mit klarer
Deutlichkeit und verletzender Schärfe ihnen die Wahrheit sagte, ohne



— 233 —

daß ihr Geld sie hätte davor schützen können. Ihr Geld schien für
diesen Menschen überhanpt nicht zu existieren. Vielmehr schien er
gerade ihr Geld als die Macht zu betrachten, die er um allen Preis
bekämpfen müßte.

Es muß eingeschaltet werden, daß diese Abkehr Jesu vvn allem,
was für reich, vornehm und angesehen in der Welt galt, nur die
selbstverständliche Kehrseite ist von seiner glühenden Liebe zu allen
Armen, Elenden, Verachteten uud Verkommenen. — Es ist nicht wahr,
daß Jesus zn allen Menschen gekommen ist: Nur die Armen. Aus-
gestoßenen. Hungernden und Weinenden rief er zu stch: „Kommet her
zu mir alle, die ihr mühselig und beladen seid .!" Wer
Geld hat, ist im allgemeinen nicht „mühselig und beladen".

Gewiß gab es damals ebenso wie heute auch unter denen, die

genug Geld zu einem sorgenlosen Leben hatten, solche, die das Gefühl
beseelte, in all dem Geld doch nicht glücklich zu fein. Solche Reiche
stnd, getrieben von der Stimme der Sehnsucht, auch zu Jesus
gekommen, wenn sie auch selten gewesen sein mögen. Als einmal ein
junger, reicher Besitzer zu Jesus kommt, heißt es: „Jesus sah ihn an
und gewann den Menschen lieb." Aber das wollen wir wohl beachten:

Sein Geld schließt ihn trotzdem von der Gemeinschaft mit Jesus
aus: „Gehe hin und verkaufe alles, was du hast. Er aber ging
traurig davon, denn er hatte viele Güter." (Mrk. 10). Obwohl
Jesus den Menschen liebt, kann er ihm nicht Trost, Frieden und Kraft
geben. Er kann nicht, solange jener sein Geld behält. Bei dieser
Gelegenheit sagt Jesus auch jenes furchtbare, harte, beinahe grausame
Wort, das dis Kirchen Jesu oft vergessen zu haben scheinen, und dessen
sich die Christen erst heute wieder zu erinnern anfangen: „Es ist
leichter, daß ein Kamel durch ein Nadelöhr gehe, als daß ein Reicher
in das Reich Gottes komme!" (Mrk. 10,25). Nicht Jesus ist grausam;
denn er würde niemanden von dem Glück des Gottesreiches, das er
erkämpfen und unter den Menschen entstehen sehen will, ausschließen,
fondern der Reiche wird von seinem Geld ganz von selbst von diesem
Gottesrcich ausgeschlossen; diese Wirkung gleicht der eines unnachsichtig
und selbstverständlichen Naturgesetzcs: „Ja, wer kann denn dann selig
werden?"

Man hat Jesus von Seiten der Sozialdemokratie als „ersten
Sozialdemokraten" für sich in Beschlag genommen. Daran ist richtig,
daß Jesus immer auf Seiten der Armen. Unterdrückten und
Ausgebeuteten gestanden hat. Und sicher ist, daß er, der so scharf gegen
die zu Felde zog, die „der Witwen Häuser fressen", heute gegen jenes
System der Ausbeutung und Vergewaltigung der wirtschaftlich Schwächeren,

das wir „Kapitalismus" nennen, kämpfen würde. Aber denn-
noch müsten wir einige Punkte beachten, die es unmöglich macheu,
Jesus so schlechthin als Sozialdemokraten anzusprechen.

Für Jesus handelt es fich überhaupt nicht um Politik oder
Sammlung einer politischen Partei. Er geht durch alle Parteien hin-



— 234 —

durch und sucht den Menschen, die Menschenseelc, die in all dem

Alltagstreiben mit sehnsuchtsschweren, hungrigen Augen ausschaut nach

etwas, was sie füllt, was sie frei von allen Lasten und glücklich
machen kann. Und freilich solch hungrige Menschen, hungrig nach

Verständnis, Trost und Frieden begegneten ihm allermeist unter den

Armen, Elenden, Gedrückten und — wer möchte es glauben? — unter
den von der menschlichen Gesellschaft wegen mannigfacher Verbrechen
Ausgestoßenen und Ausgeschlossenen! Unter den „verlorenen Menschen"
fanden sich gar viele, deren Gottessehnsucht unverloren war! Wer
will sie verdammen vor den Tugendbolden der menschlichen Gesellschaft,

die in dem satten Tugendbewußtsein, nie etwas Böses begangen
zu haben, das Beste in sich, jene tiefe Gottessehnsncht, verloren haben!

Von hier aus können wir die hohe und weite Meinung Jesu
verstehen, daß der Unterschied, den wir Menschen zwischen „gut und
böse" zu machen Pflegen, von Gott aus gesehen, sehr geringfügig sei:
denn „Gott läßt seine Sonne aufgehen über Böse und Gnte und läßt
regnen über Gerechte und Ungerechte." Das Böse scheidet den Menschen

nicht von Gott: Gottes Liebe umfängt in gleicherweise Gute
und Böse. Ja, von der aufgehenden Sonne der Gottesliebe
verschwindet das Böse, wie die Schatten der Häuser kürzer und kürzer
werden, je höher die Sonne steigt.

Noch ein anderes Moment gilt es zu beachten: Jesus denkt
auch nicht im Entferntesten daran, in und durch diesen Kampf seine

Lage zu verbessern. Das soll aber nicht etwa besagen, daß die Lage
Jesu derart gewesen wäre, daß sie nicht hätte verbessert zu werden
brauchen. Jesus war ja selbst ein Mann aus dem Volk, ein Proletarier,

kleinen gedrückten Verhältnissen entstammend.
Joseph und Maria hatten viele Kinder: Jakob, Joses, Judas

und Simon werden uns als Brüder Jesu genannt, dazu noch Schwestern,

zum wenigsten also sieben Geschwister. Der Vater, der wie die

Zimmerleute in Palästina heute noch wohl ein Wanderhandwerker
war, mag nicht viel daheim gewesen sein: Im Frühjahr zog er mit
Richtmaß, Axt und Säge aus, um Arbeit zu suchen, wo man ihn
brauchen würde. Jesus hat seines Vaters Handwerk gelernt; er wird
Mark. 6,3 schlechthin „der Zimmermann" genannt. Wahrscheinlich
hat er nach dem frühen Tod seines Vaters als Erstgeborener die

Sorge für Mutter und jüngere Geschwister übernehmen müssen. So
ist Jesus in den kleinen und engen Verhältnissen eines armseligen
Dorfes groß geworden. Er hat selbst an seinem Teil fühlen müssen,
wie schwer sich die Kleinen abplagen müssen, um überhaupt leben zu
können. Er hat Zeiten der Arbeitslosigkeit und der Not gekannt.
Er hat mit seinen Arbeitgebern um den Lohn gemarktet, hat Lob
und Tadel von ihnen hingenommen, hat Ueberstunden gemacht, sich

auch wohl Abzüge gefallen lassen müssen. — Wir wissen nicht, wie
lange Jesus dieses eintönig-armselige Leben ertrug.

Und als er dann, er muß 30, vielleicht 40 Jahre alt gewesen



— 235 —

sein, mit seiner neu gewonnenen Erkenntnis und seinen neu geworbenen

Freunden ohne Arbeit nnd ohne Geld durch das Land zog,
die Menschen für das von ihm ersehnte und erhoffte Gottesreich zu
gewinnen, wie oft mag er da gehungert und gedürstet haben, hatten
sie doch nicht einmal die paar Pfennige übrig, um im Gasthaus oder
in einer Stallung übernachten zn können, sondern suchten sich im
Waldesdickicht eine Unterkunft für die Nacht. Scherzend weist Jesus
einmal darauf hin, daß es Vögel und Füchse hierin besser hätten
als er.

Aber das ist es: er nimmt die Dürftigkeit und Armseligkeit in
seinem Leben gar nicht ernst! Denn er entbehrt nichts ihm Wesentliches

oder Wertvolles. Ihm liegt nichts an Geld und Gut. Er weiß,
daß der arme Mensch den Quellen innerer Freude und inneren
Entzückens näher ist als der Mann, der sich täglich sorglos und mit
Wohlbehagen an den reichlich gedeckten Tisch setzt.

Es ist geradezu merkwürdig, welch überraschender Jubelton uns
entgegenklingt, wenn Jesus von den Armen spricht. Wie ein Lied
klingen jene Worte vom „Schatz des Armen", die Luc. 6,20—22 stehen,
wie ein Lied muß man sie auch lesen:
„Selig ihr Armen, denn ihr habt die Gottesherrschaft!
Selig ihr Hungernden, denn ihr sollt satt werden!
Selig ihr Weinenden, denn ihr werdet lachen!
Selig seid ihr, wenn die Leute euch hassen und ausschließen und in

schlechten Ruf bringen:
Freuet euch und hüpfet; siehe, euer Lohn ist groß bei Gott!

Die Armen, von allen bemitleidet, brauchen das Mitleid durchaus

nicht. Sie haben jetzt fchon gegenwärtig, ohne es zu wissen,
in sich einen Schatz, dessen Besitz über alles Verstehen glücklich macht
und ste weit hinweghebt über alle Entbehrungen des armen Lebens.
Jesus darf die Armen darauf hinweisen, ohne daß man seine Worte
als Spott deutet: hat er doch selbst darin das Glück und den sesten

Punkt seines Lebens gefunden, daß er merkte, wie gerade in Armut,
Hunger und Verachtetsein ein himmlischer Reichtum und eine göttliche
Fülle seine Seele zum Ueberströmen brachte.

Gleichwohl gilt der Kampf Jesu doch auch wieder einer besseren

— oder sagen wir gleich gerechteren Ordnung der Lebensverhältnisse
aus Erden. Dem Glück, das sein Inneres erfüllt, fehlt noch etwas,
solange er sieht, wie die ganze Menschheit stöhnt und sich windet in
Ungerechtigkeit, Lüge, Heuchelei und Gewalt. Und so setzt er sein
Leben ein, daß dieser greuelvolle Zustand einmal ende. Im verzückten
Geist steht er eine Zeit herannahen, da die Menschen von einem
Gottesgeist durchflutet, sich untereinander als Brüder und Schwestern
anerkennen und lieben werden.

Es sind auch unter uns gar viele ehrliche Menschen mit warmem
Herzen, die auch auf eine bessere Zukunft des Menschengeschlechts auf
ihre Art arbeiten. Das aber unterscheidet sie von Jesus, daß sie in



— 236 —

diesem ihrem Streben meinen vhne Gvtt auskommen zu können; es
käme da wohl auf allerhand Einrichtungen, Gesetzesvorschläge und
revisionen an, aber was sollte Gott dabei? Jesus aber ist sich

bewußt, daß dies alles — auch bessere Gesetze! — nur durch Gott und
mit Gott kommen kann. Erst müssen die Menschen von einer neuen
und wirklichen Gottesbegeisterung erfaßt werden, dann werden sie ihr
Leben und die Lebensverhältnisse unter einander mit Gerechtigkeit
und Liebe einrichten.

Jefu Leben erhält dadurch diese uuerhörte Wucht und Gewalt,
daß feine ganze Kampfesleidenfchaft dem Einen gilt, hinter dem
alles andere zurücktritt, seinem Gott. Gottes Feind muß besiegt
werden, damit Gott groß und herrlich in seiner Menschheit aufsteigen

kann!
Und nun kommt die überraschend-kühne Wendung Jesu: das

Geld — das ist der Feind Gottes! Die religiöse Motivation
seiner Feindschaft gegen das Geld macht seine Gegnerschaft zn einer
radikalen.

Jesus greift nicht die Kapitalisten an, weil er etwa wünscht,
daß alle Armen etwas mehr Geld zn einem geruhigen und behaglichen
Leben hätten: Jesus war der Feind jeden Anspruchs auf ein ruhiges
und behagliches Leben.

Er war auch durchaus nicht der Meinung, daß jeder Reiche ein
grausamer und schlechter Mensch sein müsse. Natürlich wußte er, daß
es auch schlechte Arme und gute Reiche gäbe. Ist nicht der „reiche
Mann" im Gleichnis ein gar milder, liebenswürdiger Mann? Welcher
von unsern Kapitalisten würde es wohl dulden, daß ein mit einer
scheußlichen Krankheit behafteter Bettler sich dauernd auf der Treppe
oder etwa in der Küche seiner Villa niederließe und auf die Abfälle
von den herrschaftlichen Mahlzeiten warte? Unsere „christlichen"
Reichen sind sicher nicht so milde und würden sofort nach der Polizei
telephonieren, um den unfaubern und verdächtigen Gesellen aus ihren
Augen und in ein sicheres Gewahrsam zu befördern! Und — Hand
aufs Herz: wer von uns würde das denn dulden, er sei nun Bauer,
Handwerker, Beamter oder Arbeiter? Also der „reiche Mann" ist
eigentlich ein von uns unerreichtes Muster von Gutmütigkeit und
Milde. Und doch wird er verworfen. Nur eins kann der Grund
sein: Sein Geld trennt ihn von Gott.

Wer von uns würde sich nicht freuen, wenn er unerwartet
einmal ein paar Groschen mehr verdient hat? Jesus konnte sich nicht
über Geld freuen. Er freute sich, wenn er einen sah, der Geld weggab.

Denn damit rückt nach seiner Meinung der Mensch Gott nahe.

Jesus sah in all den Goldstücken, großen wie kleinen, kupfernen
wie goldenen, das Hervortreten und Wirksamwerden einer in sich

zusammenhängenden, bösen Macht. Darum sind auch ein paar Groschen
nicht harmlos. -Nicht nur der Millionär, auch der arme Schlucker,



— 237 —

der sich mühsam seine paar Groschen verdient, tritt in Berührung mit
dieser Macht des Bösen.

Wer weiß, ob nicht Jesus, der bei seinem Umherziehen ja ganz
auf die Gaben guter Freunde angewiesen mar, nur Lebensmittel, aber
nie Geld genommen hat? Als man ihn einst fragt, ob man dem
Staat Steuern zahlen müsse und er Bild und Umschrift eines
Geldstückes zur Antwort benutzen will, muß er stch erst von den Umstehenden

ein Geldstück geben lassen: Er scheint kein Geld bei stch getragen
zu haben.

Ja, wahrlich — so sonderbar uns diese Meinung Jesu vorkommen

mag: Er sah in dem Geld den wirklichen Satan. Gott und
Geld sind zwei unversöhnliche Feinde; hier gibt es keinen Kompromiß
für den Menschen. Wer Geld hat, den hat das Geld. Der ist darum
getrennt von Gott.

Alle bösen Leidenschaften, Fehler und Irrungen der Menschen
überstrahlt und tilgt die Sonne der Gottesliebe. Aber vor dem, der
Geld hat, macht sie halt, solange er Geld hat. Da tut sich ein
abgrundtiefer Riß auf, der auch von Gott aus unüberbrückbar ist;
denn er besteht nicht in Stimmungen, Neigungen, Fehlern,
Leidenschaften der Menschen. Er entsteht durch etwas, was außerhalb des
Menschen liegt, durch eine wirkliche, böse Macht, einem dämonischen
Willen, der dem Gotteswillen entgegengesetzt ist: das harte, schmutzige
Geld — das ist Satan, der die Menschen beherscht!

„Niemand kann zweien Herrn dienen: Entweder er wird den
einen hassen und den andern lieben; oder er wird dem einen anhangen
und den andern verachten; Ihr könnt nicht Gott dienen und dem
Mammon (Matth. 6,29).

Wir Christen meinen freilich, Gott und dem Mammon dienen

zu können. Und sv machen wir uns statt Gottes einen Götzen znrecht,
der die Behaglichkeit unseres Lebens nicht stört. Der wirkliche Gott
aber entfernt sich indessen von uns; lebendige Gotteskräfte spüren wir
nicht mehr!

Wir werden nun nachzuweisen haben, inwiefern der Wille des
Dämon Geld dem Gotteswillen entgegengesetzt ist und ihn zu
durchkreuzen trachtet.

Jesus fpricht vom Geld immer als vom „ungerechten Mammon" :

ein häßlicher, verächtlicher Name für eine ungerechte, schmutzige und
verächtliche Sache. Jesus verachtet das Geld, weil er in das innerste
Wesen dieser Macht hineinschaut: Es ist zusammengewoben aus Lüge,
Haß, Gewalt und Ungerechtigkeit.

Gvtt aber ist überall, wo Wahrheit, Gerechtigkeit und Liebe
herrschen.

Je wirklicher die Menschen in Gott hineinwachsen, desto
deutlicher spüren sie, daß Gott die Einheit ist, der das vielfältige und
vielspaltige Leben zustrebt. Wir berühren damit den Vorhang, der
vor dem Urgeheimnis des Werdens dieses Lebens hängt: Lüften



— 238 —

können wir ihn nicht; genug, wenn wir seine schweren Falten rauschen
hören.

Jn dem Augenblick begann das uns umgebende vielgestaltete,
buntfarbige Leben, als Welten, Sonnen nnd Wesen aus Gott heraustreten,

die Gottheit verließen, um losgerissen, abgesondert, ein jeder
für sich zu leben. Aber sofort ward auch das Gefühl eiuer rastloseu
Sehnsucht geboren, heimzukommen in Gott, aus der Vielheit einzugehen

in die Einheit und Ruhe. Wenn man einen Stein in das
Wasser wirft, so erzittert es in lebhaften Wellenbewegungen; aber all
die Wellen, Ringe nnd Kreise, die fich gleichsam loslösten von der
platten einheitlichen Wasserfläche, zittern in unruhiger Sehnsucht, bis
sie wieder vereint in der großen Ruhe daliegen. Wenn du hineinhorchst

in die Welt, kannst du gar bald das „ängstliche Harren der
Kreatur" in Menschen, Tieren, Pflanzen, Steinen, Meer und Sonnen
herausfühlen und ahnend erfassen.

Wir alle, die wir von einer inneren Unruhe erfaßt, mit den

bestehenden Verhältnissen unzufrieden, bessern wollen — sei es, daß wir
uns mit Politik, mit Wissenschaft, mit Kunst oder sonst etwas befassen

— wir alle streben im Grunde dieser Einheit zn. Und dann sind
wir auf dem richtigen Wege zu ihr, wenu wir diese Gotteseinheit in
den uns umgebenden Menschen wiederfinden und im Verhältnis zn
ihnen sie darstellen wollen. Gemeinschaft und Einheit dcr Menschen
untereinander — das ist der Weg zur Gotteseinheit. Unser ganzes
Wesen muß von dem zwingenden Gefühl erfaßt sein, daß sie alle als
„Brüder und Schwestern", wenn wir diese wundervollen Bilder recht
deuten, gleichberechtigte und gleichnötige Teile in dem großen
Organismus der Menschheit bilden. Wie die ganze Menschheit wiederuin
nur ein Teil ist, der in dem großen harmonischen Ineinander- und
Umeincmdertanzen aller Welten, Sonnen und Wesen sich einsügt, sv

erhält jeder Mensch seinen Wert dadurch, daß er untertaucht — nicht
untergeht! — aber untertaucht iu das grvße Gottesmeer der Menschheit.

Der Mensch wächst innerlich an Kraft und Liebe der Seele in
dem Maße, als seine kleine Persönlichkeit in ihrer kleinlich-selbstsüchtigen

Beschränktheit heraustritt und in sich aufnimmt die ganze Menschheit

Gottes.
Der Dämon des Geldes widerstrebt dieser werdenden Einheit

der Menschheit: Er ist wie ein Streitapfel hineingefallen in die
Harmonie der zusammenhaltenden Menschen: „Wer mich hat, der hat das
Glück—für sich allein!" Und schon lösten sich die einander fassenden
Menschenhände. Jeder sncht für sich allein, abgetrennt nnd losgerissen
von dcr großen Einheit, möglichst viel für sich zu gewinnen und zn
profitieren. Das ist immer das Bestreben, ob es uuu ein einzelner
Mensch, eine Familie, eine größere Gesellschaft, cin ganzer Volksverband

ist. Immer sucht man den andern zuvorzukommen, stärker,
mächtiger, reicher als die andern zu sein. Es gibt nur eine Sünde
und die nennen wir in der deutschen Sprache deutlich und verstand-



— 239

lich: Selbstsucht! Sie aber ist erzeugt und hervorgerufen von
dem Dämon Geld. Denn das ist in unserem persönlichen Vorwärts-
strebcn nicht das Ziel und der treibende Gedanke, daß alle Menschen
gleich stark uud groß würden! Dann würde man sich ja nicht mehr
auszeichnen und solche haben, die uns beneiden können. Denn gewiß
fordert unsere Freude an einem reichen Genußleben, um vollkommen
zu fein, arme, elende, von uns unterdrückte und beraubte Menschen,
mit deren erbärmlichen Lage wir unser reiches Leben nun vergleichen
und feststellen können. So dachten sich die Juden — und wieviel
Christen denken insgeheim noch ebenso! — ihre Seligkeit im Himmel
erhöht und gesteigert dadurch, daß sie vvn Ferne die Qualen ihrer
gepeinigten Wiederfacher schauernd sehen würden!

So wird das Geld ganz naturgemäß zu dem Mittel, sich von
anderen abzusondern — durch bessere Kleider, feinere Wohnungen,
größere Sauberkeit und sogen. Bildung. Ja, es ist wahr, daß „auf
die Auszeichnung, diese Abtrennung von den Armen durch
undurchdringliche Mauern wir mindestens neun Zehntel unseres Reichtums
verwenden." Das Geld bringt so unter die Menschen, die zu
einander gehören, jene gewaltige von Verachtung und Haß befestigte
Kluft der „Klassenunterschiede". Jeder Mensch, der etwas Geld, ein
festes Einkommen, ein Häuschen hat, der sondert sich von den „Nichts-
habern" ab im stolzesten Klassen- und Kastenbewußtsein: So entstehen
die Klassen der Handwerker, Beamten, Kaufleute, Großindustriellen u. f. f.
Wo aber bleibt die Einheit der Menschen? Der Dämon Geld kichert;
denn er hat sie zerstört.

Das Geld wird aber gleichzeitig das Mittel, einen Teil der
Menschen, die Armen, gewaltsam zu unterdrücken und abhängig zu
machen. Ungerecht ist der Mammvn. Wie schmntzig steht schon
äußerlich eine Gcldmünze aus! Wie würden wir aber erschrecken,
wenn wir einmal all den sittlichen Schmutz sehen würden, der jedem
ererbten, gewonnenen, aber auch erworbenen und verdienten Geld
anhaftet! Daß jeder „Rentier", der ohne zu arbeiten „von seinem
Geld" lebt, tatsächlich gegen das 7. Gebot sündigt, ist ja selbstverständlich.

Wir wissen auch, daß für viele höchst anständige Menschen
in Geldangelegenheiten nicht nur die Gemütlichkeit, sondern auch die
Sittlichkeit aufhört. Wie viele halten es für gar kein Unrecht, den
Staat, also die größere Menschengemeinschaft, durch Steuerhinterziehung

zu schädigen! Aber Jesus deukt, wenn er von der „Ungerechtigkeit
des Mammons" spricht, durchaus nicht nur an all die komplizierten
Kniffe, mit denen man etwa durch fremde Arbeit sein Vermögen zu
vergrößern pflegt. Er war der höchst sonderbaren Meinnng, daß
jedes auch durch eigene Arbeit erworbene Geld doch „ungerechter
Mammon" sei. Es klebt an jedem Geld Blut und Tränen.

Eine kleine Ueberlegung macht uns das sofort klar: Jeder
Mensch braucht Brot, Fleisch, Kartoffeln zur Nahrung wieviel
Tränen kleben an den mühsam zusammengescharrten Pfennigen, mit



— 240 —

denen manche Witwe das zum Leben Notwendige einkauft. Kleben
nicht an all dem Geld, das durch unsere Hände geht, die Tränen der
Armen, Hungernden, Witwen und Verzweifelnden? Und wie enthüllt
uns Lasfalle's „ehernes Lohngesetz" die innere Ungerechtigkeit, von der
jede Geldwirtschaft begleitet sein muß! Und solch Geld soll Segen
bringen können?

Verdient nicht jedes noch so reell betriebene Kaufmannsgeschäft
auf Kosten anderer? Wer weiß, vb nicht sein Aufstieg deu Niedergang

anderer kleinerer, nicht so reicher Geschäfte zufolge hat und so

Menschenexistenzen vernichtet! Jeder Arbeiter und Beamter, der sich

eine Stellung verschafft, weiß, daß er manchen anderen vielleicht ebenso

tüchtigen, vielleicht noch tüchtigeren, der auch diese Stellung einnehmen
wollte, verdrängt hat. Wer kann es sagen, ob nicht dein erster
Wochenlohn die Arznei der kranken Mutter bezahlen, den kalten Ofen
wärmen sollte in einer Familie, da seit langem Arbeitslosigkeit und
Not zu Gaste sind?

Wenn wir das - einmal klarmachen, daß, ohne daß wir es ändern
können, jede ehrliche Hantierung unsererseits, die uns das zum Leben
notwendige Geld verschafft, für andere Familien Veranlassung von
Elend, Hunger und Verzweiflung bedeutet, dann graust einem vor der
ungerechten dämonischen Macht des Geldes, die mich, während ich
meine Pflicht tue, zum Verbrecher an anderen macht. Wir alle dienen

ja dem Geld, soweit wir für das äußerliche Leben der Unseren sorgen;
in demselben Maß aber unterstützen wir auch, daß ungerechte Gewalt
geübt wird an einem großen Teil unserer Volks- und Menschheitsgenossen.

Wir werden mitschuldig an der Kluft zwischen Reich und Arm.
Nicht besser steht es mit der Kluft der Völker und Rassen unter

einander, die wir nur im Vorübergeheu streifen wollten. Auch in dem

Verhältnis der Völker zu einander ist alles auf den Grundsatz gestellt,
daß jeder möglichst viel haben will an Land, Arbeitskräften,
Kornfeldern, Diamanten — kurz an Geldwerten. „Und bist du nicht willig,
so brauch ich Gewalt." Dieses Wort bezeichnet den Blutmeg, mit dem
noch immer die stärkeren Völker um des Geldes willen kleinere unterjocht

haben. Denken wir nur an den Bureukrieg der Engländer, an
den Krieg Italiens und der Balkanstaaten gegen die Türkei. — Gewiß
ist heute das in allen Ländern angelegte Kapital bemüht, solch rohe
Art der Unterjochung wie durch einen Krieg zu verhindern, aber nicht
nm der sittlichen Beziehungen der Völker zu einander willen, sondern
allein aus Furcht vor einer Geschäftskrisis, die das eigene Kapital
gefährden würde. Und endlich wird heute ganz von selbst auf
friedlich-wirtschaftlichem Weg des ärmeren Land von dem an Geld reicheren
in wirtschaftliche Abhängigkeit durch Steuern und Zins geraten, die

genügend ausgenutzt werden kann, um das eigene Land zn bereichern
an den Schätzen des fremden Landes.

Wenn wir uns nun fragen, wie denn die Menschen sich einem
solchen Dämon, wie es das Geld ist, unterwerfen können, so lautet



— 241 —

die Antwort: Das Wesen des Geldes ist eben Lüge und Schein. Und
die Menschen trauen diesem blendenden Schein und dieser lockenden

Lüge. — Wenn wir nns einmal ernsthaft überlegen, weshalb uns
denn das Geld in so unerhörtem Maße anzieht, so ist es doch das:
eine Stimme rust uns aus dem Geld zu: Wenn du mich hast, kannst
du dir alles kaufen: Macht, Ehre, Wisfen, Vergnügen, Gesundheit.
Durch diesen Anspruch wird eben das Geld znm Konkurrenten Gottes;
denn er bedeutet doch nichts weniger, als daß man in und mit dem
Geld alles habe.

Wie geschwollen und satt pflegen Menschen zu werden, wenn
dieses Bewußtsein erst ihr Fühlen nnd Meinen beherrscht: haben wir
Geld, dann haben wir alles, denn uns fehlt nichts mehr: „Nun, liebe
Seele, hast du Ruhe für viele Jahre!" — Solch sattes Bewußtsein
des Besitzens durch Geld und Gut, das immer das Ende jeglichen
seelisch-geistigen Regens und jeglichen sittlichen Denkens bedeutet, finden
wir gewiß nicht nur bei den reichen „Geldprotzen", sondern — ach,
wie oft! — auch bei besser gestellten Handwerkern, Beamten, Arbeitern!
Jn dem Augenblick verliert der Mensch das Beste, das er in fich birgt,
die unbegreifliche Unruhe des Herzens, die ihn zu etwas treibt, was
größer ist als er: das ist die Gottessehnsucht in ihm.

Es ift von einer schmerzlichen Ironie begleitet, zu sehen, daß
gerade die Menschen selbst jenen Anspruch des Geldes, daß in ihm
alles gegeben sei, verwirklichen helfen. Die Menschen sind es ja, die
eine ganze Kultur, Wirtschasts- und Bildungswefen auf den Besitz von
Geld aufbauen. Die Menschen merken es gar nicht, daß, während sie
die Gebrauchsgegenstände des täglichen Lebens käuflich machten, sie

selbst käuflich wurden. Denn nur an ihrem von Schein und Lüge
irregeleiteten Meinen liegt es, daß sie das Geld zum Maßstab des
Wertes der Menschen gemacht haben. Der Mensch wird nun nicht
mehr eingeschätzt nach dem, was er ist, sondern nach dem, was er
hat. Wie bitter muß das jeden armen, mit einem feinen Empfinden
begabten Menschen berühren, zu sehen, daß solch zufällige äußere
Dinge wie Geld und Gut die Achtung und Wertschätzung bestimmen,
die einer genießt! Eine Kultur, die auf dieser Grundlüge des Scheins
fich aufbaut — und tut unfere sogen, christliche Kultur das nicht?
— ist nicht von Gott und darum auch zur Zerstörung bestimmt.

Das Geld hat dämonisch unser Urteilen gefälscht und falsche
Werttafeln um uns errichtet. Mit all dem Aeußerlichen — die
Gesundheit meinetwegen miteinbegriffen — das man sich heute kaufen
kann, hat man doch nicht die inneren Werte, das Persönliche.
Und das ist der entscheidende, wahre Wert. Liebe und Vertrauen,
Herzensreinheit und Seelenadel, wahre Lebensfreude und Frieden sind
Dinge, über die noch kein Geld Macht gewinnen konnte. Und die
Zeit ist auch nicht mehr fern, da genügend Nahrung, Gesundheit,
Wissen und Kunst, kurz alles zum Leben Notwendige und das Leben
Verschönende nicht mehr vom Geld abhängig gemacht werden wird.



— 242 —

Jesus hat das Bild eines solchen Lebens vor Augen gehabt. Freilich
diese Menschen würden sehr „voll Gott" sein: Und darum werden
sie unter einander sich nicht trennen und absondern und überlegen,
wie einer mehr sein könne als der andere. Nichts anderes werden
sie sein wollen als Brüder und Schwestern zur gegenseitigen Hilfe
und Förderung. Was brauchen sie noch das schmutzige, ungerechte
Geld! Auch ohne das Geld werden sie Mittel und Wege finden, daß
ein jeder seine Arbeit, aber auch seine Wohnung und Nahrung
und sein bischen Sonnenschein finde auf Erden. Gewiß wird diese

Zeit noch lange kein Paradies sein: Sorgen, Kummer, Not wird es

auch dann geben. Aber in gegenseitigem Aneinanderhalten werden
die Menschen größer und stärker sein und das Schwere würdiger
ertragen.

Aber — diese Frage erhebt sich zum Schluß für den, der ein
Gefühl für die Ungerechtigkeit und Lüge des Geldes bekommen hat —
noch behauptet heute und morgen das Geld seine Weltherrschaft: was
follen wir denn tnn, solange es noch Geld gibt?

Darauf läßt sich nicht ohne weiteres antworten. Eins ist sicher:
Ein jeder sehe an seinem Teil zu, daß, soweit er mit Geld zu tun
haben muß, er der Herr des Geldes bleibe, und nicht das Geld sein

Herr werde. Er zeige, daß man sich zwar des Geldes zum Unterhalt
bedienen muß, weil nun einmal alles auf dcr Geldwirtschaft aufgebaut ift,
aber daß man trotzdem das Geld für eine sehr untergeordnete Sache
halten, ja für etwas, was man kräftig verachten muß. Und dann —
was damit zusammenhängt — mache man sich soweit nur immer
möglich im Umgang mit den Menschen frei von allem, was von Geld
aus gesehen und geurteilt ist. Wenn wir uns zum armen Arbeiter
an einen Tisch setzen und den Taglöhner als Freund aufsuchen, ohne
im geringsten darauf Rücksicht zu nehmen, daß es in der
Arbeiterwohnung nach Armut aussieht und daß der Taglöhner nicht den Besitz

eines Bauern hat oder das ihm fehlt, was wir „Bildung" nennen,
— dann helfen wir die Macht des Geldes brechen, weil wir dann
durch unser praktisches Verhalten die von Geld diktierten Werttafeln
zerbrechen, uns über die von Geld herstammenden Unterscheidungen
zwischen „reich" und „arm", zwischen „gebildet" und „ungebildet"
einfach hinwegsetzen! An dem Vorbild Jesu von Nazareth werden
wir uns immer orientieren können.

Wen ein reiner Eifer treibt, mehr zu tun durch persönliche Tat
und persönliches Opfer zur Ueberwindung der Geldherrschaft, der
horche auf die Stimme seines Innern und handle, wie sein Gewissen
ihn treibt; die Menschen werden ihn verlachen, vielleicht verfolgen;
der Christus wird ihn segnen.

Soweit mir aber mit Geld zu tun haben, gilt das Wort Jesu:
„Machet euch Freunde mit dem ungerechten Mammon."

Ungerecht ist das Geld auf jeden Fall; aber wenn es von einem
mit Liebe uud Wahrheit erfüllten Menschen gebraucht wird, kann sich



— 243 —

auch Satan „in einen Engel des Lichts verwandeln", kann auch das
böse, ungerechte Geld entgegen dem in ihm wohnenden Trieb und
Willen Gutes schaffen. Zwar nicht durch sogen. „Wohltaten": denn
sie sind doch nur eine dem Geber unfühlbare Abschlagszahlung, damit
er um so beruhigter seinem Genuß frönen kann.

Aber wenn dn all dein Geld nicht als dein Eigentum betrachtest,
das du zu deinem Genuß verwenden könntest, sondern als dir nur
anvertraut, damit du mit ihm das durch seinen Erwerb gestiftete
Elend lindern, die seinetwegen geflossenen Tränen trocknen — kurz
die Schuld, die an ihm klebt und an der du durch dein Geld teilhast,
mindern könntest, dann würde das Geld aus einem Gift zum Segen
von Menschen werden. Es würde dann nicht mehr benutzt werden,
um undurchdringliche Mauern zwischen den Menschen zu bauen,
sondern um Brücken zu schlagen und Ausgleiche zu schaffen. Es würden
von ihm — und sind einzelne Menschen nicht schon dabei, wenn auch
erst ganz im Anfang? — Einrichtungen getroffen werden wie freie
Erholungsstätten für Kranke, freie Hochschulen für jeden begabten
und geweckten Jungen, gesunde Wohnungen für jeden Arbeiter:
Einrichtungen, die nichts von „Wohltätigkeit" an sich haben dürfen,
sondern mit der großen Selbstverständlichkeit der Liebe hingestellt werden
müssen als Eigentum des ganzen Volkes, der Menschheit. Einrichtungen,

die unser ganz auf den Geldbesitz gestelltes Leben überwinden
helfen, weil ste eben jedem offen stehen und nicht nach Geld oder
irgend einem andern Privilegium fragen. So hülfe das Geld sich

selbst überflüssig machen. Freilich im letzten Grunde tut es nicht das
Geld, sondern Menschen, die dahinterstehen: Menschen voll Liebe und
Gerechtigkeitssinn, Menschen voll Gott! G. Eberlein, Stettin.

»er religiöse Sozialismus uns Sie Mrcde.*)

erte Versammlung! Auf seinem Ofterspaziergang läßt Goethe
den Doktor Faust beim Blick auf das bunte Gewimmel der
vielen Spaziergänger die bekannten Worte aussprechen:

Aus der Kirchen ehrwürdiger Nacht
Sind sie Alle an's Licht gebracht.

In diesen wenigen Worten ist kurz und schön angedeutet, was
ich als das Wesentliche an der Kirche, am religiösen Sozialismus und
ait ihrem gegenseitigen Verhältnis empfinde.

Die Kirche ist mir, und mich dünkt, sie sollte es jedem ernsthaften
Menschen sein, etwas „Ehrwürdiges".

Ansprache am Volksabend in Bern, Sonntag den 4. Mai 1913.


	Jesus, das Geld und Wir

