
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 6

Artikel: Christen- und Menschentum

Autor: Müller, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

Lbrûten» uno Menzcbentum.

j^^s ist recht bezeichnend, daß Jesns sein Evangelium keinem aufge-
» ' drängt hat. Er spricht vom Reich Gottes, schildert es in Bildern

und Skizzen und überläßt es dann dem, dcr Ohren hat zu hören,
die Konsequenzen hieraus zu ziehen und diejenigen Wege zn betreten, die
in dies Reich hineinführen. Er kennt kein System, nach dem ein Stand,
eine Klasse, eine Partei für die Zustände in der Welt verantwortlich
zu machen wären, für ihn schützt weder Kleid noch Name, noch hindern
sie im letzten Grunde: der aufrichtige Wille wird mit allem fertig und
beseitigt alle Hindernisse. Diesen aufrichtigen Willen in Allen zu weckcn,
ihn herauszulocken, dazu wendet er nun ganz verschiedene Mittel an,
Mittel, die ihn hinreichend in den Verdacht gebracht haben, daß der
Zimmermannssohn es mit den selig gepriesenen Armen halte, während
er den Reichen „Wehe euch!" zuruft. Kein Wort der Ermunterung
hat er für die Reichen, nur ein hoffnungs- und strebensverminderndes:
„Wie schwer wird ein Reicher in das Reich Gottes kommen!"

Wenn indessen beachtet wird, daß Jesus nach dem Wort, daß
er das geknickte Rohr nicht zerbrechen werde, die Regel befolgte,
niemals dort zu trösten, wo man bereits „seinen Trost dahin hatte" und
weder Mühseligkeit noch Beladenheit kannte, so versteht sich ganz von
selbst, daß er den gedrückten und gebeugten Armen ermutigende,
aufrichtende Worte sagte und nicht den Reichen. Auf sie, die von früh
bis spät in Sorgen um das Brot ringen mußten, legte er kein Wehe:
Lazarus wird getröstet, dem reichen Manu Qual und Pein zugesprochen.
Und zwar weder um der guten Taten des Armen noch um der schlechten
Werke der Reichen willen, sondern lediglich auf Grund des ausgleichenden
Prinzips: Jedem fein Teil Plage, jedem sein Teil Trost. Mit enrem
Maß wird man euch wieder messen, und das fehlende ivird euch
hinzugefügt werden. Wer hier herrlich und in Freuden seine zwecklosen
Tage beschloß, soll in einem späteren Leben das Feuer der Leiden
würdigen lernen.

Nachdem Jesus dieses Ausgleichsprinzip festgelegt hat, gibt er sich
keine Mühe, die Reichen vor der ihrer hiernach wartenden Qual zu



— 226 —

bewahren, er unternimmt keinen Evangeliumsfeldzug zu ihrer Rettung:
sein Evangelium wird, wie er Johannes sagen läßt, „den Armen
verkündigt". Er überläßt es den Gebildeten, ihre Logik auf ihre
Verhältnisse selbst anzuwenden, er beschäftigt sich so wenig mit der Frage
des Besitzes und seines Rechts und Unrechts, daß niemand von ihm
sagen konnte: er verlangt die Armut von uns.

Das tat er auch nicht. Er verlangte überhaupt nichts, sondern
stellte es der Erkenntnis des Einzelnen anHeim, wie er sich zu
entscheiden habe. Darüber aber ließ er diejenigen nicht im Zweifel, die

guten Willens waren ihm nachzufolgen, daß dies Nachfolgen bedeute,
in seinen Fußstapfen zu wandeln. Jesus war also äußerst feinfühlig,
feine Anweisung an die Reichen wie an die Armen war nicht: werde
so und so, fondern werde wie ich, folge mir nach, — und du siehst

ja wie ich bin: ich habe nicht mein Haupt hinzulegen und meistere
doch die Verhältnisse. Anscheinend ist damals nicht wie heute die Frage
aufgetaucht: Ja, wir können doch nicht alle Jesufse sein, wo sollte das
hin, wenn wir es alle sv machen wollten! — Die so Besorgten
übersehen, daß es fchon gut wäre, wenn nur sie selbst dann wenigstens
Jesusse, d. h. Jesus-Nachfolger sein wollten, sagen wir nur ein halbes
Dutzend.

So gern man heute sich selbst übersieht, wenn es gilt sich als
Opfer zu geben, so wenig glaubten auch zu jener Zeit die Reichen,
eine bündige Anweisung für ihr Verhalten von Jesus zu haben, und
es geschah denn eines Tages, daß ein reicher und nach Veredelung
strebender Mann Jesus selbst aufsuchte, um ihn darüber zu befragen.

Da kommt nun die Antwort. Ist sie nicht znm Erstaunen?
Jesus sagt weder: Glaube an mich noch an Gott noch gib dein Geld
weg, sondern: Halte die Gebote! — Wieder diese feine Logik: Sei
nur treu auf der Stufenleiter des Gesetzes, so wirst du schon zu dem

Punkt gelangen, wo du größere Einsicht bekommen und aus ihr heraus
das tun wirst, was sich nicht mehr auf das eigene Heil beschränkt.

Aber der Mensch will nicht nur der inneren Stimme das Ohr
leihen, sondern begehrt einen äußeren Führer. — „Welche Gebote?"
fragt er.

Nun hätte Jesus sagen können: Gott über alles lieben und
deinen Nächsten wie dich selbst, das ist das Gesetz und die Propheten!
— Er sagt das aber nicht, sondern (bitte, man beachte dies doch):
er vermeidet überhaupt jede Bezeichnung Gottes und der Verpflichtungen
ihm gegenüber, er spricht zu dem Reichen ausschließlich vvn
dem Verhalten den Mitmenschen gegenüber, und diese
konsequente Teilung geht so weit, daß er bei Aufzählung der zu
beobachtenden Gebote damit schließt: Du sollst deinen Nächsten lieben wie
dich selbst! er läßt also die erste Hälfte des citierten Wortes: Du sollst
lieben Gott über alles — einfach weg.

Dies ift seine Antwort auf die Frage, wie ein Reicher „das
ewige Leben erlange". — Und wenn dem so ist, so bleibt nur der



— 227 —

Schluß übrig, daß die Stellung des äußeren Reichseins als solche
ausschließlich den Gottesdienst zn beobachten hat, Gott in den Menschen

zu sehen und ihm darin zu dienen.

Im Vorübergehen noch einen Blick auf die Reihenfolge der von
Jesus aufgezählten Gebote. Die sogenannten wichtigen Gebote (die
„von den Pflichten gegen Gott"), also das erste bis dritte, läßt er
vollständig weg. Auch dann beginnt er nicht mit der mosaischen Reihenfolge,

sondern mit dem leichtesten „Du sollst nicht töten!" Dann kommt
die Stufenleiter: nicht ehebrechen, nicht stehlen, nicht falsch Zeugnis
reden, Vater und Mutter ehren, den Nächsten lieben — wie sich selber.

Wie jemand, der seinen Nächsten so lieben will wie sich selber,
reich bleiben kann, während die Aussätzigen und Blinden am Wege
betteln, das entgeht diesem jungen Juden vollständig, und ihm muß
es daher Jesus handgreiflich sagen: wenn du das wirklich glaubst getan
zu haben, dann ist es hoch an der Zeit es zu beweisen, indem du dein
Besitztum verkaufst und es denen austeilst, die bedürftig sind.

Und dann, nachdem du durch dieses Tor, durch dieses enge Nadelöhr,

gegangen bist — bitte nicht eher! — komm' und folge mir nach.
Kaum gesprochen, zeigt sich, wie es mit der Liebe zum Nächsten

<„wie dich selbst") bestellt gewesen ist. Der Reiche verzichtet mit Dank
auf den Schatz, den er im Himmel haben soll, wenn er feine „vielen
Güter" auf der Erde verkaufen und den Erlös verschenken würde. Er
verzichtet darauf, sein eigenes Wort wahr zu machen, und seine schöne

Phrase, was er tnn müßte, das „ewige Leben" zu erlangen, zeigt fich
in dem unbarmhig durchdringenden Licht als hohle Schwäche, als
Mäntelchen, das eigene innere Licht verdecken zu können. Aeußere
Autorität, wer deiner bedarf, der hat vorher seine innere vvm Thron
gestoßen. Und wer die äußere verstärken hilft, verhindert den Menschen,

zu seiner Bestimmung zu gelangen. Darum unternimmt Jesus keinen

Versuch, den Mann weiter zu belehren, denn wem die sozialen
Tatsachen nichts zu sagen haben, dem hilft auch eine
Antwort aus dem Munde eines Gottessohnes nicht weiter. Er geht hin
und kehrt niemals wieder. Niemals als ein — Nachfolger.

Daß die Jünger Jesu das meisterliche Vorbild nicht anders
aufgefaßt haben wie die Bedeutung der geschilderten Episode, beweist das
jetzt folgende Wort des Petrus. Siehe, wir haben (1.) das Eigene
verlassen und sind (2.) dir nachgefolgt! Für sie, die Leute mit der
unverdorbenen Logik, hatte es keines Hinweises bedurft, daß man, um
Jesus nachfolgen zu können, erst wie Jesus sein müsse. Sie bilden
seitdem eine Genossenschaft, einen Staat im Kleinen, in welchem jeder
ein Arbeiter und niemand Besitzer und Herr des Weinberges ist.
Vielmehr lehren sie, daß der Herr des Weinberges wiederkommen werde,
um diejenigen „übel umzubringen", die den Weinberg gern für fich
behalten, also den Begriff des Eigentums am Boden verteidigen
möchten. Und daß dieser Gedankengang den Kern dessen trifft, was
Jesus das Himmelreich nennt, zeigt das nun unmittelbar folgende



— 228 —

Gleichnis von den Arbeitern, die, gleichviel, wann sie berufen wurden,
je einen Denar Lohn bekommen.

Also gleiche Verteilung der materiellen Güter heißt das, aber

wann, das ist die Frage.
Nicht nach dem Tode, auch nicht durch Revolutionen und

Staatsumwälzungen, die nur auf eine Formveränderung des Egoismus
hinzielen, sondern nachdem es gelungen ist, alle Müßiggänger zur
Mitarbeit heranzuziehen. Alle, die noch andere für fich arbeiten lassen,
selbst aber nur müßig am Markte stehen, sollen in Zukunft in die

Reihen der tätigen Weinbergsarbeiter eingegliedert werden, sollen ihr
selbsterworbenes Brot essen durch Arbeit für die Allgemeinheit. So
haben wir denn außer der großen Masse der Berufsarbeiter solche, die

fortlaufend von der Stimme, die an Gewissen und Einsicht appelliert,
auserwählt werden aus der herrschenden, Luxus, Sport und heillose
Torheit treibenden Gesellschaftsklasse der müßigen Minderheit, wir haben
die vielen Berufenen und wenigen Auserwählten — aber schließlich nur
Arbeiter, die ihrer Speise wert sind.

Wem die Augen geöffnet sind für das Interesse Jesu an den

sozialen Verhältnissen, der findet denselben Faden dann weiterlaufen
in der nun folgenden Aufrichtung der Verfassung im Jünger-Staat:,
keine Rangorduung durch Fürsprache und Kniefälle, fondern zu meiner
Rechten und Linken kann nur sitzen, wer den Kelch mit mir trinkt,,
d. h. restlos mir nachfolgt.

Und dann kommt das unvergleichlich klare, Jesu politische
Anschauung so unverhohlen deutlich aussprechende Wort: „Ihr wisset, daß
die Fürsten die Völker unterjochen und die Großen sie vergewaltigen!"
Dies „ihr wisset" setzt voraus, daß Jesus seine Jünger über politische
Verhältnisse wissend gemacht hat, und wenn, seitdem es Kanzeln
gibt, dies Wort zu denen gehört, die aus der Liste der Predigttexte
„weggelassen werden", so ist dies auch der Grund, weswegen die soge-
nannten Gläubigen auf politischem Gebiet heut durchaus „nicht
wissen", Unwissende sind und deshalb auch Untätige.

Würde dies Wort nicht in der Bibel stehen, so hätte es manchen
Sturm zu erleiden. So aber ist es gut aufgehoben, man geht leis
drum herum und rührt's nicht an. Denn die Sache ist fehr gefährlich,
zum mindesten würde jeder Reichstagsabgeordnete einen Ordnungsruf
und zahlreiche Pfuis dafür ernten.

Hier scheitert jeder Kittversuch, das Christentum mit staatlicher
Gewaltherrschaft zusammen zu kleben. Unter euch soll es nicht also sein!

Der Begriff Christ ist also nur deukbar im Gegensatz zum Begriff
des Gewaltsstaates, der auf die Hilfsmittel des Mammons angewiesen
ist. Alles andere, der jahrhundertdicke Wust von Vertuschungen und
Einwänden geht uns nichts an, geht die nichts an, denen das Wort
gilt: „Ihr wisset!"

Die andern mögen weiter träumen, bis ein Meister auch ihnen



— 229 —

in Wahrheit sagen kann: Ihr wisset! — folgedefsen soll es unter euch
nicht so sein!

Lukas, der dieselbe Geschichte von dem reichen Jüngling berichtet,
erzählt dann zur Ermunterung den Fall, in dem ein Reicher wirklich
zu einem auserwählten Arbeiter wurde. Sehr fein gesagt ist dabei,
daß diesen reichen Oberzöllner die misses, plsbs, das Volk, die Masse,
hinderte, zu einem persönlichen Erleben Jesu zu kommen. Ehe er das
kann, muß er erst ganz offenkundig eine Stellung einnehmen, die es

um hellen lichten Tag zur Anschauung bringt: Dieser war bisher keiner
aus dem Volk, sondern einer über dem Volk, ein Ausbeuter! Das erste
Wort Jesu an ihn lautet deshalb auch: Steige eilends herab! Herab
von deinem Maulbeerbaum, du, der du durch dein glatt geöltes Maulwerk

unter dem Schutz der staatlichen Waffen das Volk bestiehlst!
Das erste Wort dieses Reichen in seinem Hause ist deshalb nicht:

Heute glaube ich an dich, heute gebe ich dir mein Herz oder 50,000
Denar zur Gründung eines Ausscitzigenheims, sondern:

„Die Hälfte der Güter gebe ich den Armen, und wo ich jemand
betrogen habe, gebe ich es vielfältig wieder!"

Es wird sich jedermann ausrechnen können, wieviel da von dem
Vermögen geblieben ist. Vielfältig! So urteilt einer nnd das galt
einem für angemessen, der gewiß etwas von Zahlen und vom Rechnen
verstand. Bis heute haben wenige Prediger diesen Ernst erfaßt, sonst
müßten auch sie bei all dem vielen „Evangeliumsverkünden" einen so

meisterähnlichen Einfluß und Eindruck auf die Zoll- und Börsenleute
gemacht haben, daß man es wieder einmal bei Hellem, lichtem Tage
hörte: Wo ich „betrogen" habe, zahle ich vierfach zurück! Aber man
hört nichs dergleichen.

Heute — und seit vielen Jahrhunderten — sagt man:
Das ist überspannt!
Das mag ja sein, aber dann müssen wir jede Hoffnung

aufgeben, daß je auf einer nur annähernd ähnlichen Basis das „Reich
Gottes" kommen könnte, — dann müßten wir uns die Wegrichtung
von unseren nicht fo Ueberspannten weiter weisen lassen, denn Jesus
gab von der Praxis des Oberzöllners und Finanziers das Urteil ab:
Heute ist diesem Hause Heil wiederfahren!

Wenn wir dann auch nur wenige sind, die in derselben Weise
Heil für alle Häuser und die ganze Welt erwarten: es ist an uns,
die Reden Jesu und die ganze Bibel nicht zu einem seelisch-selbstsüchtigen
Erbauungszweck zu mißbrauchen, fondern auf ein „eilendes Herniedersteigen"

unters Volk bedacht zu sein, um wie jener, der sich „entäußerte
und Knechtsgestalt annahm", dem Volk zu helfen, dem uns das Leben
Zugeteilt hat, und die Größe darin zu suchen, daß wir „aller Diener"
werden. W. Müller, Berlin.


	Christen- und Menschentum

