
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 5

Buchbesprechung: Ein religiös-soziales Predigtbuch

Autor: Pfister, B.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 193 —

früheren Verbindungen mit der Kultur hemmend anhaftet; das
Bestreben dieses freie, unmittelbare, lebendige Christentum in Beziehung
zu den innersten Konflikten und schwersten Wirren der Zeit zu bringen.
Gelöst wird die Krise vom christlichen Standpunkt sein, wenn sich diese
Tendenzen derart steigern und zu einem geschlossenen Ganzen konzentrieren,

daß ein mächtiger Durchbruch ermöglicht wird.
Wir sind noch weit davon entfernt, aber es fehlt nicht an Zeichen,

daß wir uns diesem entscheidenden Wendepunkt nähern. Die
Reformation ist noch nicht da; aber wir stehen in der vorreformatorischen
Periode. Die großen Linien konvergieren schon gegen den Brennpunkt,
von dem sie neu ausstrahlen werden. Gerade auf sozialem Boden
haben wir heute die größte Neuschöpfung und Konzentration des
Christentums. Hier sehen wir ein Wiedererstarken seiner Seele. Das
Christentum wird sich seines Wesens, seines Lebens bewußt. Es sucht
dieses Bewußtsein in seinem Verhältnis zur Zeit zum Ausdruck zu
bringen. Es sucht wieder die Verbindung mit den großen, lebendigen
Realitäten, welchen es sein Leben und seine Kraft verdankt.

I. Matthieu.

ein relig!SS'S02iaIes?reS!glvucd.*

F «or einigen Monaten schon ift mir der Auftrag geworden, die
„Predigten religiös-sozialer Pfarrer der Schweiz" zu besprechen.
Je mehr ich mich in das Studium dieser Predigten vertiefte,

umso schwieriger und gewagter erschien mir meine Aufgabe. Bei jedem
neuen Lesen stiegen neue Probleme in mir auf, erwachte neuer Widerspruch

und Zweifel. Und dvch wurden die zweifelnden und kritisierenden

Geister stets wieder übermunden durch die Größe des
Gesamteindruckes, durch die gewifsenweckende Kraft, die wie ein mächtiger
Strom diese Predigten durchflutet. Und merkwürdig, gerade die
gewaltigsten Zeugnisse üben auf den Leser diese doppelte Wirkung aus:
sie reizen ihn zum Nein-sagen, zur inneren Auflehnung, und zugleich
bezwingen sie ihn durch die Wucht ihrer Wahrheit. Auf jeden Fall
erregen diese religiös-sozialen Predigten einen Sturm in der Seele
des ernsten Lesers, sie erfüllen ihn mit jenem Entsetzen, das die
Wirkung jeder mit Vollmacht gehaltenen Predigt sein soll. Es gibt
wahrscheinlich wenig Predigtbücher, in denen der Kritikbeflissene so

viel Tadelnswertes, inhaltlich wie formell, herauszufinden imstande
sein wird, wie in unferer Sammlung. Aber auch wenige, die wie
unser Buch durch die Einheitlichkeit der Grundgedanken, durch die
Macht des Wortes alles kleinliche Herumnörgeln zn Schanden machen.

der
*) „Wir zeugen vom lebendigen Gott!" Predigten religiös-sozialer Pfarrer

Schweiz. Herausgegeben von I. Eugster, Eugen Diederichs Verlag in Jena 1912.



— 194 —

Ob der Leser mit diesen Grundgedanken persönlich übereinstimmt vder
nicht, sie greifen ihm ans Herz, sie lassen ihn nicht los, sie fordern
energisch sein Ja oder Nein. Alles mehr nebensächliche Fragen und
Widersprechen wird verscheucht durch die tiefen Probleme und
Gewiffensfragen, die in uns geweckt werden, die wir mit unserm Denken
'und Wollen beantworten müssen.

Eine besondere Schwierigkeit, unsere Sammlung zu besprechen,

liegt in dem Umstand, daß die verschiedensten Persönlichkeiten in ihr
zu Worte kommen. Damit ist die Verschiedenheit in der Art — und
im Wert — der einzelnen Zeugnisse von selber gegeben. Läßt sich

in diesem ungleichen Nebeneinander ein organisches Ganzes erblicken?
Gewiß. Trotz der Mannigfaltigkeit der Prediger und ihrer Predigtweise

ist das Buch eine geistige Einheit. Die einzelnen Predigten
sind Strahlen aus einer Sonne. Flüsse, die aus einem Quellgebiet
herkommen. Ob wir himmelstürmende Worte und Paradoxien von
Kutter, ob wir tiefgegründete, wuchtige Ausführungen von Ragaz,
ob wir schlichte Betrachtungen von C. Arbenz und A. Aeschlimann
lesen, überall spüren wir hinter diesen mannigfachen Ausdrucksweisen
denselben Geist, dieselbe Sehnsucht, dieselben Hoffnungen und
Forderungen. Diese Tatsache genauer formulierend, könnten wir etwa sv

sagen: Sämtliche Predigten unserer Sammlung sind
Versuche, ein besonderes Sehen und Erleben Gottes,
ein ganz bestimmtes Verstehen der Welt und der
Gegenwart in Worte zu fassen. Damit sind Thema und
Richtung der weiteren Besprechung gegeben.

I. Kürzlich tadelte mir jemand die Religiös-sozialen mit den
Worten: der Gottesbegriff dieser Leute ist zu explosiv. Ich muß
gestehen, beim Lesen unseres Predigtbuches empfand ich wenig Lust zu
folch dogmatischen Urteilen. Einen Gottesbegriff habe ich nirgends
gefunden, wohl aber Gottes kr a ft, lebendige göttliche Mächte, die das
Gewissen trafen. Daß bei derartigem Erleben das Moment des

„Explosiven" nicht ganz auszuschalten ist, versteht sich von selbst. Wo
Gott persönlich zum Herzen redet, da liegt nichts ferner, als solche

Erfahrungen rasch in klare, wissenschaftlich vollkommene IKsoloAurnsruz,
zu fasten. Diese find gewiß — nachträglich — auch nötig, aber für
ein Predigtbuch ist es kein Schade, wenn in ihm die lebendige und
lebenschaffende Gotteskraft hinter dem „Gottesbegriff" zurücktritt. So
wird der ernste, suchende Leser nicht gleich theologische Ketzerei wittern,
wenn z. B. an einer Stelle vom „schaffenden, vorwärtsschreitenden,
vorwärtsdrängenden Gott" die Rede ist.

Gerade diese letzten Worte enthüllen uns die Eigenart des
Gotterlebens und des Gottesglaubens, wie sie aus unsern Predigten uns
entgegentritt: Gott ist ein lebendiger, gegenwärtig wirkender.

Diese und ähnliche stets wiederkehrenden Attribute find keineswegs

gedankenlose Phrase, sie entsprechen vielmehr einem besonderen
Verstehen und Erfahren Gottes, das durchaus untheologisch, aber



— 195 —

umsomehr unmittelbar, original, kraftvoll ist. Möchten wir dennoch
dieses „stürmische" Erleben in eine einzige Vorstellung zusammenpressen,
so könnten wir etwa sagen: Gott ist der gewaltige Arbeiter,
der durch den Staub und Sturm der Gegenwart hindurch sein Reich
auf Erden baut. Dieses Spüren der erschreckenden und zugleich
beseligenden Nähe Gvttes macht vor allem die Bedeutung unseres
Prcdigtbuches aus. Gerade unter diesem Eindruck wird manches —
vielleicht berechtigte — Kritisieren verstummen.

Damit haben wir schon eine zweite, starke Ueberzeugung dieser
religiös-sozialen Zeugnisse berührt: In der Gegenwart ist der lebendige

Gott am Werke, unsere Zeit ist in besonderer Weise eine
Gotteszeit. Doch diese Gegenwartsreligion versteigt fich nie zur
schwärmerischen Geschichtslosigkeit, zum stolzen Ignorieren der
Gottesoffenbarung in der Vergangenheit, wenn auch an einer Stelle (ich
entsinne mich nur dieser einen) scharfe Worte zu lesen sind gegen das
bloße Aufwärmen entschwundener Gotteszeiten ohne deutliche, kraftvolle

Beziehung auf die Gegenwart. Am klarsten und schönsten stellt
die erste Predigt („Auf Gott harren") die gesunde Verbindung her
zwischen Gegenwarts- und Zukunftsglauben einerseits und den
göttlichen Kundgebungen der Vergangenheit anderseits. Es heißt da:
„wir harren, weil wir uns erinnern gedenke dessen, was Gott schon

getan hat. Gott ist uns nicht ein unbekannter Gott... der
kommende Gott ist auch der Gott der vergangenen Tage... er ist der
gleiche Gott, der uns nur in verschiedener Gestalt erscheint. wir
setzen uus nicht den Gedanken einer höhern Welt, einer Gotteswelt
willkürlich in den Kopf. Gott hat Taten getan in der Geschichte
er hat die Tat Jesu zum Ausgangspunkt einer nenen Weltzeit
gemacht" u. s. f.

So hält sich in unsern Predigten die Betonung des gegenwärtig
schaffenden Gvttes und des Zukuiistshoffens frei von unhaltbarer
Schwärmerei. Gerade die mächtigsten Zeugnisse sind durchdrungen
von der Geivißheit, daß aller Zukuustsglaube geweckt und in die rechte
Richtung geleitet wird durch die Erinnerung an den Gott, der zu den
Vätern nnd vor allem durch Jesus Christus geredet hat. Freilich
ebenso wahr ist, daß zum tiefen Verständnis der Vergangenheit des
Reiches Gottes starkes Gegenwartsglauben und Zukunftsahnen nötig
ist. So scheint mir z. B. Kutters Reformationspredigt ein geniales,
durch alle zeitgeschichtlichen Hüllen durchbrechendes Verstehen der
Bedeutung der Reformation und des Wesens des Protestantismus zn sein.

Was die bisher angeführten Grundgedanken über Gott und sein
Gegenwartswalten kennzeichnet, ist der Kampf gegen allen einseitigen
Intellektualismus in Leben und Frömmigkeit unserer Zeit nnd
unserer Kirche. Da weiß denn wiederum Kutter seine wildesten Töne
anzuschlagen, ivenn er in ergreifender Rede abspricht über das
„Flächenlicht des Verstandes". Nur schade, daß ihn dieser Kampf
gegen „Theologien und Religionen" selber oft aufLöhen hinaufführt,



— 196 —

wo die Grenze zwischen gewagter Begriffsspielerei und urgewaltiger
religiöser Mystik eine fließende wird, und wo der schlichte Leser einfach
nicht mehr folgen kann.

Steigen wir dagegen vom Waffengeklirr auf diesem Gebiete
herunter zu klaren, positiven Darlegungen, so zeigt z. B. die akademische
Predigt (Seite 105 ff.) ein tiefes Verständnis für das Untheologische
und Schlichte in der frommen Erfahrung. Die Religion wird da
beschrieben als Erwachen des Menschen zu seiner Einfachheit, als Erlöstsein

von allen verstandsmäßigen Kompliziertheiten, als ein Menschwerden

des Menschen. Religiöses Erleben ist ein Freiwerden vvn vielem
Druck und schweren Lasten — auch theoretischer Art —, das Einmünden
des verschlungenen Menschenwesens in die selige Erfahrung: ich bin
ein Kind Gottes, meines Vaters. Den Weisen und Klugen ist dies
Geheimnis so oft verborgen; sie schleppen zu viel Kultur- und
Vernunftballast mit sich; den Unmündigen ist es geoffenbart.

II. Dieses Persönlichste, Zarteste: Die Seele und ihr Gott — tritt
nun aber in unserer Predigtsammlung zurück hinter dem andern
Gedankengang: GottunddieWelt, das göttliche Walten innerhalb

der gesamten Wirklichkeit, der Menschheit im Großen.
Hier stoßen wir auf ein besonderes Charakteristikum unseres Buches,
das zwar sachlich schon oben genannt war, im Gegensatz aber zur rein
persönlichen Frömmigkeit erst jetzt seinen bestimmten Akzent bekommt
und uns zum Probleme wird. In unseren Predigten wird das bloße
Seelenchristentum energisch ergänzt durch den Glauben an die Welt-
überwindung, durch die Ahnung und Gewißheit, daß das Gottesreich

nicht nur die Herzen der Einzelnen, fondern alle Verhältnisse und
Zustände durchdringen müsse, und durch die Forderung, dieses universale

Herrschen des lebendigen Gottes in tätiger Mitarbeit fördern zu
helfen. Daß in diesen Ueberzeugungen und Forderungen die Gefahr
liegt, den Schwerpunkt allzusehr vom Inneren aufs Aeußere zu
verlegen, ist ohne weiteres zuzugeben. Nur wer selber beständig besorgt
ist für ein lebendiges Innenleben, kann diese Bahn betreten ohne dabei
fein Bestes zu verlieren. Sicherlich ist die Möglichkeit einer organischen
Verbindung zwischen dem Reiche Gottes „in uns" und dem Reiche
Gottes als „Kraft zur Weltüberwindung" ein Problem, das Vielen,
gerade den Religiös-sozialen selber, zu schaffen macht. Darauf werden,
wir noch weiter unten zu sprechen kommen.

Vorläufig müssen wir das Eine feststellen: Für den Frommen,
den seine fromme Erfahrung auch wahrhaft frei gemacht hat, bedeutet
diese Erweiterung und Vertiefung des Seelenchristentums durch den

allumfassenden Reichsgottesglauben eine Entdeckung köstlichster
Art. Wie uns Gott als Schöpfer weit geheimnisvoller und anbetungswürdiger

erscheint, wenn wir den geozentrischen Standpunkt Verlaffen
und die Größe der Himmelsräume und die Unendlichkeit des Weltalls
im Vergleich zur kleinen Erde ahnen, so wird uns auch der Vater
Jesu Christi viel wunderbarer nnd mächtiger, sobald wir seine Kraft



— 197 —

nicht bloß in unserer eigenen Seele, sondern im Weltganzen an der
Arbeit sehen. Und wie durch die kopernikanische Betrachtungsweise unsere
Erde nichts verliert an Schönheit und Herrlichkeit, so verliert auch durch
das echt religiös-soziale Denken nnd Empfinden die einzelne Menfchenseele

nichts von ihrem ewigen einzigartigen Wert.
Bis zu diesem Punkte werden die Leser mit mir und mit unserer

Predigtsammlung einig gehen. Wie nun aber, wenn dieser „allgemeine"
Glanbe spezialisiert wird in der Ueberzeugung, daß vor allem in einer
Bewegung der gegenwärtigen Welt Gott am Werke fei, seine Ziele zu
verwirklichen: in der Sozialdemokratie!? Wenn auch nicht alle
Predigten dieser Ueberzeugung direkt und klar Ausdruck verleihen, so

durchzieht sie doch — ich möchte sagen als stillschweigende Voraussetzung

— das ganze Buch. Hier liegt nun der Stein des Anstoßes
sür Viele. Hier erheben sich die tiefsten Zweifel, die schärfsten
Vorwürfe : „Ihr Schwärmer und Optimisten, wie könnt ihr eine Bewegung,
die einzig um materielle Güter ringt, die selber besteckt ist mit Selbstsucht
und vielfacher Sünde, die sogar Kirche und Gott bewußten Widerstand
entgegensetzt, als Werkzeug des lebendigen Gottes betrachten? Gewiß,
Gott kann und will auch die Sozialdemokratie — wie überhaupt alles
Geschehen — gebrauchen zu seinen Zwecken; darf man aber daraus
den Schluß ziehen: folglich ist der sozialistische Kampf an sich etwas
göttliches? Gott verwendet schließlich auch den Teufel in seinem Dienst,
wie aber dürfte man diesem deswegen das Prädikat „göttlich" geben?
Vor diesem gefährlichen Trugschluß sollte man sich hüten." — Soweit
die Gegner. —

Wir wollen uns gern belehren lassen und uns in Acht nehmen
vor falschen Schlußfolgerungen, vor einem Optimismus, der die
konkrete Wirklichkeit überfliegt und dadurch zur Schwärmerei werden
müßte. Aber ich glaube doch, daß die vielen Vorwürfe gegen die „Ver-
himmelung" der Sozialdemokratie zum größten Teil einer unrichtigen
Beurteilung des Tatbestandes entspringen. In dieser Annahme
bestärkt uns unser Buch. Wer es aufmerksam liest, wem es

gelingt, die Grundgedanken in ihrem Zusammenhang zu verstehen,
dem werden in der Frage nach der Stellung zur Sozialdemokratie
zwei bedeutsame Ueberzeugungen entgegentreten. Zum Ersten: Die
religiös-sozialen Pfarrer, die da zu Worte kommen, glauben nach ihrem
eigenen Zeugnis nicht in erster Linie an die sozialdemokratische
Bewegung, sie ist nicht der Felsen, auf den ihr Hoffen gebaut
ist; sie glauben vielmehr an den lebendigen, gegenwärtigen Gott. Und
dieser Glaube wird so stark sein, daß er sogar mit dem Zusammenbrechen

der Sozialdemokratie nicht auch selbst zusammenbräche. Je
mehr die Religiös-sozialen ihr Glauben und Hoffen von der konkreten,
nach außen hin sichtbaren Erscheinung des Arbeiterkampfes loslösen
und in den über dem Weltgebraufe stehenden Gott verankern, umso
gefestigter, innerlich ruhiger, sieghafter werden sie sein. Umso mehr
werden sie auch fähig sein, von diesem hohen, göttlichen Standpunkte



— 198 —

aus durch die oft verstaubten Hüllen der sozialistischen Bewegung
hindurchzudringen, die schaffenden Kräste in ihr zu erkennen, die Bewegung
„geistlich zu richten".

Damit kommen wir zur zweiten Erkenntnis, die in dieser Frage
unser Predigtbuch uus darbietet. Keiner der Prädikanten, die über
die Sozialdemokratie irgendwie sich aussprechen, bleibt stehen bei dem
rein ökonomischen, wirtschaftlichen Charakter des sozialen Kampfes; alle
sehen unter diesem Gewoge materieller Fragen und Forderungen
ein tieferes Sehnen, ein Fühlbarwerden des Menschheitshungers

nach dem lebendigen Gott und seinem Reiche.
Dieses Graben und Goldfinden ist allerdings ein Glaubensakt, der
fich aber ebensosicher auf Tatsachen gründet. Ich kann mir nicht
versagen, hier eine Stelle aus der Predigt von Pfarrer Kutter über
die soziale Frage beizufügen, die geeignet ist, bei denen, die sehen und
hören wollen, aufklärend zu wirken. Wir lesen auf Seite 305: „Die
soziale Frage! Was suchen wir in ihr? Wollen wir uns von ihrer
Hand in die verschiedenen Gebiete der Nationalökonomie einführen
lassen? Soll sie uns über den Unterschied von Proletariat und
Bourgeoisie belehren? Verlangen wir von ihr Auskunst über die

Regelung der Lohnverhältnisse oder über die gerechte Verteilung der
gesellschaftlichen Güter? Nein. Das alles gehört znr sozialen Frage,
aber es erschöpft sie nicht. Oder wollen wir uns durch sie über den

Klassenhaß verständigen, der immer wilder aufschäumt, immer deutlicher
die Gesellschaft in zwei feindliche Heere auseinanderspaltet? Nein. Das
sind die Staubwolken, die der Tritt der sozialen Frage aufwirbelt,
nicht sie selbst. Wer sich vom Staub zurückschrecken läßt, hat hier
nicht mitzureden Daher kommen die vielen schiefen und törichten
Meinungen über die soziale Frage, daß die Leute nur die
Staubwolken, die gegenwärtige Verwirrung, die Sünden der einzelnen Menschen
und Klassen sehen, nicht die große, schaffende Macht, die dahinter steht.
Und eben dies ist unsere Pflicht, daß wir nicht mutlos und verzagt
in die Jährenden Schlünde des gegenwärtigen Chaos starren, sondern
das Walten des schöpferischen Geistes erkennen, der über den Wassern
brütet." — Dies die Worte Kutters. Aehnlich tief erfaffen andere
Predigten unserer Sammlung die Bedeutung des sozialen Kampfes,
fo besonders diejenigen von Ragaz und Matthieu. Leider gewährt
der mir vergönnte Raum es nicht, noch mehr Proben dieser genuin
religiös-sozialen Anschauung hier beizufügen.

Es ist zu hoffen, daß gerade in Bezug auf dieses viel angefoch-
tendste „Dogma" der Religiös-sozialen, ihre Stellung zur
Sozialdemokratie, unser Predigtbuch klärend und aufklärend wirke bei Freunden
und Gegnern.

III. Es sind aber noch zwei Fragen, die aus unserer Sammlung
uns entgegentreten. Sie sind zu wichtig und zu quälend, als daß
man sie nebensächliche Einzelprobleme des religiös-sozialen Denkens
nennen könnte. Zuerst die Frage nach dem richtigen Ver--



— 199 —

hältnis individueller Frömmigkeit zur sozialen, alles-
umfassenden Reichsgotteshoffnung, und zweitens die Frage
nach der Stellung undBedeutuug des Jenseitsglaubens
im religiös-sozialen Hoffen und Denken.

Die erste der beiden Fragen ist schon weiter oben berührt
worden. Wir kommen jetzt noch einmal auf sie zurück im Blick darauf,
wie unsere Predigten diese Fragen lösen — oder nicht lösen. Daß
beides, Seelenchristentum und universale Reichsgotteshoffnung und
-arbeit, verbunden werden kann und soll, und daß diefe Verbindung
für uus eine grvße Bereicherung bedeutet, das steht uns fest, das
haben wir bereits ausgesprochen. Aber wie dieses notwendige
Nebeneinander zu einer organischen Einheit wird, das ist ein Problem.
Die Frage stellt sich genauer fo: Wie wird der religiöse Individualismus,
die religiöse Persönlichkeitskultur mit dem sozialen Glauben und
Arbeiten so verbunden, daß keines von beiden Schaden leidet, daß
vielmehr eins das andere bedingt, eins durchs andere gestärkt wird?
Prüfen wir daraufhin unser Predigtbuch, so dürfen wir zunächst mit
Befriedigung es sagen, daß es in dieser Frage manches treffliche,
tiefgründige Wort enthält und deshalb fähig ist, falsche Vorurteile zu
zerstreuen und falsche Urteile zu entkräften. Aus mehr als einer
Stelle leuchtet die Tatsache, daß das „neue" Verstehen Gottes die
Innerlichkeit der Religion nicht entwertet, nicht der Verarmung
entgegenführt. Immer wieder wird die Gesinnung als Quelle der
göttlichen wie ungöttlichen Zustände bloßgelegt. Ich denke hier an
die originelle Predigt über den Turmbau zu Babel (von Pfr.
Sntermeister), in der die tiefste Ursache der Schäden unserer modernen
Kultur in der Selbstsucht, im unerlösten Egoismus des Menschen
gesunden, und dieser Selbstsuchtskultur die auf Liebe gegründete
Brudergemeinschaft gegenüber gestellt wird. Diese Betrachtungsweise ist übrigens

ganz von selbst gegeben durch die eminent religiöse Orientierung,
die sür unser Predigtbuch charakteristisch ist.

Das alles freudig zugegeben, dürfen wir nun doch nicht zurückhalten

mit dem Urteil, daß in der Behandlung der Frage: individuelles
Seelenheil und universales Reichsgottesideal — das erstere in unsern
Predigten zu kurz kommt. Daß die Gottessehnsucht, das Sündengefühl,

das Trostverlangen, das Leiden und Weinen, Kämpfen und
Irren, die innersten Probleme des Einzelnen zu wenig berücksichtigt
und besprochen werden, das ist ohne Zweifel ein religiöser Mangel,
der allerdings damit etwas zu entschuldigen ist, daß ein Predigtbuch
nicht alles sagen kann, und daß das Seelenchristentum in hundert
andern gedruckten und gehaltenen Predigten ausschließlich behandelt wird.

Aber trotzdem! Lesen wir die Predigt von Pfr. Kutter über
„das Uebel". Hier wird den Nöten und Fragen, mit denen der
Fromme ringt, wenig Rechnung getragen. Wie muß ein körperlich
oder feelisch Leidender fühlen, wenn er da Worte, abschließende
Definitionen liest wie die: „Die Leiden sind nicht in einem höhern Zu-



— 200 —

fammenhang zu verstehen, nein, ste find überhaupt nicht zu verstehen,
sie müssen aufhören." So? Wenn mir ein geliebter Mensch wegstirbt,
wenn mein Lebensweg unverschuldet durch ein Getsemane, über ein
Golgatha führt, oder wenn ich durch eigene Verschuldung in Trübsal
bin, dann darf und soll ich meine Leiden nicht in einem höhern
Zusammenhang verstehen lernen? Ist denn nicht dieser „höhere
Zusammenhang" der einzige Weg, daß dem Leiden der bitterste Stachel
genommen werde, und daß es, göttlich verstanden, „aufhöre" eine
niederziehende, verderbliche Macht zu sein? Gewiß, Kutter will in
seiner Predigt mit Recht einem falschen, zur Trägheit und Gottlosigkeit

führenden „frommen" Tragen und Hinnehmen des Leidens und
Uebels entgegentreten. Aber dabei steigert er eine Wahrheit so sehr, daß
die andere ebenso christliche und wertvolle erdrückt wird.

Und weiter, was das gegenseitige Verhältnis von individueller
Frömmigkeit und sozialer Reichsgotteshoffnung betrifft, so stoßen wir
beim Lesen unserer Predigten da und dort auf das Unvermögen der
Verfasser, hier die Brücke zu schlagen. Wie gezwungen, gemacht
erscheint der Uebergang vom einen zum andern z. B. in der Predigt
über den Berliner Weltkongreß. Da wird zunächst das Erlebnis der
Wiedergeburt mit zartester Innerlichkeit beschrieben als ein schmerzvolles

Gottsuchen und Gottstnden; dann plötzlich, durch eine merkwürdige

Exegese des Textwortes, wird das Sehen und Angreifen aller
sozialen Pflichten gefordert (Wohnungs-, Nahrungs-, Dienst-, Arbeiter-
Verhältnisse). Sicherlich beides, das innere Erleben, wie das soziale
Mitfühlen und -tragen ist gleich wichtig und gottgewollt. Aber wie
in der betreffenden Stelle der Uebergang dargestellt ist, das wird nicht
als notwendiger Weg, sondern als unvermittelter Sprung von einem
ins andere vom Leser empfunden werden.

Deutlich zeigt sich das Ringen mit diesem Problem auch in
anderen Predigten. Da wird bald das Ungenügende des bloßen
Seelenchristentums mit scharfen Worten dargetan, bald wieder, wie
zur Rechtfertigung, die Hoheit und Unantastbarkeit der individuellen
Gotteserfahrung und Heilsaneignung betont. Es wäre wünschenswert
gewesen, wenn speziell diese schmierige Frage, die so manchem zu denken
gibt, in einer besonderen Predigt behandelt worden wäre.

Es bleibt uns noch übrig, einige Worte zu sagen über das zweite
Problem, das oben genannt war: Wie verhält sich die Jenseitshoffnung

zum diesseitig gerichteten Reichsgottesglauben
und -arbeiten? Wie oft wird die Ansicht ausgesprochen, das
intensive Glauben und Wirken für diese Welt lähme die Himmelssehnsucht

und die Hoffnung aufs ewige Leben. Ohne Zweifel kann
eine solche Erschlaffung der Emigkeitshoffuung eintreten, aber nur dann,
wenn dem Wirken hinieden die tiefen religiösen Quellen
fehlen. Sonst nicht. Kürzlich sagte mir ein Freund, ein theologischer
Laie, mit dem zusammen ich in verschiedener Richtung sozial arbeite:
„Ohne den Jenseitsglauben verginge mir die Lust, hier aus Erden für



— 201 —

andere zu arbeiten". Das ist echt christliches Empfinden! Da schwebt
nnd schwärmt die Jenseitshoffnung nicht frei in der Luft, sie gründet
sich fest auf den Gottesglauben, mit dem die Diesfeitsarbeit getan wird;
und umgekehrt bekommt das Wirken hinieden seinen heiligsten Antrieb
durch das gläubige Schauen künftiger Vollendung und Herrlichkeit.
Die Predigt von Ragaz über diese Frage („Das Diesseits und Jenseits
im Gottesreich") ist einer der wertvollsten Beiträge unseres Predigtbuches.

Durch diese klaren, tiefgegründeten Ausführungen mag der,
der in eigener Seele mit diesem Problem ringt, der Lösung näher
kommen.

Damit schließe ich meine Besprechung. Ich wollte nicht der Kritik,
dem Widerspruch mehr Raum geben, als es geschehen ist. Auch drängte
es mich nicht, den etwas anmaßend klingenden Titel des Buches zu
rechtfertigen oder zu tadeln; er hat ohnehin schon genug erlitten, und
wir wissen ja, daß er nicht von den Verfassern der Sammluug gewählt
worden ist. Der Gesamteindruck der Predigten ergriff mich zu mächtig,
als daß ich diesen Eindruck durch mancherlei — vielleicht recht
nebensächliche und rein formelle — kritisierende Urteile hätte verwischen
mögen. Möchte doch dieses Predigtbuch manchem Suchenden verhelfen
zu einem neuen Verstehen und Erleben des lebendigen Gottes, möchten
dnrch sie viele sich anspornen lassen, freudige Mitarbeiter dieses Gottes
zu werden, damit fein Reich komme. B. Pstster.

etwas vom fsingstgeîst.
Üben kommt mein kleiner vierjähriger Walter zu mir mit seinem

Gemalten und bittet: „Papa, rate mal, was das sein soll?"
Ich rate: „Ein Messer." — Er: „Nein, — eine

Badewanne!"

Ich darf nicht lachen, denn er hat doch aus ganzer ehrlicher
Ueberzeugung eine Badewanne gezeichnet, und sie sieht in seinen Augen
auch sicher als nichts anderes aus, foviel sie mir auch immer als ein
Messer erscheinen will.

Oder sollten wir gar darüber streiten, was Messer und
Badewanne ist? Wir tun's nicht, aber die großen Kinder, die die Zeit
der Entwicklung in ihren kleinen Geschwistern nicht abwarten können,
die fahren oft gar schnell mit Händen und Füßen in deren Zeichnungen
hinein, möchten alles zerreißen und zerstören und zornbebend rufen:
Das ist gar nicht das Richtige, ihr macht ja ganz was falsches!

So? Wer sagt dir denn das?
Trägst du die Wurzel, daß du so wunderkluge Worte reden

kannst oder trägt sie dich?


	Ein religiös-soziales Predigtbuch

